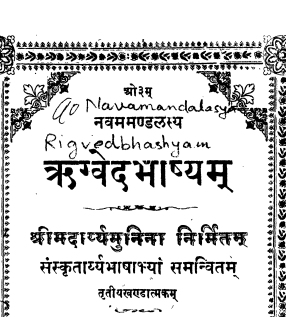
|                            | GL H 294 59212<br>RIG           | राष्ट्रीय प्रशासन अकादमी |           |                  |
|----------------------------|---------------------------------|--------------------------|-----------|------------------|
| actionaction totacenoction | 121559<br>_BSNAA<br>M.U         | स्तूरी<br>JSSOC          | r<br>DRIE | \$<br>\$<br>\$   |
|                            | g                               | स्तकार<br>IBRA           | नय<br>RY  |                  |
|                            | अवाप्ति संख्या<br>Accession No. | -34                      | 5         | 121559           |
|                            | वर्ग मख्याप्तानि<br>Class No    | 1.6                      | 2.4       | 1                |
| e e e                      | पुस्तक संख्या<br>Book No.       | 1                        |           | R1G_             |
| 8                          | unanananananana                 | nenen                    | cincin    | Seconom carcacas |



पण्डित देवदत्तद्यमणा धर्मकृष निवासिना प्रकाशितम्

बी. एल. पावगी रामघट निवासिनाः स्वकीय-द्वितचिन्तक यन्त्रालये

काश्यां

मुद्रितम्

सं० १६७⊏ वि• सन् १६२१ ई०

मृत्यं रूप्यक्षवतुष्टयम्

# बेद-प्रस्तावना

# वैदिक काल।

वेदों के भाविभाव का समय आदि सृष्टि का समय था। उस समय कोई इतिहास नहीं था, कोई राजाविशेष न थे, और न कोई पुरुषविशेष उस समय में थे जिन के जीवनचरित्रों का वर्णन उस समय किया जाता । इसीलिये इस परमात्मज्ञान में गुणगुणी का वर्णन और उक्त गुणी पदार्थों का कमयोग में उपयोग और ईश्वरोपासन तथा ज्ञान विज्ञान का वर्णन चारों वेदों में है। अर्थात् ऋग्वेद में गुण और गुणी का वर्णन, और पनुर्वेद में उक्त पदार्थों को यज्ञादि कमीं में लाकर, उन से लाभ उठाने का वर्णन, साम में ईश्वरोपासन और ईश्वर ज्ञान के प्रकार का वर्णन है। अर्थवेद में ज्ञान और विज्ञान का विशेष रूप से वर्णन है। इस प्रकार चारों वेदों के चार विषय भिन्न भिन्न हैं। इस वात को ''तस्मायज्ञात्सर्वेद्धत ऋचः सामानि जिज्ञारें। मं० १०, सू० ६०, ९। स्पष्ट करता है

इस मंत्र में चारों बेदों का वर्णन स्पष्ट रीति से आया है।

केवल यही मंत्र नहीं वेदों में वीसियों मंत्र ऐसे पाये जाते हैं, जिन में चारों बेदों का वर्णन स्पष्ट रूप से हैं। जो लोग ये कहते हैं कि ऋरनेद सब से पहला है, अन्य सब वेद ऋरनेद के आधार पर बनें है, उन का कथन सर्वथा निर्मूल है। कारण यह कि जिस प्रकार ऋरनेद की स्वतन्त्र सत्ता है, इसी प्रकार अन्य वेदों की भी स्वतन्त्र सत्ता है। इस बात को सब ऋषि मुनियों ने माना है। ऋषि सुनियों की क्या कथा, किन्तु आधुनिक सायणादि भाष्यकारों ने भी इसे सर्वतंत्रसिद्धान्त करके लिखा है, कि चारों वेद एक ही काल में प्रगट हुए हैं! इस के प्रमाण में सायणाचार्य ने ''तस्माद्यज्ञात्,, यही मंत्र अपने ऋरवेद के भाष्य की भूमिका में प्रमाण दिया है, कि चारों वेद एक ही समय में प्रगट हुए हैं।

मालूम होता है, ार्क सायणाचार्य न यह विचार शतपथ बाझण से लिया है। शतपथ बाझण में स्पष्ट लिखा है, िक परमात्माने अनायास से श्वास के समान चारों वेदों को प्रगट किया । और इसी बात का प्रातिपादन व्याससूत्रों में, और शहरभाष्य में भी है। "शास्त्र योनित्यात्,, वेदान्त के इस तीसरे सूत्र में श्वी स्वामी शहराचार्यजी ने स्पष्ट लिखा है, कि ऋग़,यजु, साम और अथर्व इन चारों वेदों के प्रकाश का कर्ता एक मात्र ब्रह्म है, कोई जीव-

प्रकृत यह है, कि वदों में ऐसे नियमों का वर्णन है, जा सर्व देश और सर्वकाल में उपयुक्त हैं । व नियम किसी देश-विशेष वा काल-विशेष का आश्रयण नहीं करते।

तात्पर्य यह हैं, ार्क वेदों के अर्थ योगिक हैं। अर्वाचीन प्रन्थें। के समान योगरूढ़ वा रुढि नहीं।

अर्थात् ब्युत्पत्ति से जो अर्थ निकलते हैं, वहीं वेदों के मुख्य अर्थ हैं। व्युत्पत्ति को छोड़ कर ऐतिहासिक प्रन्थों के समान वेद रूढ़ार्थ में प्रवृत्त नहीं होते। जिन लोगों ने यौगिक अर्थ को छोड़ कर वेदों में नामों को लेकर पूर्व-सिद्ध अर्थ का प्रतिपादन किया है, उन्होंने अत्यन्त भूल की है। उदाहरणके लिये देखों—

'न सायकस्य चिकिते जनासो लोधं नयन्ति पशुमन्यमाना ना बाजिनं बाजिनाहासयन्ति न गर्दभं पुरोऽइवान्नयन्ति ऋ० मै॰३ सू० ५२ स०२३

इस मंत्र से सायणाचार्य ने विश्वामित्र और विसष्ठ का इतिहास रिकाला है, कि एक समय में विश्वामित्र को विशिष्ठ के चेले बांध कर ले चले। तब विश्वामित्र ने उनको यह कहा. कि तुम मेरे मंत्र वेता होने के प्रभाव को नहीं जानते । मेरे साथ तहारि गुरु विशिष्ठ की ऐसी तलना है, जैसी गर्दभ और अध की होती है। इस प्रकार राग देव के भाव विषयक इस मंत्र को लगाया है। बास्तव में इस मंत्र के ये अर्थ थे. कि (जनासः ) हे मनुष्यो ! तुम लोग (सायकस्य ) शस्त्रवेता शरवीर के महत्व को नहीं जानते । जो ग्रद्ध में पर-पक्ष का नाश करे उसका नाम यहाँ सायक है। इस प्रकार इस मंत्र के अर्थ करने से यह मंत्र राजधर्म का बोधक है, किसी पुरुष विशेष का बोधक नहीं। इसी प्रकार जिन जिन मंत्रों से सायणाचार्य ने इतिहास निकाला है वे सब मंत्र यौगिकार्थ से पुरुषों के गुणों का वर्णन करते हैं । अथवा अनादिसिद्ध ईश्वर के प्रतिपादक हैं, किसी आधुनिक पुरुष के नहीं। इस बात की सिद्धि में पुष्ट प्रमाण पुरुष सुक्त है । जिस प्रकार पुरुष सुक्त में अनादिसिद्ध परमात्मपुरुष का वर्णन है. इसी प्रकार अनादिकाल से सिद्ध पुरुष, प्रकृति और जीव, का वर्णन वेदों में पाया जाता है। और जो देव, दस्यु, विद्वान्, अविद्वान् इत्यादि पुरुषों का वर्णन वेद में पाया जाता है, वह भी प्रवाह रूप से अनादिसिद्ध पुरुषों का है। उस सर्ग के व्यक्ति विशेषापन्न पुरुषों का नहीं। तात्पर्य यह है, कि " सुर्याचन्द्रमसौधातायथापूर्वमकलपयत् " ऋ० मं० १० स० १६१-मं ३। इस मंत्र में जिस प्रकार अनादिकाल से सूर्यचन्द्रमादि पदार्थी का आविभीव तिरोभाव, पाया जाता है, इसी प्रकार अनादि काल से सब प्रकार के पुरुषों का, जो आविभीव, तिरोभाव है, उन्हीं का वर्णन वेदों में है, अन्य किसी व्यक्ति विशेष का नहीं।

व्यक्ति विषेश की वर्णन हो भी कैसे सक्ता था? जब उस समय में, कोई व्यक्ति विशेष था ही नहीं, तो वर्णन कैंसा? पूर्वोक्त मंत्रों में जो विश्वामित्र और विशिष्ठ का वर्णन कहा जाता है, वह इस युक्ति से भी नितान्त निस्सार है, कि वेद विश्वामित्र, विशिष्ठ और रामचन्द्र के समय में नहीं हुए । किन्तु रामचन्द्र के समय से लाखें वर्ष पहले वेद हुए हैं।

जिनके मत में जाखों वर्ष पहले नहीं, वे भी सहसों वर्षों का परित्याग कदाि नहीं कर सकते। वह इस प्रकार कि वैदिक समय सहसों वर्ष तक संसार में रहा। जब लोग बेदोक्त ईश्वर और बेदोक्त पूजापाठ और वेदोक्त आचार, अनाचार को मानते थे। इसके अनन्तर ब्राह्मण प्रन्थों के निर्माण का समय आया। यह समय भी रामचन्द्र जी से बहुत पहले था। इसका प्रमाव भी संसार में सहसों वर्ष रहा। बहुत क्या, ब्राह्मणों के समय तक रामचन्द्र जी के होने का प्रमाण नहीं पाया जाता इस लिये ऐतरेय, शतपथ, साम और गोपथ इन चारों ब्राह्मणों में रामचन्द्र की कथा नहीं।

जो यह कहा जाता है, कि याज्ञवल्क्य और जनक का सम्बाद शतपथ के अन्तिम काग्रह में पाया जाता है, किर कैसे कहा जाता है, कि ब्राह्मणों के समय रामचन्द्र न थे। क्यों कि रामचन्द्र और जनक का सम्बन्ध वाल्मीकीय रामायण में स्पष्ट है। इसका उत्तर यह है, कि जिस जनक का वर्णन "वृहदारण्यकोपनिषद्" वा "शतपथ " के अन्तिम काण्ड में है, वह जनंक, रामचन्द्र की का सम्बन्धी न था। किन्तु वह जनक और था। और रामचन्द्र जी के समय का जनक और था। यह एक ऐसी ही आन्ति जनक कथा है, जैसा कि "छान्दोग्य" में "कृष्णाय देवकीपुत्राय" यह कथा है। छान्दोग्य में जो देवकी पुत्र कृष्ण जिस्स है, वह और था, और वह कृष्ण घोर ऋषि का शिष्य था। इस बात को हम अन्यत्र भी विशेष रूप से लिख आये हैं, इसिलये यहां जिस्से की आवश्यकता नहीं।

तात्पर्य यह है, कि समान नामों के होने से अथवा यों कही कि पूर्वकाल के नाम नूतन काल में रख देने के कारण ऐसी आन्ति हो जाती है। वस्तुतः शक्षण प्रनथ प्रतिपादितजनक, वालमीकीय रामायणवाला जनक न था।

यदि यह वही जनक था, तो रामचन्द्र की कथा भी ब्राह्मण प्रन्थों में आनी चाहिये थी। हमारे विचार में उक्त प्रकार के वाक्य, ब्राह्मण प्रन्थ और उपनिषदों में आ जाने का कारण यह भी हो सकता है, कि नवीन बातों को प्राचीन सिद्ध करने बालों का भाव सदैव से यह रहा है, कि वे प्राचीन प्रन्थों में भी नवीन काल निर्मित वाक्य मिलादिया करते हैं। और इसके लिये प्रष्ट प्रमाण यह है, कि वाल्मीकीयरामायण, मनुस्मृति, महाभारतादि प्रन्थों में, सैकड़ों बातें नवीन समय की मिलाई गई हैं, जो हस्त लिखित प्राचीन पुस्तकों में नहीं मिलतीं अस्तु।

प्रकृत यह है, िक वेदों में इतिहास न था, िकन्तु नवीन समय के सायणादि भाष्यकारों ने इतिहास प्रधान भाष्य करके वेदों में इतिहास मर दिया। यदि कोई कहे, िक वेदों में भी नवीन वाक्य मिलाये जा सक्ते थे, िकर नवीन समय को प्राचीन सिद्ध करने वालों ने उनमें मिलायट क्यों नहीं की १ इसका उत्तर यह है, िक वेद इस पून्यबुद्धि से देखे जाते थे, िक लोग उनको कण्ड-करते थे। उनकी संख्या को निर्द्धारित करते थे, उनके पदों तक को निर्द्धारित करते थे, उनके पदों तक को निर्द्धारित करते थे, फिर उनमें मिलावट कैसे हो सकती थी।

मुख्य हेतु यह है, कि वेदीं की भाषा ऐसी ब्रह्मवर्चिस्वनी और ओजिस्विनी है, जिसमें नवीन वाक्य मिला कर, उसी रंगत में हा देना कठिन ही न था, किन्तु असम्भव था।

इस बात की सिद्धि के लिये प्रष्ट प्रमाण यह है, कि चारों वेदों में पुरुष सूक्त है। और उसकी भाषा चारों वेदों के साथ मिलती है, अंशमात्र भी मेद नहीं।

जो लोग यह कहते हैं, कि प्राचीन आयों में वर्णव्यवस्था न थी, और वर्णव्यवस्था का यह पुरुषसूक्त किसीने पीछे से मिलाया है, उन को यह समझ-लेना चाहिये कि यदि कोई मिलाता, तो एक वेद में मिलाता, चारों में कैसे क्योंकि प्राचीन आर्थ तो चारों को ही कण्ठ करते चले आये हैं, फिर क्या किसी को भी यह न सूझी, कि यह पीछे का मिला हुआ पाठ है।

बहुत क्या, वेद ईश्वरीय हैं, ईश्वरीय वस्तु में कोई मतुष्य मिलावट कर ही नहीं सकता। मुख्य विचारणीय बात यह है, कि बैदिक समय में, अर्थात् बेदों के आविभाव और प्रचार काल में, आयां का धर्म क्या था ? और वे लोग किसकी
पृजा करते थे ? इस प्रश्न का विचार करना यहां अत्यावश्यक है इस विषय
की विवेचना में हम ऋग्वेद की भूमिका में यह लिख आए हैं कि वैदिक समय
के आर्थ्य लोग पृजनीय केवल एक परमात्मा की ही पृजा करते थे । जिसका
वर्णन "स्वध्यातदेकम्" मं १० सू० १२६-मं० २ इत्यादि वाक्यों में स्पष्ट
है और "इरिएएगर्भ: समवर्त्ताग्रे भूतस्य जात: पतिरेक आसीत्
स दाधार पृथिवीं द्यामुतेमां कस्मै देवाय इविषा विधेम " ऋ०
मं० १० । सू० १२१ मं० १ इस मंत्र में इस चराचर ब्रह्माण्ड का पति एकमात्र परमात्मा ही माना है । फिर कैसे कहा जा सकता है, कि वैदिक समय में
नाना देव थे । और नाना देवों की ही आर्थ लोग उपासना करते थे । परमात्मा
के एकत्व को समर्थन करने वाला एक मात्र यही मंत्र नहीं, किन्तु परमात्मा
के एकत्व के बोधक वेद में सहसों मंत्र पाये जाते हैं । जैसे कि,—

"यः प्राणतो निमिषतो महित्वैक इद्राजा जगतो बभूष। य ईशे अस्य द्विपदश्चतुष्पदः कस्मै देवाय हविषा विधेम"। ऋ ० ८।७।३।३

य एक इद्धिदयते वसु मतीय दाशुषे-१।६।६।७ योदेवानां नामधा एक एव तं सम्प्रश्नं भुवना यन्त्यन्या ऋ॰ ८।३।१७।२।

"तमिदं निगतं सहः स एष एक एक वृदेक एव'' अथ०-१३-४।४।१९

एकं सिक्षमा बहुधा वदंत्यग्निं यमं मातिरिश्वानमाहुः ऋ. २।३।२२।४६

तमेव विदित्वाति मृत्युमेति नान्यः पन्था विद्यतेऽपनाय यज्ञ ११-१८ न ते विष्णो जायमानो न जातः ऋ ० मं० ७ - स्रू०९९ - २ इत्यादि सहस्रों मंत्र वेद में परमात्मा के एक त्व को बोधन करते हैं, वे सब विस्तार के भय से यहां उद्धृत नहीं किये जाते।

उक्त मंत्रों के देखने से प्रतीत होता है, कि वैदिश समय में सूर्यचन्द्रमा-दिकों का निर्माण कर्ता एक मात्र निराकार परमात्मा ही माना जाता था। नाना देव नहीं ।

जो लोग यह कहते हैं, कि वेदिक समय में नाना देवों की उपासना थी, वे देव शब्द के सत्यार्थ न जाननें से भ्रान्ति में पड़ते हैं। तात्पर्य यह है, कि देव शब्द दिन्य गुण वाली वस्तु को भी कहता है, और सूर्य चन्द्रादि प्रकाश मान पदार्थों का भी वाचक है, और विद्वान तथा विदुषी स्त्रियों को भी कहता है। इस हेतु से अन्युत्पन्न लोगों को वेदों में नाना देव की भ्रान्ति हो गई।

वास्तव में वेद में ईश्वर रूप से अभिमत नाना देव नहीं । किन्तु इस संसार की निर्माता और विधाता एकमात्र परमात्म देव ही माना गया है । इसी अभिप्राय से कहा है, कि "एषो हि देव: प्रदिशांऽनु सर्वाः "यज्ञ ० ३ २ - ४ । सम्पूर्ण दिशाओं में परिपूर्ण एक देव परमात्मा ही है। कोई अन्य नहीं। इसी भाव को उपनिषत्कार ऋषियोंने इस प्रकार लिया है, कि "एकोदेवः सर्वभूतेषु-गृदः सर्वव्यापी सर्वभूतान्तरात्मा " श्वे०६ - ११ एक मात्र परमात्म देव ही सबभूतों में व्यापक और सब भूतों का अन्तरात्मा है । इसी भाव से "सूर्याचन्द्रमसी धाता यश्चापूर्वमकल्पयत"

इत्यादि मंत्रों में सूर्यचन्द्रादिका का निर्माता परमात्मा कथन किया गया है। इस प्रकार वैदिक समय में लोग, एक मात्र परमात्मा को उपास्य देव और जगत्कर्त्ता मानते थे।

जो लोग यह कहते हैं, कि परमात्मा को यदि कर्ता माना जाय तो वह आनन्द स्वरूप नहीं रह सकता, उन से यह पूछना चाहिये कि, तुम जब कोइ शुभ काम करते हो, तो क्या तुम आनन्द्का अनुभव करते हो या दुःख का। और जो यह कहा जाता है, कि सर्व व्यापक में किया नहीं होती, क्यों कि कोई जगह उस में खाली नहीं, जिसमें वह चलकर जाय। पूर्वोक्त कुतर्क करने-याले लोगोंन किया, कमें, वा गांति के तारपर्य को नहीं समझा। किया के अर्थ स्वभावभूत बलरूपदाक्ति के भी हैं। अथवा ज्ञानके भी हैं। और ऐसी शक्ति सर्व व्यापक परमात्मा में हो सकती है। इसका वाधक कोई तर्क नहीं।

अन्य युक्ति यह है, कि जब (आकाश ) ईथर आदि सापेक्ष विसु पदार्थ गतिश्चीत हैं, अर्थात कई एक गुणों की अभिव्यक्ति के कारण हैं, फिर कैसे कहा जा सकता है, कि निराकार विसु में गति नहीं होती।

वास्तव में बात यह है, कि अल्प शक्ति वाले जड़ पदार्थों के विषम दृष्टान्तों से लोगों को यह भ्रान्ति हो गई है, कि सर्वत्र भरे हुए पदा्ध में किया नहीं होती। उनसे यह पृछना चाहिये, कि तुम एक शुद्ध काँच पात्र में जल वा दृध भरलो और इतना भरो, कि उस पात्र का कोई अंश भी उससे खाली न रहे। किर उसको ज़ोर से हिलाओ तो क्या गति प्रतीत नहीं होती। यदि यह कहा जाय कि वह एकदेशी है, इस लिये गति होती है, तो उत्तर यह है, कि परिपृर्ण होने में तो वह एकदेशी नहीं।

वास्तव में यदि देखा जाय, तो जड़ पदार्थों में तो बाहर से गित का आधा-न किया जाता है। ओ स्वयं गितशील है, उसकी गित का बाधक कीन?

सर्व व्यापक में गति नहीं होती ?

आनन्द स्वरूप यदि कर्त्ती माना जाय तो वह निरानन्द हो जाता है ? और प्रलयादि भावों का कर्ता ईश्वर न्यावैकारी और अहंता सिद्ध नहीं होता इत्यादि कुतर्क "बौद्धईज्म,, वा "जैनईज़म,, के संपर्क से उत्पन्न हुए हैं।

वास्तव में वैदिक फिलास्फी में इनका गन्धं भी नहीं । इसी अभिपाय से वेद में लिखा है, कि "तदेजति तन्नैजति तदहरे तहन्तिके । तदन्तरस्य सर्वस्य तदु सर्वस्यास्य बाह्यतः,, यजुः ४०।५। वह चलता भी है, नहीं भी चलता है। इर्रु भी है निकट भी है। अर्थात् संसार कोन

उत्पन्न करने में गतिशील हैं, और एक स्थान को त्याग कर स्थानान्तर में जाने के लिये एक रस और कूटस्थ नित्य हैं। सर्वन्यापक होने से दूर और निकट आदि धर्मों से रहित है।

ये सब भाव परमात्मा में अविरुद्ध हैं । अस्तु ।

बहुत क्या, जिस प्रकार का परमात्मवाद स्फुटरीति से वेद में पाया जाता है, वैसा अन्य किसी भी धर्माभिमानी की प्रस्तक में नहीं । और जैसा परमात्मा का एकत्व वेद में है, ऐसा अन्य किसी ग्रन्थ में नहीं ।

# प्रवागा के लिये देखो-

"अनेजदेकम्" यजु॰ ४०।४। "तन्न को मोहः कः शोक एक-त्वमनुपत्रयतः" यजु॰ ४०।७। इत्यादि मंत्रों में परमात्मा का एकत्व और निराकारत्व स्पष्ट रीति से वर्णन किया गया है।

जिस प्रकार सर्वोपिर उपासनीयदेव का महत्व वेद में पाया जाता है, इसी प्रकार अन्य भी उत्तमोत्तम भाव वेद में पाये जाते हैं। अर्थात वैदिक समय में दास भाव न था। और इसी लिये वेदमें दासत्वादि धर्म थे जाति न थी। अर्थात् जो एकमात्र सेवाधर्म करता था वह दास था। और वहीं यदि स्वामी के धर्म करता था तो स्वामी बन जाता था। और दासत्व जाति मान कर किसी का कय विकय नहीं किया जाता था। बहुत क्या, मनुष्यमात्र का समाना-धिकार था। इसी लिये मनुष्यों के गुण-प्रयुक्त मनुष्यों में न्यूनाधिकभाव था। इसी का नाम गुण-कर्मानुसारिणी वर्ण-व्यवस्था है।

वैदिक पद्धति के अनुसार वैदिक समय में दम्पतीमान भी वैदिक था। अर्थात् एक स्त्री का एक पति, और पति की एक ही परनी होती थी। वैदिक समय में कोई पुरुष भी ऐसा नहीं हुआ, जिसके अनेक विवाह हुए हों। वैदिक समय का रूस्य गृहस्थ-धर्म का देव-ऋण, पितृ ऋण और ऋषि-ऋण इन तीनों ऋणों से उऋण होना था। आधुनिक समय के समान विषय, भोग वा दास दासी बना कर ऐश्चर्यशाली होना वैदिक-समय में लक्ष्य न था।

परस्पर प्रेम-भाव के मंत्र वेद में बहुत आते हैं, जैसा कि "ह एं ते हह मामित्रस्य माचन्तुषा सर्वाणि भृतानि समीक्षन्ताम्" यजु॰ अ॰ ३१ मं० १८ । इत्यादि मंत्रों में मैत्रीभाव का उपदेश स्पष्ट रीति से किया है ।

और जहां कहीं दस्युदमन वा दुष्टदमन के उपदेश पाये जाते हैं, वे संसार-की मर्यादा को स्थिर करने के लिये हैं। द्वेषाग्नि को प्रदीप्त करने के लिये नहीं। अधिक क्या अहिंसा ही सार्वभौमत्रत समझा जाता था।

दार्शनिक वार्ते, कि जीवात्मा का नित्यत्व, प्रनर्जन्म, बन्ध और मोक्ष इत्यादि भाव वेद में स्पष्ट रीति से पाये जाते हैं, जैसा कि "योयमजोभाग-स्तपसा तं तपस्व" अन्त्येष्टि संस्कार में ये कथन किया गया है, कि जो इस शरीर में जीवरूप अविनाशी वस्तु है, उसको तपस्वी बना कर, तुम परलोक का यात्री बनाओं। यह प्रार्थना ईश्वर से की गई है। "एवं मृत्योमुद्गीय मामृतात्" इत्यादि वाक्यों में अमृतरूप मुक्ति का स्पष्ट रूप से वर्णन है।

इसी प्रकार वैदिकसमय की मर्यादा थी। जिस का वर्णन वेदभाष्य में विस्तारपूर्वक किया गया है। यह मर्यादा आर्यों में लाखों वर्षों तक रही। इसी का नाम वैदिक समय है।

#### ब्राह्मगा काल।

कुछ काल पाकर ऋषियों ने वंदों के व्याख्यान ब्राह्मण ग्रन्थों का निर्माण किया।

ऐतिरेय, शतपथ, सामविधान और गोपथ ये वेदों के चार बृाह्मण हैं। इन में आलङ्कारिक रीति से वैदिक विषयों पर विस्तार पूर्वक व्याख्या है। देवासुर-संग्राम, प्राणविद्या, ब्रह्मविद्या, नीतिविद्या, धनुर्विद्या इत्यादि बहुत सी विद्याओं का वर्णन ब्राह्मण ग्रन्थों में है। इस समय वेदविद्या की ऋषियों ने दो भागों में विभक्त कर दिया अर्थात् एक आरण्यक और दूसरा उपनिषद्। अभ्यु-दय की देने वाली विद्या का नाम आरण्यक, अर्थात् कर्मकाण्ड की विद्या के नाम से कहा जाता था। और केवल निश्नेयेस को देने वाली विद्या का नाम

उपनिषद् था। इसी लिये उपनिषद् के ये अर्थ किये जाते थे कि, "उपनिषी-दित ब्रह्मसामीप्यं यथा सोपनिषद्" जिससे अवश्यमेव ब्रह्म की प्राप्ति हो उसका नाम उपनिषद् हुआ। ब्राह्मण प्रन्थों के समय में वेदों के आलङ्कारिक भावों पर लोग बहुत झुक गये थे। वा यों कहो, कि उससमय एकमात्र यज्ञकर्म की ही प्रधानता समझी जाती थी। इसलिय उस से अरुचि उत्पन्न हो कर ज्ञान काण्ड का प्रश्वन्य होने लगा।।

### उपनिषत्-काल ।

इस समय में उपनिषदों का निर्माण हुआ | इस उपनिषत्समय में ब्रह्मवाद की इतनी प्रधानता हुई, कि "सर्ब खलिवदं ब्रह्म तज्जलानिति शान्त उपासीत" छां० ३।१४।१-५ ॥ इत्यादि वाक्यों द्वारा एकमात्र बृह्म की ही उपासना होने लगी । छान्दोग्य, और बृहदारण्यक बड़े बड़े उपनिषदों का निर्माण इसी समय में हुआ । यद्यपि इस समय का निर्द्धारण करना कठिन है, तथापि यह बलपूर्वक कहा जा सकता है, कि यह समय "बुद्ध" से सहस्त्रों वर्ष प्रथम था । जिस प्रकार वाल्मीकीयरामायण में गङ्गासङ्गम, प्रयाग का, और महाभारत में गंगाद्वार ब्रह्मकुण्ड हरिद्धार का, नाम प्रसिद्ध था , इसी प्रकार उपनिषदों के समय में, यारामास्ति का नाम काशी प्रसिद्ध था । मालूम होता है, कि उस समय विद्यारूपी प्रकाश का प्रधानक्षेत्र यही था । इस लिये बड़े २ गूढ़-तत्त्व और रहस्यों का निर्णय इसी स्थान में किया जाता था । इस स्थान का निर्माण वाल्मीकीयरामायण से अर्वाचीनकाल में और महाभारत से प्राचीनकाल में हुआ है ।

यद्यपि इसके निर्माणकाल का ठीक २ पता लगाना किटन है, तथापि यह निश्चय पूर्वक कहा जा सकता है, कि तक्षादीला और सारनाथादि स्थान, जो किसी समय में बौद्धों के मुख्य क्षेत्र बन गये थे, इनका निर्माण काशी से बहुत पीछे हुआ है। इस विषय के लिये पुष्ट प्रमाण यह है, कि अजात शत्रु काशी के एक राजा ने हस्रवालाकी नामक बाह्मण से यह पूछा कि ''मुझे बहा बतलांको । इसके उत्तर में ब्राह्मण ने यह कहा, कि "ब्रह्म ते ब्रियाणि" मैं तुम्हें ब्रह्म का उपदेश करूंगा।

तब ब्राह्मण ने उसे सूर्य को ब्रह्म बतलाया। राजा ने सूर्य के ब्रह्म होने का खण्डन किया। किर उसने चाँद को ब्रह्म बतलाया। राजा ने उसका भी खण्डन किया। इस प्रकार जिन जिन भौतिक पदार्थों को वह ब्रह्म बतलाता गया, राजा उनका खण्डन करता गया। अन्त में क्वाह्मण ने सिर नीचा कर लिया; तब अजातराञ्च राजाने, उसे निराकार ब्रह्म का उपदेश किया। यह कथा बृहद्रिरण्यक के अ०२ में अति प्रसिद्ध है। इससे सार यह निकला, कि वृहद्रारण्यक उपनिषद् के निर्माण काल में काशी ब्रह्मविद्या का मुख्य स्थान था। उस समय काशी में एकमात्र ब्रह्म का उपासन होता था। जो कोई भी भूळ कर प्रतीक में ब्रह्मबुद्धि करता था, उसको बालाकी ब्राह्मण के समान अपना सिर नीचा करना पड़ता था।

तात्पर्य यह है, कि ब्राह्मण प्रन्थों की आलङ्कारिक कथाओं से जो सूर्य-चन्द्रादिकों में ब्रह्मबुद्धि भ्रम से उत्पन्न होने लगी थी, उसको औपनिषद समय ने सर्वथा दबा दिया ।

यहां यह बतला देना भी अप्रासिद्धक नहीं, कि प्रतीकोपासन और मूर्तिपूजन में अत्यंत भेद हैं। प्रतीकोपासन के अर्थ किसी ज्योतिष्मान् पदार्थ में असिकुद्धि करने के हैं। और मूर्तिपूजा किसी मूर्तपदार्थ को अस समझ कर पूजा करने के हैं। अस्तु, कुछ हो, वैदिक-धर्मानुयायी लोगों के क्रिये ये दोनों मार्ग हेय हैं, उपादेय नहीं।

इसी अभिप्राय से व्याससूत्र में इसका निवेध किया गया है, कि "न प्रतीके नहि सः" ४।१।४ कि प्रतीक में ब्रह्मजुद्धि नहीं करनी चाहिये, क्यों-कि प्रतीक ब्रह्म नहीं।

कई एक लोग उक्त विषय में यह भी आशक्का किया करते हैं, कि जहान् शब्दका वाच्य जो वैदिक-समय में देव विशेष था वा स्तोत्र अथवा अन्नादि- पदार्थों को जो ब्रह्म शब्द कहताथा उसको उपनिषद् के कर्ता ऋषियों ने जगज्जनमादि हेतु ब्रह्म बना लिया।

यह कथन सर्वथा युक्तिशून्य और मिथ्या है । वेद में भी मुख्यतया ब्रह्म शब्द ईश्वर के अर्थों में ही आता था, जैसे कि "तदेवशुक्रंतद्ब्रह्म" यजुः ० ३२ । १ । "तहमै ज्येष्ठायब्रह्मणों नमः" अथर्व ० १०।८।४।१।

डाक्टर विलसनादि यूरोपियन्स वा सर रमेशचन्द्र दत्तादि लेखकों के लेख पढ़कर कई एक पंडितों के भी यही विचार हो जाते हैं कि बस शब्द ऋग्वेद में ईश्वर के अर्थ में नहीं आता इसका उत्तर यह है, कि "ब्रह्म गामश्वं जनयन्त आविधीर्चनस्पतीन्पृथियीं पर्चताँ अपः" मं० १०। स्तृ० ६५ म० ११ बूस ने पृथिवी, पर्वत, बनस्पति, गौ अश्वादि सब वस्तुओं को उत्पन्न किया एवं "ब्रह्मगा व वृधाना" मं० १। सू० ९३। मं० ६। में ब्रह्म शब्द ईश्वर के अर्थ में आया है।

तत्व यह है कि उपनिषदों के बनाने वालों ने ब्रह्म नाम वेद से लिया है। उन्होंने स्वयं कल्पना करके ब्रह्मवाद नहीं चलाया।

जीपनिषद समय में प्रतीकोपसना का बल पृष्टिक खरहन किया गया। जहां कहीं "मनो बह्योत्युपासीत" छा० ३१९८१ "आदित्यो बह्योत्यादेशः" छा० ३१९९१ इत्यादि वाक्यों में प्रतीकोपासना का कथन है, वह पूर्वपक्ष की शित से है। सिद्धान्त पक्ष सर्वत्र उपनिषदों में यही है, कि "तदेव ब्रह्म त्वं विद्धि नेदं यदिदसुपासते" के० ११६ "विरजं ब्रह्म निष्कलं" सुं० २१२१९ "सत्यंज्ञानमनन्तंब्रह्म ,, तै० २११ "अद्धेतंब्रह्म,, छा० ३११२१७ "विज्ञानमानन्तंब्रह्म ,, छ० ३१९१८८ "विज्ञानं सर्वे देवा ब्रह्म ज्येष्टसुपासते,, ते० २१६ "सवायमान्तानं सर्वे देवा ब्रह्म ज्येष्टसुपासते,, ते० २१६ "सवायमान्तानं सर्वे देवा ब्रह्म ज्येष्टसुपासते,, ते० २१६ "सवायमान्तानं सर्वे देवा ब्रह्म ज्येष्टसुपासते, कि २१६ सवायमान्तानं सर्वे देवा ब्रह्म ज्योष्टसुपासते, जि० २१६ सवायमान्तानं सर्वे देवा ब्रह्म ज्योष्टसुपासते, ते० २१६ सवायमान्तानं सर्वे देवा ब्रह्म प्रयोग जाते हैं। उक्त ब्रह्मज्ञानरूपी वारिवाहिनी जान्दवीतट पर उस समय काशी नगरी का निर्माण हुआ था। काशी शब्द

सब से पूर्व ऋ० मं. २ सू. २० मं. ५ में इस प्रकार आया है, "मधवन् कािशिक्ति" हे ऐश्वर्य गुक्त ! (कािश्वाः) आप की न्याय नियम गुक्त दीित प्रहण करने योग्य है। यद्यपि यहां "काश्वाि" हस्व इकारान्त है, और उपनिवदों तथा बाह्मणों में दीर्घ ईकारान्त है, तथापि बेद, बाह्मण, तथा उपनिवदों में "काशी" प्रकाशिका का नाम है। इस बह्मवर्चस्वी ज्योति के अभि-प्राय में इस नगर का नाम काशी रक्का गया। माल्यम होता है, कि उस समय वेदिकज्ञान के सागर और उपनिवत् तत्व के वेत्ता ब्रह्मिं लोग इस नगर में निवास करते थे। उस समय में इस बालाकी ब्राह्मण ने काशी के अजातशत्रु राजा से यह कहा कि मैं तुम्हें ब्रह्म बतलाऊंगा।

इसबात का विवेचन करना अत्यन्त कठिन है, कि किस काल में इस काशी नगरी का निर्माण हुआ । तथापि यह अनायासपूर्वक कहा जा सकता है, कि बाल्मीकीयरामायण के समय यह नगर नहीं बना था । इस लिये उसमें इसकी कोई वर्णन नहीं । महाभारत के समय में इसका वर्णन स्पष्ट है, जैसा कि ''काशीराजश्चवीर्यवान '' अस्तु ।

मुख्य प्रसङ्ग यह है, कि उपनिपदों के समय में यह स्थान भारतवर्ष में ज्ञानका प्रसिद्ध क्षेत्र था। उपनिपदों के समय के सहसों वर्ष उपरान्त जब न्याय, वैशेषिक, सांख्य, योग, पूर्वमीमांसा, उत्तरमीमांसा इन छयों दर्शनों का निमाण, हुआ तब भी इस नगर की प्रधानता रही। उक्त छओं दर्शनों का निमाण उगिषत् और महाभारत के बीच के समय में हुआ है। हेतु इस का यह है, कि "ब्रह्मसूत्र्यपदेश्वेव हेतुमद्भिविनिश्चितः" महाभारत के इस बाक्य ने इस बात को स्पष्ट कर दिया, कि "ब्रह्मसूत्र्य" जिनका नाम "व्याससूत्र्य" वा "वेदान्तस्त्र्य" भी है, वे महाभारत से पूर्व बन चुके थे। और इन सूत्रों में न्याय, वैशेषिक, सांख्य, योग इत्यादि सूत्रों का वर्णन मली- मांति आता है। इससे स्पष्ट सिद्ध है, कि "दर्शन" महाभारत से पूर्व हैं।

इस प्रसङ्ग में यह भी अनुमान किया जा सकता है, कि बौद्ध-धर्म के आविभीवैंकरी बुद्धदेव महाभारत से लगभग अढ़ाई हज़ार वर्ष पीछे हुए।

यसि बौद्धदर्शन का वर्णन महाभारत में भी कहीं कहीं पाया जाता है, तथापि महाभारत का बद्ध से पीछे होना सम्भव प्रतीत नहीं होता। और बौद्धः दर्शन का महाभारत में वर्णन आने का अन्य हेत्र है । वह यह है, कि महाभारत समय २ पर बढ़ता रहा है । और इसका पृष्ट प्रमाण अब भी हस्त लिखित पुस्तकों से मिल सकता है। पूर्वीत्तरनिर्णय करने से यह बात भलीमांति स्पष्ट हो जाती है, कि जिस समय बुद्ध देव हुए हैं, नतो उस समय भारतवर्ष में कर्म-योगी और ज्ञानयोगियों का प्राधान्य था, और न उस समय क्षात्रधर्म के उद्दीपक उद्योग की प्रधानता थी । किन्तु इससे अत्यन्त निपरीत आलस्य, मद, मत्मर, ईर्षा, द्वेष, हिंसाधर्मप्रधान वाममार्गकी प्रधानता थी। उसी समय में वेदों के हिंसा प्राधान्य और वाम मार्ग की प्रधानता सुचक अनन्त प्रकार के टीका टिप्पण हो रहेथे। औपनिषद ज्ञान की उच्चपताका जो काशी नगर में सहसों वर्षों से फहरा रही थी, वह भी समय के प्रभाव से, वा यों कहो कि भारत-संग्रामानि ने उसे भी भह्मीभूत कर दिया था । इसी कारण बुद्ध देव उत्पन्न हए । इनके समय में दर्शन और उपनिषदों का विशेष प्रचार न था। और संस्कृत भाषा का प्रचार भी वहत हीनावस्था को प्राप्त हो गया था। इसी कारण बुद्ध के समय में संस्कृत संदर्भों का निर्माण नहीं हुआ। बुद्धदेव ने केवल निवत्ति-मार्गप्रधान निर्वाण का उपदेश किया । जिसमें अभ्यदय वा उद्योग कागन्ध भीन था।

यद्यपि बुद्धधर्म के उपदेश बैदिक अभ्युद्यशाली मंत्रों के आशय से रहित थे, और उनमें उपनिषदों के और दर्शनों के उत्तमोत्तम भाव भी न थे, तथापि उन उपदेशों का प्रचार बहुत जोर से हुआ। कारण यह कि उस समय हिंसा और अनाचार के भाव को दूर करने वाले सदुपदेशक की अत्यन्त आवश्यकता थी। इसी कारण सर्वसाधारण में उनके उपदेश फैल गये।

यहां कई एक लोग यह कहते हैं, कि बुद्ध के समय में आयोंके दर्शनों का निर्माण नहीं हुआ था। और वे हेतु यह देते हैं कि दर्शनों में बौद्धमतका खण्डन पाया जाता है, इसका उत्तर यह है, कि दर्शनों के सूत्रों में कहीं भी बुद्ध और बुद्धधर्म का निर्देश करके खण्डन नहीं किया गया । और कीया भी कैसे जाता । जब कि महाभारत के वाक्य से यह सिद्ध कर चुके कि दर्शन महाभारत से पूर्व बन चुके हैं । और यदि बुद्ध महाभारत से पहिले होता तो उसका वर्णन गीता का कर्ता अवश्य करता । क्योंकि जिसके मत में "यद्यद्विम्तिमत्स्वत्वं भ्रामद्वर्जितमेववा । तत्त्वदेवावगच्छत्वं ममतेजोंऽशभवम्" ॥

जो जो विभूति वाली वस्तु है वह सब मेरे ही तेज से उत्पन्न हुई है। तो क्या जहां "सिद्धानांकिपिलोमुनिः" का वर्णन है, वहां बुद्ध का वर्णन न आता। इससे स्पष्ट सिद्ध है कि जो क्यिल सांख्य शास्त्र का निर्माता है, वह बुद्ध से बहुत पहिले हो चुका है।

जो कई एक इतिहास लेखक यह लिखते हैं, कि बुद्ध "किपिलवस्तु" में उत्पन्न हुआ और यह किपल सांख्यदर्शनकार किपल के नाम से प्रसिद्ध था, और किपल के आश्रम में बुद्ध के पूर्वज भी जाकर एक समय रहे थे, यह कथा पूर्वोक्त युक्तियों से सांख्यशास्त्रकर्ती किपल की सिद्ध नहीं करती। किन्तु किसी और किपल का वर्णन करती है। अस्तु इन्न हो।

मुख्य प्रसङ्ग यह है, कि बुद्ध ने अपने समय में संयमी बनकर शम-दमादि
भावों का प्रचार किया। और उस समय के कुर्मकायडी और वेदाभिमानियों को
अत्यन्त नीचा दिखलाया। महात्मा बुद्ध का ईमामसीह से ४७८ वर्ष पूर्व
अन्तिम समय था। इनके अनन्तर इनके धर्म का इतना प्रधान्य बढ़ा, कि
मगध देश ही नहीं, किन्तु सम्पूर्ण भारतवर्ष में बौद्धों का पाबल्य हो गया।
जिसको आर्यावर्त कहा जाता है, उस सीमा से पार होकर भी मालाकन्द,
अफगानिस्तान, केटा-बुलोचिस्तान इत्यादि अनेक स्थान इनके पादाकान्त होगये। उस समय जड़ जलस्थलों की तो कथा ही क्या किन्तु मीमांसाशास्त्र के
भाष्यकर्ता शवर स्वामी और वार्तिक के कर्ता कुमारिल भट्टादि धुरन्यर पण्डितों
पर भी इनका आतक्क जम गया। इसी प्रवाह में पड़े हुए एक स्थान में कुमारिलभट्ट यह कहते हैं, कि—

## "कुम्भकाराद्यधिष्ठानं घटादौ यदि चेष्यते । नेइवराधिष्ठितत्वंस्यादस्ति चेत्साध्यद्दीनता "॥

घटादि कार्यों के दृष्टान्त से जो ईश्वर की सिद्धि की जाती है, वह ठीक नहीं, क्योंकि घटका कर्ती जो कुलाल है, पहले वहीं ईश्वर नहीं, अर्थात् जन्ममरणादि-धर्भ वाला मनुष्य है। इस प्रकार यह दृष्टान्त साध्य से हीन है।

बहुत क्या, उन सयय नितने विद्वान हुए, वे बौद्ध-धर्म के सम्पर्करूपी गंघ से निर्गन्ध नहीं थे। इसी प्रकार पूर्वमीमांसा के माध्य-कर्ती शवरस्वामीने कहीं भी ईश्वर का उल्लेख नहीं किया। यह समय वह था, निस समय में उसी मगध देश में जिसमें बुद्ध देव हुए, वर्द्धमान महाबीर नामक तीर्थङ्कर जैनों का अन्तिम तीर्थङ्कर था। इस समय न्यायशास्त्र के वेत्ता नैयायिकों ने ''आत्मतत्विवेक'' इत्यादि कईएक, ईश्वरसाधक ग्रन्थों का निर्माण किया। अस्तु—

इस ख्याडन मण्डन के धीर संप्राम में कई एक राजा महाराजा बौद्धधर्मानुयायी हो गये। इसका प्रभाव यहां तक हुआ, कि वैदिक लोग्नों के काशीनगर के
महत्व को कम करने के लिये, उन्होंने काशीनगर से सात मील की दूरी पर
सारनाथ को बसाया। इस नगर के बनाने का उनका ताल्प्य यह था, कि काशीनगर के महत्व को घटाकर, अपना महत्व बढ़ायें। जान्हवी तट को त्यागकर सात
मील सारनाथ बनाने का, उनका यह भी तात्पर्य था, कि गन्ना का कोई महत्व नहीं।
और न वे वैदिकों के समान सायं प्रातः संध्या वन्दन करते थे, जो गन्नातट की शरण लेते। कुछ हो, सारनाथ का महत्व ऐसा बढ़ा, कि बौद्धों के
प्रभाव ने प्राचीन काशी को दबा दिया। इसके कारण कई एक थे।

- (१) उस समय बाह्मण लोग वेदों के अभ्यास को छोड़ बैठे थे।
- (२) जो उनमें से थोड़े से वेदाभ्यास करते भी थे, वे ब्राझण प्रन्थों के अलुक्कारों को न समझ कर मिथ्या कथा-कहानियों में पड़ गये थे।
  - (२) बहुद्ध से उनमें से ऐसे भे, जो वेदों में अश्लीलवाद, पशुग्रज्ञ,

और वाममार्ग के बोचक अर्थ निकाल, वेदों के महत्व को घटाते थे। इन बार्तो-के कारण बौद्धों का महत्व और भी बढ़ गया।

उस समय में जहां कहीं शास्त्रार्थ होता था, उस समय के वैदिक-धीमेंयों-के मन्तव्यानुसार, वे वेदों में अश्लीलता, वाममार्ग और पशुयज्ञ दिखला कर बौद्ध लोग उनको जीत लिया करते थे। अधिक क्या, उसी समय के रचित ये वाक्य हैं, कि-" त्रयोवेदस्यकर्तारो धूर्तभाण्डनिद्याचराः" अर्थात वेदी को धूर्त, भाग्ड और राक्षसों ने बनाया है। क्योंकि उनमें रुज्जाजनक बार्ते, यज्ञ-में पशुओं को मारना और वाममार्ग की बातें पायी जातीं हैं । इस शस्त्र से भारत के धर्म-युद्ध-क्षेत्र में बौद्धों ने विजय पाया । और आर्योंका पराजय हुआ । इसका यहांतक भयङ्कर परिणाम हुआ, कि अजातराचु राजा, और अशोकादि बड़े बड़े राजा बौद्ध धर्मानुयायी बन गये।

कई एक मन्थकारों का मत है, कि तक्षशिला का विश्वविद्यालय भी इसी समय बना । पर यह बात हमारे विचार में सर्वथा निर्मूल है । हेतु इसके निम्न लिखित हैं--

(१) पाणिनीय सूत्रों में तक्षशिला का वर्णन है। और भगवान् पाणिनि बुद्ध से बहुत पहिले हुए।

- (२) भगवान् पतञ्जाले भाष्यकार ने बौद्धधर्म का कहीं भी नाम नहीं लिया।
- (३) उक्त प्रन्थकारों ने पाली पाकृतभाषा की चर्चा कहीं नहीं की, जो बौद्धों की प्रधान भाषा थी। इससे यह प्रतीत होता है, कि तक्षशिला पहिले वैदिक-धर्मानुयायी आर्यों का था। पीछे बौद्धों के अधिकार में आया।

अस्तु कुछ हो, यह कथान्तर है। मुख्यप्रसङ्ग यह है, कि प्राचीन काशी और तक्ष्तशिला तथा सारनाथ इत्यादि स्थान जिनमें बौद्धधर्म का प्रभाव हुआ। उनमें बौद्धों की प्रतिमाओं से प्रथक् कोई प्रतिमा नहीं पाई जाती। इससे स्पष्ट सिद्ध होता है, कि वैदिक-धर्मानुयायी आर्थ प्रतिमापूजन-प्रिय न थे। कई एक लंग यह कहते हैं, कि "मूर्तोघनः" ३।३।७७ । "जीविकार्थे-चापण्ये" ५।३।९९ । इन पाणिनीय सूत्रों से तथा "प्रतिमानाठच भेदकः" इत्यादि मनु-बान्यों से सिद्ध है कि प्रतिमापूजन पहले आर्थों में भी था ।

इसका उत्तर यह है कि "मूर्तींचनः" ३।३।७७ अन्नाध्यायी के इस सुत्र से तो यही सिद्ध किया है कि (हिन्त ) को (अप्) और घन आदेश होकर अश्रयनादि प्रयोग सिद्ध होते हैं। जिनसे मूर्त पदार्थ का किंदिन्य पाया जाता है। तो क्या प्राचीन आर्थ पृथिव्यादि पदार्थों में मूर्तत्व धर्म्म नहीं मानते थे ? इससे प्रतिमा-पूजन की सिद्धि कैसे ?।

जो ''जीविकार्थे चापण्ये" ५।३।९९। इस सुत्र से प्रतिमा-पूजन सिद्ध किया जाता है, वह ठीफ नहीं, क्यों।की यह सूत्र यह सिद्ध करता हैं, कि व्यास, विशिष्ठादि ऋषि महींध्यों की जो प्रतिकृतियें बनाई जाँय, वे यदि बेंचने के अभिपाय से बनाई जाँय, तो उनसे कन् प्रत्यय कालुक न हो।

और यहां यह स्मरण रखने योग्य बात है, कि इससे पूर्व सूत्र, "लुस्मनुष्ये" १,1३१९८ इसमें मनुष्य शब्द स्पष्ट पड़ा है। जिसकी अनुवृति "जीविकार्थे चापण्ये" ५,1३१९९। इस सूत्र में आती है। इससे यह स्पष्ट सिद्ध हो जाता है, कि ये प्रतिकृतियें मनुष्यों की ही बनाई जाती थीं ईश्वर की नहीं।

और भाष्यकार ने तो इस के उदाहरणों से यह भी स्पष्ट कर दिया, कि उनके समय में रामचन्द्र और कृष्णादिकों की प्रतिमायें न थी।

और जो भाष्यकार ने देन शब्द यहां लिखा है, उसका तात्पर्य विद्वानीं-की प्रतिमाओं से है। क्योंकि प्रतिमा साधारण मनुष्यों की नहीं बनाई जाती। दिव्यगुणसम्पन्न पुरुषों की ही बनाई जाती हैं। कुछ क्यों न हो, इत्यादि उदा-हरणों से यह स्पष्ट सिद्ध हो जाता है, कि प्राचीन आर्यों में प्रतिकृति बनाने की विद्या थी। पर वे कभी ईश्वर की वा किसी मनुष्य को ईश्वर के स्थानापन्न मानकर उसकी प्रतिमा नहीं बनाया करते थे। और ना ही उनके वेदादिश्वम प्रन्थ 'ऐसा करने की उनको आज्ञा देते थे।

अौर "प्रतिमानां च भेद्कः" इस मनु-नाक्य से जो प्रांतिमा सिद्ध की जाती है, यह सर्वथा साहस मात्र है। क्योंकि यह वाक्य राजधर्मप्रकरण- का है। इसमें सीमा-विभाग के लिये जो चिन्ह बनाए जाते थे वा तौल-नाप के लिये जो सेर-पसेरी आदिकों के चिन्ह थे, उनको न्यूनाधिक करने वालों के लिये यहां दण्ड लिखा है।

बहुत क्या बुद्ध से पहले प्रतिमा बना कर पुजने की प्रथा आर्यावर्त में न थी। इसका पुष्ट प्रमाण यह है, कि मगध-देश व ब्रह्मिष-देश अथवा गोनर्द-देश जिसमें पाणिनि वा पतझिल का उद्भव हुआ। इन देशों में प्राचीन भग्न-देवाल्यों में नितनी प्रतिमायें मिलती हैं, वे सब बौद्ध सम्प्रदायी लोगों की हैं। वैदिक-धर्मानुयायी आर्यों की एक प्रतिमा भी आज तक नहीं मिली, जो ईश्वर वा ईश्वर-स्थानपन्न किसी देव विशेष की हो।

इससे स्पष्ट सिद्ध हुआ, कि प्रतिमा पूजन बौद्धों से चला है। वह इस-प्रकार कि, जब बौद्धों का पूर्ण ऐश ये आर्यावर्त में हा गया, और वे बुद्धदेव की प्रतिमा बनाकर उसको पूज्य समझ कर रखेंने छगे, और इस प्रकार उनका बुद्ध की मृत्यु के बाद भी अधिक संगठन हो गया, तो वैदिक-धर्मानुयायी आर्यनेताओं ने भी यह सोचा, कि हमको अपने संगठन की कोई न कोई आधार शिला रखनी चाहिय । इस अभिपाय से उनमें उस समय ऐसे पुरुष-उत्पन्न होने लगे, जो बुद्धदेव के मुकावले अपने दवी-देवताओं को रखते थे। और न केवल देवी-देवताओं को ही पूजनीय बनाते थे, किन्तु उनके गुण-कीर्तन-के प्रराण भी नये नये निर्माण करते थे । इस समय में पहले पहल वैष्णव पुराणों की रचना हुई। इनका कारण यह था, कि जिन पशु-यज्ञों की निन्दा करके बुद्ध वा बौद्ध धर्मानुयायी लोगों ने इनको हानि पहंचाई थी. उन दोषों का मार्जन करना भी अभीष्ट था। इसी प्रकार शनैः शनैः और पुराण भी बन गये । और इन्होंने भी बुद्ध के समान पूजनीय अपनी देवी-देवताओं को बना लिया। अर्थात् वैष्णवों ने विष्णु को चतुर्भुज करूपना करके विष्णुको. विशेष देव बना लिया। और दाैबों ने शिव को सर्वेपिर मानकर उसे अपनी भावनाके अनुकुछ आकार देकर, अपना देव-विशेष मान लिया । इस प्रकार भारत-

वर्षमें शान्तदेव, रुद्रदेव, भैरवदेव इत्यादि नानादेवताओं के पूजन का एक भीषण-युग प्रारम्भ हो गया ।

इसमें सन्देह नहीं, कि इनकी नई रचनाओं ने और नई प्रतिमाओं ने बौद्धों को तो अन्तर्ध्यान के स्थान में अन्तर्द्धान कर दिया:

पर इन के नाना देवबाद ने इनमें फूटका बीज बो दिया। जो भविष्यमें बृहद्रूप को धारण करता हुआ, भारत के अभ्युदय का विनाशक हुआ।

कई एक लोग उक्त देव-पूजा विषय में यह कहते हैं, कि रुद्ध-देवादिकों-की पूजा वेद के आधार पर ही चलाई गई। रुद्ध नाम वेद में वज्र वा विजली का है। और वह (वृषभ) मेघ की सवारी करती है। अथात बादलों-में चमकती और कड़कती है। इस रीति से रुद्ध का बाहन (वृषभ) बैल माना गया है। वास्तव में यह भूतल का चार पैर वाला बैल नहीं।

इस का उत्तर यह है, कि यिंद इस सूक्ष्म फिलासफी को दृष्टिगत रख कर शिवलिङ्गादिकों की पूजा भारत में चर्लाई जाती, तो फिर दूसरे दोनों देवों के बाहन की भी कोई न कोई सङ्गति अवश्य होती। अर्थात् ब्रह्मा का बाहन हंस और विष्णु का बाहन गैरुड़, इन का क्या तात्पर्य ? इस प्रश्न के करने पर वे कल्पक लोग, जो आज कल नई नई कल्पनाओं से पौराणिक-धर्म का मण्डन करते हैं, वे सर्वथा चुप हो जाते हैं। क्योंकि वास्तव में रुद्रादि देवों की मूर्तियें बना कर पूजने की कोई फिलासफी न थी। किन्तु केवल बौद्धभं को उन्हीं के शिक्षों से पराजय करना ही अभीष्ट था। हाँ इतना अवश्य हुआ, कि विष्णुस्कों को पढ़ कर साकार विष्णु-देवता की कल्पना की। और रुद्रस्कों को पढ़ कर साकार रुद्रदेव की कल्पना की। पर इन कल्पनाओं में निरुक्त वा निष्युद्ध कोई आधार न था।

जिन लोगों का कथन यह है कि ( रुद्र ) देवता मेत्रस्थ विद्युत् प्रायः पर्वतों पर वर्षता भीर गर्जुता है, इसी आधार पर ( शिव-लिक्न ) पाषाणमय-शिव पर जल चढ़ाया जाता है। उनसे यदि यह पूछा जाय, कि फिर विल्वपन्न- तथा विष्णु के प्रतिनिधि शालप्राम पर तुरुसी क्यों चढ़ाई जाती है। तो उन की वैदिक-फिरासफी इस विषय में तनिक भी सहारा नहीं देती।

सच तो यह है, िक उस समय की करूपनाओं का बेद से कोई सम्बन्ध न-था। हाँ केंबल ब्राह्मण-प्रन्थों के अलङ्कारों का अन्यथा उपयोग अवश्य किया गया। जैसे िक प्राणिवद्या और इन्द्रियों के अलङ्कार से देवासुर-सङ्काम और अध्यात्मिक-ज्ञानयज्ञ से घोड़े की बिलदान वाला अश्वमेध और इन्द्रियों की दुष्ट वृत्तियों के हवन करने सं, गोमेध में गौ आदि पुज्य-पशुओं का वध सिद्ध किया गया।

उक्त विषय का पुष्ट प्रमाण हमारे पास यह है, कि मद्रास में एक गार्ग्या-यण सूत्र छपा है। जिसमें आध्यात्मिक अश्वमेधादि-यज्ञों का वर्णन है। यह प्रन्थ सर पी. सी. चटरजी के गृह पर कलकत्ता में मैंने स्वयं देखा है। इस प्रकार जो ज्ञान-काण्ड प्रधान ब्राह्मण-प्रत्यों के अलंकार थे, उनको अन्यथा करके पुराणों में वर्णन किया गया। जिससे वैदिकधम्म से उल्ट कर आध्यों का प्राचीन-धम्म पुराणों के आकार में आगया। इसी समय इस काशी की नीव पड़ी। जिसमें अब विश्वेश्वरनाय और विश्वनाथादि शिवलिक्नों की प्रतिमायें हैं।

यहां यह बतला देना भी अत्यन्तोषयोगी है, कि पहली काशी जो उपनिषदीं-के समय की थी, वह इस स्थान में न थी किन्तु राजधार-स्टेशन से उत्तर पूर्व-की कोण में वरुणा और गंगा के संगम पर थी। कई इतिहासवेत्ता कहते हैं, कि इससे भी उत्तर सारनाथ और वरुणा नदी के बीच में थी। पर इसमें कोई सन्देह नहीं, कि यहां न थी। काशीखण्ड में उक्त बात के मण्डन का यह प्रमाण है, कि इसके प्रमाण से आदि केशव का मन्दिर "आदी पादोदके तीथें विद्धिमामा-दिकेशचम्। अगिनविन्दोमहाप्राज्ञ भक्तानां मुक्तिदायकम्॥ काशी-ख्याड-अ० ६१-कलोक ४। इस में आदिकेशव को ही सब से प्राचीन ठहराया है। इस से यह भी स्पष्ट हो जाता है, कि उस समय सङ्गम को सब से श्रेष्ठ समझा जाता था, इस लिये यह आदिकेशव का मन्दिर ठीक ठिक वरुणा और गड़ा के सङ्गम पर है। यहां यह भी स्पष्ट कर देना उचित प्रतीत होता है, कि बुद्ध के पहले यह विष्णु को निराकार वा अव्यक्त मानते थे। प्रमाण के लिये देखो ''अपियो-भगवानीशोमनोवाचामगोचरः। स माटशैरल्पधीभिः कथं स्तुत्यो-वचःपरः"। का.खं. अ० ६०-५लो० २८। इत्यादि श्लोकों में विष्णु को इन्द्रियागोचर मान कर भी बुद्ध देव की प्रतिमा की नक़ल आदिकेशव की मूर्ति बनाई गई। इसके प्रमाण में आदिकेशव का मन्दिर ध्वव तक साक्षी-भूत खड़ा हुआ है। मालूम होता है, कि बुद्ध की तुलना का देवता पहले बुद्ध समय के पौराणिक आचाय्योंने (केशव) विष्णु को रक्खा। यह नाम वेद में केशयुक्त पुरुष के लिये भी आया है। परन्तु पौराणिक-संस्कृत में मुख्यतया यह नाम विष्णु का है।

मुख्य मसङ्ग यह है, कि आधुनिक पैराणिक-धर्म का केन्द्र यह काशी-नगर बौद्धधर्म के मुकाबले पर बसाया गया । इतने अंश में तो उस समय के आय्यों ने अच्छा काम किया, कि जो उस समय में काव्य, नाटक, पुरणादि, लिखकर उन्होंने विकट-समय में संस्कृत की अत्यन्त उन्नाति की । परन्तु आर्थ-जाति का जीवन वेद उस समय रंसातल को पहुँच गया। कुछ तो बुद्ध भगवान् और उनके अनुयायी पहले से ही वेदों के प्रतिकृत थे । दूसरे उस समय के परिडतों ने वेदाभ्यास करना सर्वथा त्याग दिया था—

उस समय की पाठ्य-प्रणाली में केवल साहित्य, व्याकरण, और पुराण ही थे।

उस समय वेदों की अवनितका मुख्य कारण, वेदों के अर्स्टील अर्थ और प्राकृत अर्थभी थे। अर्थात् उस समय के पण्डित वेदों के बहुत बुरे बुरे अर्थ किया करते थे, और इस का कारण वाममार्ग की लहर थी। उन में से कुछ अर्थ हम यहां उद्घृत करते हैं।

अन्वस्य स्थ्रं दहशे पुरस्तादनस्थ ऊरुरवरम्बमागाः । शश्वती नार्यभिचक्ष्याह सुभद्रमर्थ्य भोजनं बिभिषः ऋ.मं.८।सू. १।मं. ३४। इस मनत्र के सायणाचार्य्य यह अर्थ करते हैं, कि एक राजा नपुंसक- हो गया था। उस की स्नी उस के पुंस्तव को वर्णन करती हुई, कहती है, िक कि मुम्हारा पुंस्तव अब स्थूलतादिधम्मों से युक्त है। यहां अत्यन्त लज्जाकर अर्थ करके वेदों का महत्त्व घटाया है। वास्तव में इसका अर्थ यह है, िक प्रकृतिरूपी नारी मानो ईश्वरकी विभूति को वर्णन करती है, िक (अर्थ) हे परमात्मन् ! आपने सुन्दर विराटरूप इस भोग को धारण किया है। जो (अनस्थ) अनित्य है अर्थात् एकरस नहीं। और आप की अपेक्षा से स्थूल हैं।

अनम्थ के अर्थ अश्वत्य के समान प्रवाहरू पसे नित्य के ही हैं। वह इस प्रकार तिष्ठतीति स्थः न स्थः अस्थः और न अस्थः अनस्थः । इस प्रकार अनस्थ शब्द प्रवाहरूप से नित्य को कहता है । जिस के अर्थ सायणाचार्य्य ने विना हुई। के करके, मतुष्य के गुप्त इन्द्रियों के किये। इस प्रकार वेदों में अश्लीलता कट कट कर भरी गई। जिस का अधिक विस्तार करना यहां लेख की नीरस करता है— अधिक क्या उस समय में जहां वेद में हरिश्चन्द्र शब्द मिला उस से हरिश्चन्द्र की कथा और उस के सर्वस्वदान को सिद्ध किया जाता था। एवं, "गवा-मधित्वचि" का अर्थ बैल के चमडे पर सोम कूटना किया जाता था। जिस के अर्थ वास्तव में इन्द्रियों के अधिष्ठाता मन के थे। और हरिश्चन्द्र के भर्य ब्रह्मवर्चस्वी अर्थात् ब्रह्मतेज वाले विद्वान् के थे । यहां (हरिः) इस शब्द को चन्द्र के परे होने से सुट का आगम हुआ है। बहुत क्या इस घोर अनर्थ के प्रवाह में कोई उस समय का विद्वान खड़ा नहीं हो सकता था । यहां तक कि कुमारिकैभट्ट ने भी अपने लिये और ही रास्ता निकाला। कुमारिलभट्ट उस समय के सर्वोपरि विद्वान् थे। पर वे भी वेदों का नाम लेकर ही उनपर अपने आतमा का बालिदान किया करते थे। अथार्त कतिपय वैदिक-सक्तों पर भाष्य करके उन के महत्व को बोधन करने का साहस नहीं रखते थे। हां इतना उपकार उन्होंने आर्य्य-जाति पर अवश्य किया, कि संस्कृत-मीमांसा-दर्शन के मूल को दृढ़ करने वाले, उन्होंने कई एक ग्रन्थों का निम्मीण किया, जिन में से कुमारिल का वार्तिक अति प्रसिद्ध है।

इस प्रनथ में कुमारिलभट्ट ने, प्रत्यक्षादि छः प्रमाणों की सङ्कृति ऐसी रखी है, जिस का परित्याग इन के प्रति पक्षी वेदान्ती भी नहीं कर सके, अर्थात् वेदान्त प्रनथों में भी प्रमाणों का निरूपण इसी भांति किया जाता है।

आधानिक वेदान्तियों को इनका प्रतिपक्षी वा प्रतिद्वन्द्री इस अभिप्राय से कहा गया है कि ---

### स्वयं च शुद्धरूपत्याद्सत्वाचान्यवस्तुनः । स्वप्नादिवद्विद्यायाः प्रवृत्तिस्तस्याः किं कृता ॥

इत्यादि कारिकायों में कुमारिलभट ने अविद्यावादी वेदान्तियों का अत्यन्त बल पूर्वक खण्डन किया है, इस से यह भी स्पष्ट हो गया कि इस अविद्यावाद के वेदान्त के कत्ती केवल श्री स्वामीशक्कराचार्य्यजी ही नहीं किन्तु क्षाणिक-विज्ञानवाद के समान यह अविद्यावाद अर्थात अविद्या देवी के वशीभूत होकर ब्रह्म से जीव बन जाना भी शक्कराचार्य्य से प्रथम था । जिस का विशेष प्रचार स्वामीशक्कराचार्य्य जी ने किया।

यह भी दैवकी विचित्र घटना है कि जिस समय बौद्ध धर्म्म का प्रावल्य-हुआ उसी समय कुंमारिकभट्ट और स्वामीशङ्कराचार्घ्य जैसे विद्वान् उत्पन्न हो गए। जिनके दार्शनिक ज्ञान विज्ञान के चक्षु अस्यन्त विशाल थे।

यद्यपि ये पृबोंक्त विद्वान् बौद्ध धर्म के साम्हने वेदों को खड़ा नहीं कर सकते थे। तथापि दार्शनिक विद्या से वैदिक धर्म को पुनरुज्ञीवित करने में इन्होंने अस्यन्त यत्न किया। वह यत्न यहां तक था कि कुमारिल भट्ट ने तो अपने आपको वेद-पथ पर भस्मीभूत कर दिया अर्थात् प्रयागराज के झूसीनामक स्थान में कुमारिलभट्ट ने चिता जलाकर अपने शारीरका प्रायश्चित्त कर दिया इसके कारण लोग कई एक बतलाते हैं। कोई कहता है, कि बौद्धों से विद्या पदकर कुमारिल को बौद्धों का साम्हना करना पड़ा। इसलिये कुमारिल मट्टने अपने शारीर को स्वयं जला देना उचित समझा। कोई कहता है, कि बे समय के प्रभाव से स्वयं भी आधे बौद्ध हो गए थे। इस बात से उनके हृदय

में भत्यन्त ग्रहानि हुई। कुछ हो, इसमें सन्देह नहीं कि उनके इस दारुण प्राय-श्चित्त का कोई भयद्वर ही कारण था।

हमारे विचार में तो यहीं कारण ठहरता है, कि वैदिक धम्मीनुयायी-होकर जो उन्होंने अपने बनाए हुए वार्तिक ग्रन्थ में ईश्वर का खण्डन किया। वहीं भयद्वर पाप उनको सताता था इसी लिये उन्होंने अपने शरीर का उक्त प्रायश्चित्त किया।

यह भी जन श्रुति है कि जलते समय स्वामीशङ्कराचार्य्यजी ने उनसे बहुत कहा पर उन्होंने अपने शरीर के प्रायश्चित्त द्वारा ही अपना उद्धार समझा।

उनके वाद श्रीस्वामीशङ्कराचार्य्यजीने यह काम किया कि पार्श्वोस्कन्ध जो संसार के हेतु वौद्धों ने माने थे, उनका अपने भाष्यों में बलपूर्वक खण्डन किया।

वे स्कन्ध ग्रह थे १ स्वपस्कन्ध । २ विज्ञानस्कन्ध । ३ वेदना-स्कन्ध । ४ संज्ञास्कन्ध । ५ संस्कारस्कन्ध ।

इनमें से विज्ञानस्कन्ध अन्य चारोंका हेतु है। तात्पर्ध्य यह है कि (प्रकृति)
मैटर में ही बौद्ध लोग दो प्रकार के समुदाय मानते थे (एकचित्त) अर्थात्
चेतन दूसरा संज्ञा, संस्कार, वेदना, रुप, यह चार स्कन्ध जड़ रूप संघात हैं;
इन दोनों प्रकार के (स्कन्ध) अर्थात् (वृक्ष के) स्थूल डाल के समान इस
समुदाय का नाम ही वृक्ष है—

ज़िस प्रकार स्कन्धादि शालायों को छोड़कर वृक्ष कोई अन्य वस्तु नहीं एवं पाञ्चों स्कन्धों को छोड़कर आत्मा कोई अन्व वस्तु नहीं। यही सिद्धान्त बुद्धभगवान् और उनके शिष्य बौद्धों का था, बुद्ध के सम्प्रादायी लोगों का नाम बौद्ध है।

इस सिद्धान्त का खण्डन व्यास दर्शन के सूत्र १८ दूसरे अध्याय के दूसरे पाद में है यहां यह आशंका अवश्यमेव उत्पन्न होती है कि जब दर्शनों के समय में बुद्ध और उनके सिद्धान्त थे ही नहीं तो वेदान्त दर्शन में इसका वर्णन कमें आ गया इसका उत्तर यह है किप्रकृति रूप मैटर में शक्ति मानकर सृष्टि की रचना मानने वाले कुछ लोग प्रथम भी हो चुके हैं। जिनका खण्डन उपनिषदों में भी हैं ''न या अरे इहं मोहं अवीम्यविनाशी यारे अमारमाऽनुच्छितिधर्ग खृ० ४।५।१४ इत्यादि वाक्यों में पाया जाता है। माल्लम होता है कि बुद्ध भी इसी बीज को लेकर उठा यह कथन कल्पित नहीं किन्तु बुद्ध के जीवन चरित्र में यह स्पष्ट है कि आषाढ़ की पूर्णिमा को जो बुद्ध को बोधी ज्ञान हुआ उसमें बुद्ध ने उक्त पाञ्चोंस्कन्धों को विचारकर यह निश्चय किया कि उक्त पाञ्चोंस्कन्धों से भिन्न संसार में कोई वस्तु नहीं।

इसी का नाम बुद्धदर्शन में दिन्यज्ञानचशुदर्शन विद्या था।

और निर्वाज और सर्वाज समाधि का नाम घरकर जो आजकल के खुद्ध जीवन के रचयितायों ने बुद्ध के धर्म्म को परिष्कृत किया है वह बुद्ध के आशय से सर्वथा विरुद्ध है। क्योंकि बुद्धदेव जन्मजन्मान्तर को नहीं मानते थे उस समय के जैनों से भी उनका यहीं प्रभेद था।

योग शास्त्र तो, तदाद्वरुद्धः हव रूपेऽवस्थानम्" इत्यादि स्त्रों में चेतन की पृथक सत्ता स्वीकार स्पष्ट रीति से करता है। इतना ही नहीं किन्तु समाधि सिद्धिरी इवर प्राणिधानात्त' इत्यादि स्त्रों में ईश्वर का स्पष्ट रीति से स्वीकार करता है और बुद्ध के मत में ईश्वर का स्वीकार नहीं इतने बड़े भेद को कौन छिपा सकता है।

इस लेख से हम बुद्धदेव की लघुता सिद्ध नहीं करते किन्तु वास्तव में बुद्धदर्शन का प्रकाश करना हम अपना धम्मे समझते हैं जो जो बुद्धदर्शन की प्रतीकें शक्करभाष्य वा अन्य ग्रन्थों में मिलती हैं वे बुद्ध को वैदिक धम्मानुयायी सिद्ध नहीं करतीं।

जो कई एक लोग आजंकल बुद्ध देव को ईश्वरबादी सिद्ध करने की चेष्टा करते हैं वेभी उन के ईश्वरबादी होने में कोई पुष्ट प्रमाण नहीं दे सकते। और ना ही उन के इस प्रकार के कोई लेख मिळते हैं। जिन से उन के ईश्वरबादी होने की सिद्धि की जा सके, पालीभाषा में भी जो ग्रन्थ पाये जाते हैं उन में बुद्ध के ईश्वरवादी होने में कोई प्रमाण नहीं।

अन्य गुक्ति यह है कि जो संस्कृत साहित्य बुद्ध के अनन्तर बना है उस में सर्वत्र बुद्ध को अनीश्वरवादी माना है, शङ्करभाष्य तथा रामानुनभाष्य में तो यह बान अत्यन्त प्रसिद्ध है कि बुद्ध अनीश्वर वादी थे।

रामानुजभाष्य में तो यहां तक लिला है कि इस्युक्त चेदान्तवाद्छद्म छक्कायौद्धनिराकरणे" यह बात हम बेदान्त बाद की आड़ लेकर जो छिपा हुआ बाँद्ध है, उस के खण्डन के विषय में कह आये हैं। इसी प्रकार रामानुजभाष्य, शङ्करभाष्य और कई एक दर्शनों के टीकाओं में बुद्ध की फलासफी का वर्णन है वहां सर्वत्र बुद्ध के दर्शन की चार शालायें बतलाई गई हैं वे यह हैं, सौत्रान्तिक, वेभाषिक, योगाचार, और माध्यमिक इन चारों में कुछ २ मत भेद है पर अनीश्वरवादि चारों समान हैं।

बहुत क्या श्रीमद्भागवत में भी जहां बुद्ध को अवतार तक लिखा गया है वहां भी वेदमतविरोधी स्पष्ट रीति से भागवतकारने माना है। इत्थादि प्रमाणों से स्पष्ट सिद्ध है, कि बुद्ध का दर्शन और बुद्ध के सम्प्रदायी लोग जो भारतवर्ष में लंकातकों और अन्यत्र काबुल कांधारादि देशों में फैले हुए थे उन के समय में वेदों का हास हुआ जिस को आर्थ लोग अब तक स्थापित नहीं कर सके।

यद्यपि महीधर, उवर, सायण, इत्यादि कई एक भाष्यकारों ने बेदार्थ के प्रचार की चेष्टा की पर वह यथावत् प्रचलित न हो सकी, इसके कई एक कारण पहले हम निरूपण कर आए हैं।

मुख्य कारण यही था कि वेदार्थ की अपूवता को उक्त भाष्यकार नहीं बतला सके और तो क्या वेदान्त और मीमांसा के भाष्यकार लोग जिस दौली पर भाष्य करते हैं अर्थात् १ उपक्रमोगसंहार २ अभ्यास ३ अपूर्वता ४ फल ५ अर्थवाद ६ उपपत्ति इन ६ प्रकार के लिक्कों से भी वेद के भाष्य- कारों ने काम नहीं लिया, अपने २ सम्प्रदाय की ओर प्रत्येक भाष्यकार बेदार्थ-को खेंचने का परिश्रम करता रहा इस का पुष्ट प्रमाण यह है कि जो बेदमन्त्र स्वामीशङ्कराचार्य के भाष्य में आये हैं उनके अर्थ अद्वैतवाद के किये गये हैं और जो मन्त्र रामानुज के भाष्य में आये हैं उनके अर्थ विशिष्टाद्वैत वाद के किये गये हैं। इस प्रकार बेदार्थ की कोई स्थिरता नहीं रखीं गई।

बहुत से लोगों को यह भ्रान्ति है कि उवट, महीधर, सायण, ये बहुत प्राचीन हैं पर ये माळून रहे कि ये तीनों माध्यकार स्वामी शङ्कशचार्य के पीछे हुए हैं स्वामी शङ्कराचार्य को हुए लग भग २२०० बाईस सौ वर्ष के करीब २ हुआ है और सायणाचार्य उस समय हुए हैं कि जब गोल-कुण्डा में बाह्मणीशासन था । और महीधर, उवट नो सायण से भी कुछ अर्वाचीन हैं।

इन तीनों के लेखों से भी यह गन्ध स्पष्ट आता है कि यह राङ्कराचार्य से पीछे हुए हैं क्योंकि ये लोग स्वामी राङ्कराचार्य्य के मायावाद को अनेक स्थानों में उद्धृत करते हैं। अर्थात् जीव, ब्रह्म की एकता में स्वामीराङ्कराचार्य्य के मत को ही उपादेय मानते हैं। इस प्रकार इनकी नवीनता स्पष्ट है।

इस प्रस्ताव से सार यह निकला कि वेदों से कोई रिसक भाव ये लोग नहीं निकाल सके। जिससे वेदों को सरस मान कर लोग पुराणों की ओर न झुकते। और कल्पित कथाओं को छोड़कर सत्य की ओर आ जाते।

यहां कई एक लोग यह सन्देह भी बहुधा प्रकट किया करते हैं, कि वैदों में मन की स्थिरता का या अध्यात्मिक वाद का चित्तापकर्षक कोई भाव नहीं पाया जाता, जिससे मनुष्य का आध्यात्मिक आनन्द बढ़े वा आत्मरति उत्पन्न हो।

इसका उत्तर यह है, कि "तन्मेमन: शिवसङ्कल्पमस्तु" यजु । ३४ १। इस वाक्य का इस प्रकरण में छः बार अभ्यास है, कि मेरा मन शुद्ध संकल्प बाका हो। क्या यह अभ्यास "चञ्चलंहिमन:कृष्णप्रमाधीयलयद हहं " इस वाक्य के उत्तर-भूत "अभ्यासेन तु कौन्तेय वैदारुयेण च शुस्तते" कि वह अभ्यास तथा वैसम्य द्वारा स्थिर हो सकता हैं, अन्यथा कदापि नहीं। इस वाक्य के अर्थ से न्यून है ?

यहां हम वेदाभ्यासादासीनमनस्कों से यह पूछते हैं, कि क्या उक्त-वाक्य का अभ्यास अर्थात् ''तन्मेमन: शिवसंकल्पमस्तु'' इसका अभ्यास गीता के अभ्यास या वैराग्य से कम हैं ?

यहां तत्त्व के जिज्ञासुओं को इस बात का भी स्मरण रखना चाहिये, िक अभ्यास भी दो प्रकार का होता है। एक साधार दूसरा निराधार । अर्थात् एक जगज्जन्मिद्जननी के आगे सिर झुकाकर अभ्यास किया जाता है। दूसरा अपने ही आपका अभ्यास है। वेद उस अभ्यास का वर्णन करते हैं। जिसका परमाधार पराशक्ती है। जिसके विषय में उपनिषद् वाक्य यह कहते हैं, िक "परास्य दाक्तिविविधेव श्रूयते स्वाभाविकी ज्ञानवस्रक्तिया चा"

अर्थ — उस परत्रक्ष की शाक्ति अनन्त प्रकार की है । स्वाभाविक-ज्ञान, स्वाभाविक-क्रिया, और स्वाभाविक-वल एकमात्र उसी परब्रह्म में पाया जाताहै, अन्य किसी वस्तु में नहीं । इस परब्रह्म के अभ्यास का प्रकार जैसा वेद-में पाया जाता है, ऐसा अन्य किसी ग्रन्थ में नहीं ।

वेद-मार्ग से उद्भिन मन वाले बहुया यह कहा करते हैं, कि जिस प्रकार-का आध्यात्मिक-ज्ञान सर्वात्मवाद अर्थात् ध्यानावस्था में एकमात्र ब्रह्म-सत्ता का ही भान हो, किसी अन्य वस्तु का नहीं, इस प्रकार का वर्णन वेद्भ नहीं।

इस का उत्तर यह है, कि ''क्रमार्पणं ब्रह्म हविक्रेसाग्नी ब्रह्मणा हुतं ब्रह्मैव तेन गन्तव्यं ब्रह्म कम्मेसमाधिना'' गीता, अर्थ-आध्मात्मिक-योगी जब ब्रह्म-निष्ठ हो जाता है, तो उसे बाह्म अग्नि-होत्रादि कम्मों में भी एकमात्र ब्रह्म की ही सत्ता प्रतीत होती है। यहां तक कि, अग्नि, स्नुवा, हिवः, अर्थण, इत्यादि पदार्थों में वह एकमात्र ब्रह्म की सत्ता को ही अनुभव करता है। अन्य तुच्छ सत्तायें उस के आध्यात्मिक दिन्य ब्रह्मओं से तिरस्कृत हो जाती हैं। गीता का यह भाव भी अर्थव-वेद से लिया गया है। वहां मन्त्र का पाठ इस प्रकार है—''ब्रह्मणाग्नी वाष्ट्रधानों ब्रह्मखुदों ब्रह्माहुतों ब्रह्मद्धावग्नी ई-जाते रोहितस्य स्वविंद्धः''।। अ०१३।५०२।४९। इस प्रमाण से स्पष्ट रीति से सिद्ध हो जाता है, कि वेद ही आध्यात्मिक विद्या की खान है।

वेद में मनस्पति-परमात्मा से चित्त-बृत्ति-निरोध के लिये प्रार्थना पाई जाती है। जैसे कि—अपेहि मनस्पतेऽप काम परश्चर । परो निर्श्वत्या आ चक्ष्व बहुधा जीवतो मनः । ऋ० मं० १० । सु० १६४ । मं०१ । हे मन के स्वामिन् परमात्मन् ! हम को पाप-पिशाच से छुड़ाकर मेरा मन ब्रह्म-वर्चस्वी हो-कर आप को उपलब्ध करने के लिये तैयार हो ।

अधिक क्या मेरे लिये सर्वत्र भद्र ही भद्र हो जैसे कि—" भद्रं बै वरं हणते भद्रं युञ्जन्ति दक्षिण्म् । भद्रं वैवस्वते चर्चुर्बहुका जीवतो मनः ॥ ऋ० मं० १०।सू० १६४।मं० २॥

मेरे चक्षु सदैव प्रकाश का अनुभव करें। अर्थात् मेरा ज्ञान सदैव बृद्धि को प्राप्त हो। और सर्वत्र मेरा मन भद्र ही भद्र देखे। इसी का नाम मानस-योग है। इसी से "योगिश्चित्तवृत्तिनिरेष्धः" यो१। वित्त वृत्ति-निरोध रूपी योग की फिलासफी निकली है। अधिक क्या जिस को बौद्ध वा बुद्ध देव अर्हत् अर्थात् योग्य परमहंस कहते थे। वह ऋग्वेद के मं०१। सू.९४ म.१ इससे लिया गया है। इसी प्रकार निर्वाण पद "निर्वाण मोहा जितसंगदोषाः" गीता के इस इलोक से लिया गया है। कई एक लोग यहां यह भी आशङ्का करते हैं, कि यदि वेदानुयायी आर्यों के पास निर्वाण पहले ही था, तो उन्होंने उस से लाभ क्यों नहीं उठाया ? इस का उत्तर यह है, कि आर्थ्य लोग निर्वाण को बुद्ध के समान नहीं मानते थे। अथवा-यों कहो, कि उन के मत में शून्यवाद के साथ मिला हुआ निर्वाण न था। किन्तु वे लोग केवल ब्रह्मनिर्वाण को मानते थे। ब्रह्मनिर्वाण, मुक्ति, अमृतपद ये सब पर्याय शब्द हैं। इस लिथे मुक्ति का वाचक निर्वाण शब्द गीतादि प्रन्थों में है। जो यह कहते हैं, कि गीता में भी निर्वाण शब्द बुद्ध से लिथा गया है, वे अत्य-

नत भूल करते हैं। क्योंकि गीता बुद्ध से लगभग अटाई हजार वर्ष पहले का प्रनथ है। प्रमाण इस विषय में यह है, कि गीता के समय में का शी का नाम अमारस न था। किन्त केवल काशी था, जैसा कि "काशीराजश्च वीर्ध्यान,काश्यश्च महायदाा: इत्यादि । और पाणिनि जो लगभग एक सहस् वर्ष गीता से पीछे हुआ है, उस में भी वाराणसी शब्द नहीं । किन्तु तत्पश्चात् महाभाष्यकार पत-अिं मुनि ने अनेक स्थानों पर बाराणसी शब्द का प्रयोग किया है । तात्पर्य्य यह है, कि बुद्ध और महर्षि पतञ्जिल के समय में काशी का नाम वाराणसी भी पड गया था। कारण इसका यह कि, उस समय के लोग जल, स्थल में तीर्थ बुद्धि करने लग पड़े थे। इस लिये उन्होंने इस के अर्थ यह किये कि-पवित्र जल बाले स्थान का नाम वाराणसी है। कई लोग वरणा- असी इन दोनों शुद्र सारितों के मध्यवर्ती होने से इसका नाम वाराणसी सिद्ध करते हैं। अस्त यह संस्कृतज्ञों की ब्युत्पत्ति से सिद्ध नहीं होता । किन्तु अपभ्रंश की रीति से बनारस को अवश्यमेव स्पष्ट कर देता है । गुख्य पसङ्ग यह है, कि इस प्रकार इतिहास की आलोचना करने से बुद्धदेव और उनका निर्वाण पद सर्वधा नया ठह-रता है। जो महाभाष्यकार पतञ्जलि से बहुत पीछे का है। यद्यपि पतञ्जलि का समय निश्चितरूप से नहीं कहा जा सकता, और न उनका निवास-स्थान ठीक ठीक वतलाया जा सकता है. कि भगवान महाभाष्यकार जो योगशास्त्र के भी कती कहे जाते हैं, वे किस काल और किस देश में हुए हैं, तथापि यह अवश्यमेव कहा ना सकता है, कि वे तक्षशिला यूनीवर्सिटी के छात्र थे और भारत के पश्चिमोत्तरीय कोण के निवासी थे । इन्होंने जो आर्घ्यावर्त की सीमा बतल है है, वह उक्त बात को मलीमांति सिद्ध करती है। जैसे कि, आचकालकन्वनात् — अर्थात् कालेबाग से पूर्व और हिमाचल तथा विनध्याचल के मध्यवर्ती देश का नाम आय्यावर्त है। (कालक वन ) जिसका नाम आज कल का लेबाग है, वह सिन्धु नदी के उस पार है। अर्थात अब उसकी गणना अफ-गानिस्तान में की जाती है। इस प्रकार का सिन्धु-तट का गहरा ज्ञान होने से अनुमान किया जाता है, कि पतञ्जलि भी पाणिनि मुनि के आस पास के रहने-

बाले थे। यह हम पूर्व भी सूचना मात्र से सूचित कर आये हैं, कि महर्षि-पाणिनि सिन्धनदी के पार उस प्रदेश के रहने वाले थे, जिस देश में सिन्धु को अटक नाम से कहते हैं । अर्थात् खैराबाद और नुत्राहरा-छावनी से उत्तर की ओर द्वालातर ग्राम है। इस विषय में जो प्रोफेसर भण्डार-कर ने यह लिखा है, कि पातञ्चलमहाभाष्य में कृष्ण का नाम आया है। इससे पतञ्जलिमुनि ईसा से दो शतान्दी प्रथम का ही सिद्ध होता है। अधिक नहीं। इसका उत्तर यह है, कि कृष्णनाम तो वेद, उपनिषद, महाभारत इत्यादि अनेक प्रन्थों में आया है। ईसा की प्रथम शताब्दी ही नहीं किन्त बुद्ध से सहस्रों वर्ष पहले जिन प्रन्थों को यूरोपियनस्कालर मानते हैं। उनमें भी कृष्ण का नाम है, फिर पतझिलमुनि के बुद्ध से पीछे होने का सिद्धान्त कैसे स्थिर हो सकता है ? अन्य प्रवल युक्ति इस विषय में यह है, कि 'जनिकर्तु: प्रकृति:' अ० १।४।३० अष्टाच्यायी के इस सूत्र पर भाष्यकार ने उपादान-कारण और निमित्त-कारण पर विस्तृत भाष्य किया है। जिससे स्पष्ट सिद्ध होता है, कि उस समय जगत् का निमित्त-कारण ईश्वर माना जाता था। इससे अधिक प्रबलतर्क यह है, कि भगवान् पतञ्जिल ने योग-सूत्रों को बनाया है। जिनमें प्रकृति को इस संसार का उपादान-कारण माना है । और ईश्वर को निमित्त-कारण । इस लिये इस शास्त्र का नाम सेप्रवर सांख्य है ॥

तात्पर्य्य यह है, कि ऐसे गूड-दार्शनिक-भावों को लिखते हुए, उक्त महर्षि क्या कहीं भी बुद्ध का वर्णन न करता है जो प्रोफेसर भण्डारकर के अनुसार तीनसी वा चारसी, वर्ष पतझिल से पहले ठहरता है। और जिसका प्रभाव ईसा से दोसी वा तीनसी, शताब्दी पहिले तक्काशिला पर पड़ चुका था। इससे स्पष्ट-सिद्ध है, कि महाभाष्यकारपतझिल ईसा से बहुत पहले हुआ है।

इस विषय में प्रोफेसर मैक्समूलर साहब यह कहते हैं, कि संसार भर में सबसे बढ़कर व्याकरण की उन्नति युनानी और हिन्दुओं ने की। परन्तु युनानी भी इनके आगे तुच्छ हैं। सम्पूर्ण संसार भर में सब से बड़ा व्याकरण का पण्डित पाणिनि, भारत के उत्तरीय कोण में हुआ है।

और उक्त प्रोफेसर मैक्सम्यूलर उनको कात्यायन ऋषि का समकालीन बतलाते हैं। और इनका समय ईसा से चार सौ वर्ष प्रथम निश्चित करते हैं। पर डाक्टर गोल्डस्टकर पाणिनि का समय ईसा से एक हजार वर्ष पहिले बतलाते हैं। अस्तु ॥

इन विदेशीय लेखकों के अनुसार भी पाणिनिमुनि को हुए तीन सहस्र वर्ष के लगभग हो चुके। प्रकृत यह है, कि उस समय सक्तिशिला जो अब बौद्धोंका प्रधान क्षेत्र रावलिए डी के पास निकला है, जिसमें सारनाथ के समान एक विस्तृत म्यूजियम अर्थात् अद्भुत आलय है। वह आय्यों के हाथ में था। भीर आर्थे-धर्म के प्रन्थों की शिक्षा ही उस विश्वविद्यालय में दी जाती थी। पाणिनीयसुत्र और महाभाष्य के पढ़ने से माल्फ्स होता है, कि उस समय में भी वेदों का अध्यन अध्यापन बहुत कम था। और इस तीन सहस्र वर्ष के अनन्तर जो लहरं वेदार्थ को विद्यस करने के लिये इस भारत-सागर में उठती रही हैं, वे भी बहुदर्शी पृरुषों से अज्ञात नहीं। पाणिनि से लगभग पांच सो वर्ष पोछ बौद्ध-धर्म की एक ऐसी प्रबल लहर खठी, जिसमें वेदों के पठन पाठन का रहा सहा नाम भी जाता रहा। और उनके प्रधान-विद्यालयों के स्थान में बौद्ध-धर्म के देवालय बन गये।

इस लहर को मिटाने के लिये जो उस समय के आर्ट्यों ने उद्योग किया उसको संक्षिप्तरीति से हम पूर्व में वर्णन कर आये हैं, कि बुद्ध-शम्न से ही उस समय की आर्ट्य जाति ने बुद्ध-धर्म का मर्दन किया । अर्थात् जैसे बौद्ध-धर्मी लोगों ने अपना आदर्श देव एक बुद्ध-देव को बना लिया। एवं आर्ट्यों ने भी उसी प्रकार अपने ब्रक्षा, विष्णु, शिव, इन तीन देवों को आदर्श बनाया।

## पौरागिक काल।

विष्णु-मूक्त विष्णु के ऐश्वर्ध्य को वर्णन करने वाले बहुत स्पष्ट हैं, इस लिये सब से पहला आदि देव विष्णु बनाया गया। इस विषय में कार्शी-खरड के निम्न लिखित प्रमाण हैं 'शुक्रस्येन नदाकरूष वियस्वानादिकेश्वम् । तत्रवीपतिष्ठते उद्यापि उत्तरेणादिकेशवात्"। ७२। "अतः स केश-वादित्यः काश्यां भक्ततमोनुदः । समर्चितः सदा देयान् मनसो वाठिळतं फलम्। ७३। केशवादित्यमाराध्य वाराणस्यां नरो-नमः। परमं ज्ञानपाप्नोति येन निर्वाणभागभक्षेत्। ७४ काशी खं. उ. अ. ५१। यहां यह मी समझ लेना नाहिये, कि विष्णु का केशव नाम पौराणिक है॥

इसी प्रकार शिव वा रुद्र का नाम तो वैदिक रख लिया गया। पर रचना उसके स्वरूप की उस समय की कल्पना से की गई। बहुत क्या, कई एक कल्पित कथायें, बनाकर नीलकण्ठ जहां विराट्वा शूरवीर का वर्णन करता था, उसे समुद्रमथन की कथा का रूपक देकर शान्तस्वरूपशिव को विषमक्षीरुद्र रूप बना किया। प्रमाण के लिये देखों, काशी खं०। उत्तराई ० अ ६ ३।

नमः शिवाय शान्ताय सर्वज्ञाय शुभात्मने । जगदानन्दकन्द।यं परमानन्दहेतवे ॥३२॥ अस्पाय स्वरूपाय नानारूपथरायच ॥३३॥

इन क्लोकों में शिव के नाम से लिये हुए बुद्ध देव के मुकाबले में कल्पना किये हुए देव का श्रीकंठायनमस्तुभ्यं विषक्तरठायते नमः, इत्यादि वाक्यों में उसी देव को विषकण्ठ कहकर विषमक्षीरूप से वर्णन किया। आगे जाकर यह भी लिखा है कि, ''व्याखयज्ञयोपिकीताय व्याख्मप्रश्या धारिणे''।। ३८॥ तुम सांप का यज्ञोपवीत घारण किये हुए हो, और यही तुम्हारा भूषण है। यहां कई एक लोग यह कहते हैं कि रुद्ध नाम विद्युत का है, वह एक प्रकार की अग्नि है, अग्नि का स्वभाव उद्युने का है इसी कारण लोग शिव की मूर्ति अर्थात् शिवलिंग पर जल बढ़ाते हैं, कि अग्नि देव शान्त रहे। और इस की पूजा चलने का यह बीज वतलाया जाता है, कि जब विज्ञली आकाश्व से गिरती है, तो वह लंबे आकार को धारण कर लेती है इसालिये शिव की मूर्ति छम्बे आकार की और बिना हाथ पांव की बनाई आती है

इत्यादि मिध्या-कल्पनाओं के कल्पक वे लोग हैं, जो प्रत्येक बात में अपनी-क मांवना से फिलासफी दूँहा करते हैं। मला यदि यह भी मान लिया जाय कि रुद्र की अग्नि को ठण्डा करने के लिये जल बढ़ाया जाता है, तो फिर विल्वपन्न क्यों चढ़ाया जाता है। और वे लोग यह भी कहते हैं, कि जो महादेव की पार्थिव पूजा की जाती है, वह इस भाव से है, कि रुद्रक्तप=अग्नि, पृथिवी का भी देवता है। इसलिये इस रुद्र की लोग मट्टी की मूर्ति बनाकर पूजा करते हैं। यह सब करुपनायें निराधार हैं।

वास्तव में तत्त्व यह है, कि बौद्ध धम्मे को रोकने के लिये वा यों कहो कि बौद्धों के समान एक आदरी देव बनाने के लिये पौराणिकसमय के लोगों ने ऐसी प्रथा चलादी। मैं इस बात के निर्णय के लिये स्वयं सारनाथ में गया वहां के (Archaeological) आक्योंलाजिकल के अनुसन्धान कर्ताओं से यह मालूम हुआ कि इस स्थान में ईसा की पहली शताब्दी तक की बौद्ध प्रतिमायें मिलती हैं और जो पौराणिक प्रतिमायें मिली हैं वे सब आउवीं शताब्दि के इधर की हैं। प्रमाण के लिये सारनाथ में एक त्यम्बक महादेव की मूर्ति है वह ईसा की आउवीं शताब्दी की हैं। इससे स्पष्ट सिद्ध है, कि पौराणिक-प्रतिमायें बुद्ध देव के बाद की हैं।

एवं ब्रह्मा भी एक देव कल्पना कर लिया गया, जो वेद में विद्वान् वा पूर्णब्रह्म के अर्थ में आता है। अन्य विष्णु आदि देवों के समान उस की मूर्तियं न पूजी जाने में विविध प्रकार की कथायें हैं। जिन का यहां वैदिक-भाव में कोई उपयोग नहीं। केवल इतना कह देना पर्य्याप्त होगा कि तमेव ऋषि तमु ब्रह्मायामाहु ऋ० मं. १० सु. १०७ मं. ७। यं कामये तंतमुमं कृष्णीमि तं ब्रह्मायां तमृषि तं सुमेधाम् ऋ० मं० १०। सु० १२५। मं० ६। इत्यादि मंत्रों से ब्रह्मा ऋषि पदनी काही था अर्थात् वेद, विष्णु भीर शिव के समान इसके ऐश्वर्य को निरूपण नहीं करता स्यात इसी वैदिक भावने इसे केवल ब्राह्मण और ब्रह्मवेत्ता ही रक्खा। अस्तु—

और जो यह कहा जाता है कि नक्षा नाम वायुका है इस विवे यह

चतुर्मुख बनाया गया क्यों कि वायु चारों ओर बहता है यह कल्पना सर्वथा मिथ्या है। वेद और वेद के प्राचीन निरणायकप्रन्थों में ब्रह्मानाम वायु का कहीं भी नहीं। प्रकृत यह है कि आदिदेव विष्णु और उससे दूसरे दर्जे का ब्रह्मा, तीसरा शिव इन्हीं का नाम त्रिदेव हैं।

मुख्य प्रसङ्ग यह है कि बुद्ध की प्रतिमायें बनने के अनन्तर हिन्दुओं ने भी इनकी प्रतिमाओं का निर्माण कर लिया और स्थान स्थान पर शिवालये और मन्दिर बनने प्रारम्भ हो गये यह प्रथा यहां तक बढ़ी। कि इस की पूर्ति के लिये सहमूं स्तोत्र और कथा कथानक नये बन गये। प्रशणों की, कथायें तो ऐसी सहमूम्ख हो कर फैली कि प्रत्येकप्रशण में एक ही प्रकार की कथायें बहुधा पाई जाती हैं, और जो यह कहा जाता है कि महादेव की गौरी खी होना भी वेद से निकाला गया है इस लिये त्रिदेव कल्पना, वैदिक मन्तन्य है इस का उत्तर यह है कि जिस प्रकार केनोपनिषद् में हेमवती नाम आया है वह हिमाल्य की प्रत्री सिद्ध नहीं करता और छांदोग्य उपनिषद् में छूळा नाम आया है वह महाभारत के ऋष्ण को सिद्ध नहीं करता वेद में अर्जुन शब्द आया है वह पाण्डव अर्जुन को सिद्ध नहीं करता एवं "गौरीर्मिमाय सिल्लानि तक्षात्येक पदी द्विपदी सा चतुष्पदी" सृ. मं० १। सू० १६४ मं० ४१ यहां गौरी दीसिमती विद्यावती सामान्य स्त्री के नाम में आया है।

ऐसे ऐसे शब्दों को हुँड भाल कर जो पुरुष रुद्रादि कल्पित देवों के स्त्री पुत्रों को सिद्ध वेद के सहारे से करते हैं वेद को दूषित करते हैं। और वे लोग यह भी कहते हैं कि विद्युत् गौरवर्ण की होती है और वह रुद्रदेव वज्र की चमक होने से उस की शक्तिरूप से स्त्री स्थानीय है। इसी हेतु से उन्होंने गौरी को रुद्र की अर्घाङ्गिनी माना है। इसी प्रकार एक अलङ्कार से अन्य कल्पित अलङ्कारों को सिद्ध करते हुये कई एक यहां तक बढ़ जाते हैं कि त्रिश्च रुद्र के साथ इस वास्ते रक्ला है कि (रुद्र) विजुली को त्रिषात्त का रोकता है इत्यादि कल्पनायें भी रुद्रादि देवों के विषय में की जाती हैं। यदि इसी प्रकार नाम आजाने से मिध्या निकालना हो तो "सोमोगोरी

अधिश्रित:" इस वाक्य से (सोमनाथ) शिव की स्त्री गौरी सिद्ध हो सक्ती हैं। इस प्रवाह में पड़कर लोगों ने पौराणिक कथायें बना दी। यह प्रवाह केवल प्रराणों तक ही नहीं रहा किन्तु महाभारत में और रामायण में भी ऐसे ऐसे प्रक्षिप्त-स्थल भिला दिये गये जिस से यह पता चलना कि तिन हो गया कि यह किस समय के ग्रन्थ हैं।

तात्यर्थ यह है कि जैसे वाल्मीकीयरामायण में विशिष्ट, विश्वामित्र, मारद थे, उसी प्रकार महाभारत में भी विश्वामित्रादिकों की कथाएं और नारदादिकों के उपदेश ज्योंके त्यों मिला दिये गये।

यहां तक ही यह अवस्था अर्थात् प्रवाह समाप्त नहीं हुआ किन्तु मनु-स्मति आदि प्राचीन प्रन्थों की भी यही दशा की गई, जिन मनुस्मृति के श्लोकों को बाल्मीिक ऋषि प्रमाण कोटि में रखते थे वे अब मनु में नहीं पाए जाते । इस सत्यानुतका निर्णय तो पाचीन हस्तिलिखित पुस्तकों के सञ्चय करने से अब भी हो सकता है। हमने एक प्रमाणिक पुरुष से सुना है कि एक लाय-बरेरी ऐसी मिली है जिस में प्राचीन समय की मनुस्माति है अर्थात् उसमें २००) सो श्लोक नहीं पाए जाते जो किसी समय नए मिलाए गए हैं, जिनसे मनुके ग्रन्थ की पाचीनता नहीं रहती अंग्तु इसका उत्तर केवल कण्डोक्ति से देना निष्फल है, हम ऐसे यत्न में है कि इन प्राचीन पुस्तकों को उपलब्ध करके मुद्रित करादें । यहां एक यह आशक्का उत्पन्न होती है कि समय पर जब अन्य ं प्रस्तकों मे लोग प्रक्षिप्तअंश की डाल कर अपना मन्तव्य पुरा करते रहे तो वेदोपानिषद् बाष्प्रप्रनथ इनमें हस्ताक्षेप करके प्रक्षेप क्यों न किया ? इसका उत्तर यह है कि वेद में प्रक्षेप करना तो सर्वथा असम्भव था क्योंकि उसकी भाषा की बनाबट ऐसी है कि जिस में लैंकिक भाषा मिल ही नहीं सकती और न उसमें प्रक्षेप से कोई प्रयोजन सिद्ध होता था क्येंकि उसमें किसी मनुष्य का इतिहास ही न था। प्रमाण के लिये देखो आदिसर्ग वाल्मीकियरामायण वा आदिपर्व महाभारत इन दोनों में प्रक्षेप स्फूट है अर्थात् रामको अवतार सिद्ध करने बाले जो रहोक इस में मिलते हैं वह सब पीछे के हैं, अस्त ।

इस प्रक्षिप्त कथा से यहां प्रसङ्ग बढ़कर वेदार्थ बहुत दूर पड़ जाता है भुग्व्य प्रसङ्ग यह है कि इस प्रक्षिप्त बादकी दूसरी लहर ने भी वेदों को छिपा दिया क्यों कि लोग बुद्ध के स्थान किसी अन्य आर्ट्यपुरुष को रखनः चाहते थे इसी प्रवाह में राम कृष्णादि मर्ट्यादापुरुषोत्तम पुरुष अवतार बन गए अर्थात् साक्षात् ईश्वर का रूप मान कर लोग उनकी पूजा करने लगे।

इसका सबसे प्रबलप्रमाण यह है कि पाणिनीयसूत्र जो लगभग तीद-सहम् वर्ष के हैं उनमें कहीं रामऋष्ण की मूर्ति वा अवतार का नाम नहीं।

इसी प्रकार महाभाष्य में भी कहीं इनकी मूर्ति वा अवतार का नाम नहीं और तो क्या दशावतार वा चौबीस अवतार की कथा, जो पुस्तक बुद्ध देव से प्रथम बने हुए हैं उनेमें कहीं नहीं।

इस से भी पुष्ट प्रमाण यह है कि आय्यों का मुख्य विद्यालय तक्क शिला जिसका हम जगर वर्णन कर आए हैं उसमें विष्णु वा शिव तथा राम कृष्णादि कों की आज तक एक भी प्रतिमा नहीं मिली, मिलती भी कैसे जग यह प्रतिमा पृजा युग ही बुद्ध देव के अनन्तर चला तो पहले कैसे मिले।

इस से हमारा यह तात्पर्य्य नहीं कि प्रतिमा निम्माण की विद्या प्राचीन आर्थों में न थी, अथवा बीर पुरुषों वा यज्ञ के पात्रों की वे प्रतिमायें न बनाते थे किन्तु तात्पर्य्य यह है कि ईश्वर का अवतार वा ईश्वर की प्रतिमा बनाकर वैदिक लोग नहीं पूजते थे। उनके लिये वेद भगवान् के प्रभावशालीमन्त्र प्रतिमायोंका काम देते थे। और बीरता रससे भरे हुए बेदोंके सुक्त उनको तेजस्वी और ओजस्वी बनाले थे। वे बुद्ध के सामान निराधार निर्वाण को नहीं हुँइते थे किन्तु निरविधिक ईश्वर के ऐश्वर्य्य में निमम्न हो कर सच्चे निर्वाण पद को उपलब्ध किया करते थे और ईश्वर से इस निम्न लिखित उपदेश की प्रार्थना करके महाबोधी विज्ञान को प्राप्त होकर आप्त पुरुष बना करते थे वह उपदेश यह है कि ।

पवस्वसाम देववीतये बुवेन्द्रस्य हार्दि सोम धानमाविज्ञा।

पुरा नो बाधाद्दुरिताति पारय क्षेत्रविद्धिदिश आहा विपृच्छते स्र० मं॰ ९-स्र ७०-मं० ९

हे प्रमातमन् आप हमारे हृदय में निवास कींजिये और दुःखों की बाधा से प्रथम ही आप हमें सन्मार्ग का उपदेश करें। जिस प्रकार सन्मार्ग का उपदेशपुरुष सन्मार्ग का उपदेश करता है इस प्रकार आप हमें सन्मार्ग वतला-कर और सच्चे रास्ते में चलाकर पवित्र कीजिये।

एवं (अतमतनर्नतदामोअञ्चते) इस वाक्य में बलपूर्वक यह कथन किया है अतपस्वी पुरुष जिसने तप से अपने आप को पकाया नहीं अर्थात् कच्चा है वह उस परमान्मपुरुष के अमुतपद को कदापि लाभ नहीं कर सकता। इस प्रकार तप और विज्ञान की खान बीरता और धीरता का धाम जो एकमात्र वेद था वह आर्येजाति ने सर्वथा अपने दिल से भुला दिया। जो अन्य सब अकिञ्चनों को भिक्षा देकर प्राणप्रदान करता था वह आर्ध्यधम्मे अपने इस प्राचीन वेदरूपी कोश को भूल कर स्वयं भिक्ष बन वैठा। यहां तक कि बुद्ध धर्म का अनुकरण करके भिध्न-मंडल इस देश में इतना बढ़ा कि वैदिक ऐश्वर्य इस देश में स्वप्नस्थानीय हो गया अर्थात् जहां जीवेम शरद:शतम् पश्येम शारद:शातम, यज्र० ३६।२४ । कि मैं सौ वर्ष तक जीऊं और सौ वर्ष तक परमात्मा की इस विशाल विश्व को देखें और उसके पवित्र यशका श्रमण करूं इत्यादि वेद भगवान् के मनोहर उपदेश भुलाकर लोगों ने जीना भी एक भार ही समझ लिया सब कोई दीपशिखा के अस्त होने के समान आत्मनाश रुप निर्बाण को अपने जीवन का लक्ष्य समझने लगा । इसी की नकल इमारे वैदिक सन्यासियोंने भी की यह प्रथा यहां तक बड़ी कि बन, पर्वत, सब सन्यासियों के झण्डों से व्याकुल हो गये। इस प्रवाहमें तीसरी लहर नवीन वेदान्त की उत्पन्न हो गई जिसने वेदार्थ को और भी छिपा दिया अर्थात् (तन्न देदा अवैदा) (न वेदा न यज्ञा न तीर्थ झवन्ति) इत्यादि स्तोत्र बना कर वेदों के एश्वर्य को मिटादेने की अत्यन्त चेष्ठा की गई।

संतार को स्वम समझने वालों के भाव को पूर्ण करने के क्रिये परमातमने बोधा युग इनके वेदार्थ को विनाश करनेवाला वह काल उत्पन्न किया जिसमें बेद और वेदार्झों के सहस्रों प्रन्थ अवैदिकानि के स्थालीपाकस्थानीय यन करमस्मीभूत हो गये, इस अवस्था में परमात्मा को अभीष्ठ था, कि कोई सत्कम्मीमर्यादापुरुवोत्तम उत्पन्नहों कर वेदार्थ का उद्धार करके मारत में किर प्राचीनसमय की झलक को दिखाये। वा यों कहो कि वेदरूपी सूर्य के प्रभामण्डलने इन सब तुच्छदीतियों को तिरस्कृतकरके एकमान्न वैदिकप्रकाश को सर्वन्न प्रदीप्त करे।

उस भर्म्यादापुरुषोत्तम का नाम महार्षिदयानन्द सरस्वती था । इन्होंने अपने समय में देदार्थ का इस बल से प्रचार किया जो इन से प्रथम कमारिल भट्ट के सिवाय आज तक अन्य किसी ने नहीं किया । यद्यपि कुमारिलमष्ट और शक्कराचार्य पाराणिक समय के युवावस्था के प्रभाव में हुए, तथापि इन में वैदिकरक्षा के प्रवाह अत्यन्त वेग से छहरें मारते थे । इती अभिप्राय से श्री स्वामी शङ्कराचार्य्य जी एकस्थान में यह लिखते हैं कि, "वेदस्य हि स्वार्थे निरपेक्षं मामाण्यं प्ररुप बचसान्त् मुकान्तरापेक्षं रवेरिव रूपाविषये ॥ श्रं० मा० स्मृ० पा० । एक-मात्र वेद का प्रमाण ही स्वतः प्रमाण माना जा सकता है । अन्य सब पुस्तकः परतैः प्रमाण हैं । इस अर्थके ग्रन्थन से सब छोग मछीमांति जानसकते हैं. कि स्वामी शक्रशाचार्व्यजी की वेदोंपर कैसी अटल श्रद्धा थी । इसी प्रकार कमारिलमष्ट्र एक स्थान पर यह लिखते हैं कि. "एवं ये युक्तिभि: माहस्तेषां दुर्छभमुत्तरमन्बेद्यो व्यवहारीयमनादिबेंद्वादिभिः" वेदवादियाँ को अनादि-काल से वेद का व्यवहार मानना बाहिये। अर्थात "सुरुपाचन्द्रपसी-भाता यथा पूर्वमकल्पयत् । ऋ० मं० १० । सू० १९० ॥ इत्यादि मंत्री में नो प्रवाहरूपसे साष्टि की रचना मानी है, उसमें कोईदोष नहीं आता । इस प्रकार उक्त दोनोंमहापुरुषों ने पौराणिकसमय में भी वैदिकधर्मिकी जड़ बेदको पका किया। यद्यपि कुमारिल और शङ्कराबार्थ्यादि वैदिक धर्म के मण्डनकर्ताओं

के प्रभाव से हिन्दूसभय में भी बेद आर्थ्याजाति में परमप्रमाण माना नाता रहा, तथापि उम समय में जो वेदों पर यह दोष लगाये जाते थे, कि वेद नानादेवताओं की पूजा बतलाते हैं, उन में पशुयज्ञ है तथा पुरुषमेधयज्ञ भी है। इसी प्रकार दासभाव और दासी भाव की शिक्षा वेद देते हैं, तथा शूद्रजाति को वेद कीट पतंग के समान मानते हैं। वेदों के पठन पाठनका केवल बाह्मण को ही अधिकार है अन्य को नहीं, इत्यादि सहस्रोंकलक नो वेदों पर लगाये नाते थे, इन का समुचित उत्तर देनेवाला कोई भी न था । इस न्यूनता को पूर्ण करनेवाला आर्थियम्म का उद्धारक अचार्य्य महर्षि स्वामी दयानन्द ही उत्पन्न हुआ।

मेरे हिन्दूभर्मानुयायीमाई यद्यपि महर्षि श्री स्वामी द्यानन्दसरस्वती को इतना गौरव देने को उद्यत न होंगे जितना मेरे हृदय में है तथापि इस बात को सभी मुक्तकण्ठ से कहेंगे कि कुमारिखभट और शक्कराचार्य्य के अनन्तर आध्यर्थम्म का रक्षक एक ही पुरुष उत्पन्न हुआ। जिसका नाम महर्षि स्वामी-द्यानन्दसरस्वती था। जिनके प्रभाव से विखड़ी हुई हिन्दूमाति अर्थात् नाना प्रकार के देवीदेवताओं मठ और शमशानों को मानने वाली हिन्दूमाति आज वेद-रूपि झण्डे के तले आकर अपने आप को वैदिक मानने के लिये उद्यत है।

इस एकत्व के उत्पन्न करने से स्वामी दयानन्द का यश आज इस विसि वी शताब्दी में नभोमण्डल के बृहत्पन्न पर अङ्कित हो गया, जिसको किंसी समय की प्रवल से प्रवल लहर भी मिटा वा हटा नहीं सकती।

इसी प्रबन्धाव ने मेरे उत्साह को उत्तेजित किया जो मैं वेदों की उत्तमता को अपनी परमपूत्रनीय हिन्दू नाति रूपीदेशों के नैवेदा चढ़ाने को उद्यत हुआ मेरे विचार में वेदों में कोई इतिहास नहीं। और न वेदों में दास-दासी विक्रथ बा गुनःशेपादि-सून्हों में नरमेथ का विधान है। यह कद्य मिध्यार्थ करके वेदोंपर लगाए गए हैं। जैसा कि "इति इचन्द्रोम हतुणः। ऋ० पं० ९। सू० ६६। पं० २६। इस बाक्य से राजाहारिश्चन्द्र की सिद्धी की स्वेद इतु हवों को शक्का हो जाती है। कैर सोमोगौरी अधिश्रितः, इस से जिव की सी गौरी की साशक्का हो

जाती है । वास्तवमें सर्वानन्दप्रद विद्वानों के समृद्द का नाम यहां "इरिश्चन्द्रो मरुव्याणः" है, इसी प्रकार अन्य आक्षेप भी सर्वथा निर्मूख हैं !

इन सब बातों का उछिल हमने अपने भाष्य के स्थान र पर किया है। और जो अनेकस्थानों में सायणादि भाष्यकारोंने अन्ययाभाष्य करके वेदों के मह-त्वको घटाया है, ऐसे स्थलों को हमने विस्तारपूर्वक छिलकर निर्दोध किया है।

यदि कोई यह आशङ्का करे कि सायण, महीधारादि भाष्यकारों को अप्रमाण कीटि में ठहरा कर तुम्हाराभाष्य प्रामाणिक कैसे है

इसका उत्तर यह है, कि सायण, महीधरादि भाष्यकार उस समय में हए हैं. जिस समय में तन्त्रग्रन्थ बने हैं । जिन से हिन्दूधम्मेका रहा सहा रूप भी बिकृत हो। गया। उक्त विषय में प्रमाण यह है, कि सन् ११७४ इसकी उडीसा में जगन्नाथपुरी का मन्दिर बना, यह बात मन्दिर पर आक्केत है कि अमुक समय में यह मन्दिर बना उस समयं भारत में सर्वत्र तान्त्रिक अंदर्शन्ता का राज्य था उसी समय में उक्त भाष्यवने इस विषय में यह भी प्रमाण है कि सपर्यगाच्छकपाकाय पञ्चणम् यज् १४०।८ इस मंत्र के भाष्य में महीधरने जीव के स्क्म, स्थूल और लिक्कशरीर, इन तीनों शरीरोंका वर्णन किया है। और तीनीं शरीरों का वर्ण वेदान्त के बहुत नवीनग्रन्थों में पाया जाता है अर्थात १३ वीं वा १४ वीं शताब्दी से प्रथम के प्रत्यों में यह नहीं मिलता इस से अनुमान किया. जा सकता है, कि महीधर, सायण से मी नकीन काल में हुए हैं। और सायणाचार्य इन से तो कुछ प्राचीन पाये जाते हैं। परन्तु मंग १०। सुर १२९ के भाष्यमें सायाणाचार्यने शक्तिरनत का दृष्टान्त देकर, इस ममत् को मिछ्या सिद्ध किया है। और ब्रह्म के अनिर्वचनीय होने के दोष की हटाकर माया को अनिवंचनीय माना है। इस से स्पष्ट सिद्ध है, कि यह भी नवीन समय था । अनुमान के पीछे चळते की क्या भावस्थकता अब सायणाचार्य्य स्वयं राजा-बुक को महेश्वर का अवतार सिद्ध करते हैं। कि-

यस्यनिः श्वासितं बेदा यो बेदेश्योऽस्ति अंजगत् निर्मेषे तमहं बन्दे विद्यातीर्थ महेश्वरम् । यत्कटाक्षेण तद्रूष्पं द्वयुषुक्कमहीपतिः आदिशन्माधवाचार्य्य वेदार्थस्य मकाशने ॥

में उस महेश्वर को बन्दना करता हूं, जिस के श्वास प्रश्वास स्थानीय बेद हैं। भीर उसी महादेव के रूप की धारण करके मुझ सायणाचार्य की राजाबक न कहा, कि तुम बेदार्थ-प्रकाशनामक टीका वेदों पर छिखी यह राजाबुक १४ वीं दात करी में गोळकुण्डे में हुआ है जो किसी समय विजयनगर की प्रधान राज-धानी थी । इस प्रकार सायणाचार्य्य को हुए आज छगमग छः सौ वर्ष हुए और महीभर अपनी भूमिका में यह छिखते हैं, कि मैंने अपनाशाध्य सायण और खबर को देख के बनाया इस प्रकार यह सायण से भी नवीन है । अस्तु कुछ हो इस कया से हमारा तात्पर्य यह है, कि सायणाचार्य भी तान्त्रिकः समय और पौराणिकसमय की गन्ध से निर्मन्ध न था इस छेल से सायणा-चार्य के पाण्डित्यका तिरस्कार करना हमारा प्रयोजन नहीं । हमारे विचार में सायण। चार्य ने वेदप्रकाश बनाकर वेदमार्गको सर्वसाधारण के किये सगम कर दिया । परन्तु यदि सायणाचार्य्य बीररस-प्रधान सूक्तीं की सुद्र-देवीं वा जइसोमस्तुति में न छगाते तो आन एक ईश्वरीय साहित्य मनव्यमात्र की ज्ञानित और धीरबीरतादि धम्मीका कोश बनकर प्राचीन आर्य-धम्मीवळम्बी-हिन्द्नातिका अभ्युत्यशाली अवस्य बनाता अस्तु, मुख्यप्रसङ्ग यह है, कि जब तम्ब्रग्रन्थींका निर्माण हुआ है, उसी समय में सायण हुए इसी कारण सायण पडी धरादि टीकाकारों ने बेद में इतिहास और नाना प्रकार के अर्थवाद और अर्श्वास्त्रवाद वेदों में भर दिये अतः इनकी तान्त्रिक-प्रया वैदिक प्रया के अनुकूछ नहीं। इस प्रस्ता-बना से हमारा-ताश्वर्य सायण और महींघर की प्रभुता के घटाने का महीं। और प हिन्द्धर्म की एक विराटक्स से बनी हुई संगतिको शिथिछ करने का है।

इमारे विवादमें बुद्धके बादके दिन्दुमोंने भारान्य प्रकाशनीय काम किया

जो वैदिक धर्माके झण्डेके तले न केवल शिलास्त्रध रियोंको किया, किन्तु प्रत्येक-हिन्दूमतामिमानीको अपनी आरे सैंच लिया।

परग्तु इतना अवश्य कहना पड़ता है, कि पौराणिक समयके प्रमावने वेद और उपनिषदोंको बहुत द्वा दिया। और उस प्राचीन काश्ची के औपनिषद-नाद को सर्वया मिटा दिया। जिसका हम पहिले वर्णन कर आये हैं। इस स्थानमें पुनः इस बातका रफुट कर देना अत्यन्तोपयोगी प्रतीत होता है कि उस समय के हिन्दुओंने नहां कहीं मी कोई मठ वा मण्डप, कूप वा तड़ाग पाया उसका माम उसीके आकार पर रखकर उसे अपने खिवार्षनके आवमें छ लिया। उदा-हरणके किये देली काशीमें मीरवाट और लाहौरी टोलके मध्यमें एक धर्मकूप-स्थान है। अनुसम्भान करनेसे यह प्रतीत होता है, कि यह स्थान पहिले बौद्धों का या। प्रमाण यह है, कि इस कूपके किनारे पर जी स्थान बनाये गये उनकी गहरीनींव खोदने पर बौद्धोंकी प्रतिमार्थे निकलीं। इस बातकी साक्षी बाबू माथो-प्रमादनी देते हैं, कि हमारे स्थानोंक तलसे बौद्ध-प्रतिमार्थे निकलीं।

अब यहां यह विचार करनेकी बात है, कि पौराणिक-धर्मके अनन्तर फिर किसी बौद्धने अपने मन्दिर बनाकर अपनी प्रतिमार्थे यहां रख दीं यह कथन सर्वथा असम्भव है। क्योंकि इस बानको सब इतिहास वेचा जानते हैं, कि इस नई काशी-में कभी भी बौद्धों का प्रमाव नहीं हुआ। अन्य युक्ति यह है, कि जब पुराणोंमें बौद्धधर्म का स्फुट रीतिसे वर्णन है, फिर पैराशणिक-काछ बुद्धते पहिछे कैसे रक्खा आ सकता है अस्तु।

इस स्थानका नाम बौद्धेंके समयमें घर्मकूष वा निर्वाण मण्डप भी था। इसका प्रमाण यह है, कि "निर्वाणमण्डपं नाम तत्स्थानं अगतीतके"

काशी खण्ड, उत्तरार्द्ध स० ७९ । इलो० ५६ में यह कथन किया है, कि यह स्थान निर्वाणमण्डल के नामसे प्रसिद्ध था । माळ्म होता है, कि यह बहुत ऊँचा स्थान था । और इस पर मण्डल बना कर बौद्धोंने इसका नाम निर्वाण-मण्डल रक्ता । और इसके साथ जो कृत बनाया उसका नाम धर्मकृत रक्ता निसको उनकी भाषा में धम्मकूष भी कहा जाता था। जब निःश्रेयस वादी आयों का प्रभाव बढ़ गया तब इसका नाम धर्मेश्वर-महादेव हो गया। इसकी कथा काशी खण्ड उत्तरार्द्धके ७९ के अध्यायमें विस्तारपूर्वक है। जिसमें धर्म=यमके साथ सम्बन्ध भिन्ना कर इस स्थानको परमपूज्य और सनातनकान सिद्ध किया है, जैसे कि "अनेकानीइ पीठानि सन्ति काइयां पदेपदे परं धर्मेश पी-उस्य काचिच्छक्तिर नुत्तमा" काशी खण्ड, उत्तरार्द्ध ७९ छो० १। यद्यपि काशी में अनेक स्थान हैं, परन्तु धर्मेश की शक्ति सर्वोपिर है। और इसके निर्वाणके स्थानमें निःश्रेयस को परम धाम माना । जिसप्रकार बौद्धोंके बाह्य वेववादको मिटा कर, अपने देवालय बनाना उस समयके हिन्दुओंका परमकर्तन्य था इसी प्रकार बौद्धोंके निर्वाणको मिटा कर निःश्रेयस धाम अर्थात् कल्याणका धाम बनाना भी इनका परमर्कतन्य था । इसी अभिप्रायसे "नैःश्रेयस्थाश्रम्योधाम तद्या-स्यां मण्डपोस्तिमे" का० सा उ० अ० अ० श्रेष्ठ में यह कथन किया है कि निःश्रेयसका परमधाम दक्षिण दिशामें यह मेरा मण्डप है। इससे यह भी प्रतीत होता है, कि उस समयकी नईकाशी भी इस स्थानसे पूर्वोत्तरके कोणमें राजधाटके आस पास थी। इसी छिये इस मण्डप को यामी-दक्षिण दिशामें कथन किया है।

मण्डप शब्द हमारे अभिपाय को यहां बहुत स्पष्ट करता है कि मण्डप नाम सभास्यान का है। जो निर्वाणमण्डप निर्वाणके विचार करनेवाडी सभा का नाम बौद्धों का था उसको इन्होंने निःश्रेयस मण्डप बना छिया। इसीप्रकार झानवापी आदि अन्य खर्ळोंकी भी विशेष व्याख्या है जो अनुपयुक्त समझ कर यहां छोड़दी गयी। सार यह कि इस धर्मेश वा धर्मेश्वर को वेदोपनिवदों के सिद्धान्तके साथ मिळानेके छिये उस समय के पण्डितों ने यह सोचा, कि जबतक परब्रक्षकों कोई आकार न दिया नाय तबतक धर्मेश्वर साकार कैसे बने ? इस छिये उन्होंने ऐसे छोकों की रचना की, कि "प्रमस्वगतस्थापि प्रासादोयं परास्परम्। परंत्रका यदाम्तातं परमोपनिषादृरा॥ अमृतितद्दंमुनों भूयां भक्तकपावश्वात्। काशीखण्ड उत्तरार्द्ध अ० ७९ स्टोक ५३। जिसको उपनिषदों

की वाणी सर्वगत और अमूर्त कथन करती है, वही मैं मक्तों पर कृता करने के लिये मूर्ते हरको धारण करता हूं । भस्तु कुछ भी हो इस स्थानमें उपनिषदों की-ब णीको भुलाकर उस उपनिषद् नादको सर्वेषा भुला दिया, जो प्राचीनकाशी-के मन्दिरों में इस प्रकार दिव्यध्वनि कर रहा था कि-"यतो वा इमानि भूतानि नायन्ते येन जातानि जीवन्ति । यत्मयन्त्याभि संविधान्ति तदुविजिज्ञासस्य तदुबहा" तै० ३।१।"सर्वे सारिवदं ब्रह्म" छां० ३।१४।।। ब्रह्मैवेदं विश्वमृ" मु॰ रारा११। "सत्यं हाव ब्रह्म" बृ॰ ५।४।१। "ब्रह्मवादिनो हि मवदन्ति नित्यम् भे । ३।२१। तस्मै ज्येष्ठाय ब्रह्मणे नमः ' अथ १०।८।४।१ "सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मः' तै॰ २।१। प्रज्ञानं ब्रह्मः' ऐ॰ ३।१। विज्ञानमानन्दं ब्रह्मः' बु॰ ३।९।१८। तपसा चीयते ब्रह्म मु॰ १।१।८। ब्रह्मविदुब्रह्मेव भवति' मु॰ दे। रार हिरण्यमय परे कोशे विरजं ब्रह्म निष्कलम्' मु॰ रार। यदा-पदयः पदयते रुक्पवर्ण कर्तारमीशं पुरुषं ब्रह्मयोनिम् मु ० १।११३। ब्रह्मविदां वरिष्ठः" मृ० ३।१।४। स वेदैतत्परमं ब्रह्मधामः मृ० ३।२।१। "क्रियावन्तः भोत्रिया ब्रह्मनिष्ठाः" मु॰ ३।१।१०। "ब्रह्मिष्ठोऽसीति तस्मानेऽहं ब्रबीमि" प्र० ३।२। "ब्रह्मविदाप्नोति परम्" तै० व्र० १। "तदेव ब्रह्मत्वंविद्धि नेदं-यदिदम्पासते' के० १।४। आनन्दं ब्रह्मणोविद्यान् न विभेति कदाचन तै० राष्ट्रा स वा एष पहानज आत्माङजरोडमरोडम्तोडभयोजस्य वृ । शास्त्रा

उक्त ब्रह्मनाद के स्थान में आज पौराणिक-साहित्य की ही श्रुति श्रेशिय ब्रह्मनेष्टपद को पादाकान्त कर रही है। इस अवस्था में आर्थ्यजाति का यह कर्तव्य है, कि वह अपने वेदरूप आत्मा और औपनिषद ज्ञानरूप मन को समा-हित करें। क्यों कि जिस पुरुष के आत्मा और मन सावधान नहीं वह मनस्वी और ब्रह्मवर्चस्वी तथा तेजस्वी कदापि नहीं बन सकता।

इसी अभिप्राय से कुष्णजी यह कहते हैं, कि ''इन्द्रियाणां मनश्चास्मि भूतानामस्मिचेतना'' कि सब इन्द्रियों में में मनह्रूप शक्ति हूं। और मृतकवस्तु अश्चीत् जड़वस्तुओं में में चेतनाशक्ति हूं। उक्त मन और चेतनाशक्ति यदि आर्थ्य जाति में डालना बाहते हो, तो उपनिषद् ज्ञानरूपीमन और बेदरूपआस्मा इस आर्थ्य जाति को प्रदान करों । क्यों कि इस बात को विदेशों और भिन्नधं भी कम्मी कल्मी विद्वान् भी शोकप्रस्त होकर अनुभव करते हैं, कि जो हिन्दुसमाज अपने प्राचीन वर्म से नितान्त हट गया है, और उसने अपने बीरता प्रधान विदिक्त मुक्तों के स्थान में छी छाप्रधान कथाओं को मुख्य रक्खा है, वही इनके समाज की अत्यन्त हानि का कारण हुआ । इस अवस्था में प्राचीन-वैदिक धर्म का वेदों के सखे अर्थ करके पुनरुर्ज्ञावित करना हमारा परमचर्म है । यहां हम आर्थ जाति का प्रतिनिधि हिन्द्राब्द मानकर यह कहते हैं कि, यद्यपि हिन्द्राति के जातिन्त के शरीर को पौराणिक धर्म ने बौद्ध धर्म को पराजितकरके परिपृष्ट तथा गूद नत्र और सुदौछ बना दिया, जैसा कि हम पहले भी वर्णन कर आए हैं, तथापि वेदरूरी आत्मा और उपनिषद् ज्ञानरूपमनको संस्कृत करना आर्थमात्र का परम कर्त्तव्य है । इस अभिप्राय से वैदिक समय से छेकर आज तक का संक्षित धार्मिक इतिहास लिखकर इस प्रस्तावना में वैदिक-साहित्य का साहाव्य किया गया । किसी और अभिप्राय से नहीं।

इस विषय का विशेष वर्णन हम दशममण्डल की मुमिका में करेंगे। सोमेश्वरो जगन्योनिर्नियमेऽस्मिन् निरूपितः। सुनिना वैदिकं तक्वं दसमे व्याकरिष्यते॥१॥

इति श्रीमदार्थ्यमुनिनोपनिनद्धा बेदमस्तावना समासा 
 संवत् १९७६ वेश्रमुक्ता दशमी,
 काशी ।



## ऋग्वेदभाष्यकी विषयसूची।

| ã۰          | पंक्ति     | विषय                                           |
|-------------|------------|------------------------------------------------|
| 7           | 4          | परमाध्माके सोमादि अनन्तनामों का वर्णन ।        |
| ŧ           | १३         | उषाके अलङ्कार से ग्रुद्धिका वर्णन ।            |
| 13          | ٩          | परमात्माके गुणकर्म स्वभावोंका वर्णन ।          |
| <b>{ 8</b>  | ٩          | परमात्माके निराकार रूपेका वर्णन ।              |
| १७          | १२         | वेदोंमें विधिवादका वर्णन ।                     |
| <b>२३</b>   | १६         | ऐश्वर्यके पात्री का वर्णन।                     |
| २९          | 8          | निःश्रेयस का वर्णन ।                           |
| ₹8          | <b>१</b> ५ | सोम नामक परमात्माके जगदुत्पादक होनेका वर्णन ।  |
| 88          | 1          | इन्द्रके विशेषार्थका वर्णन।                    |
| 88          | १२         | ज्ञान य <b>क्षका वर्णन</b> ।                   |
| 48          | 16         | परमात्माके विभूति योग का वर्णन ।               |
| 94          | 14         | ब्रह्मशब्दके भनेकार्थवाची होने का वर्णन ।      |
| <b>₹</b> ₹  | १५         | परमात्माकी सर्वेन्यापकताका वर्णन ।             |
| υĄ          | १५         | परमात्माकी विभूतिरूप जीव और प्रकृति का वर्णन । |
| <b>9</b> 2  | १६         | भाजन की शानुताका वर्णन ।                       |
| . ८२        | <b>१</b> ३ | कर्मयोगीके कर्तव्यका वर्णन ।                   |
| ८५          | १९         | उषाकालके ऐश्वर्य का वर्णन ।                    |
| ९०          | ٩          | उपासनाके प्रकार का वर्णन ।                     |
| ९९          | २२         | सोमोगौरी अधिश्रितः के वैदिक अधौका वर्णन ।      |
| <b>१</b> •५ | २०         | वैदिक्षम की अञ्चत्ति की प्रार्थना का क्लैन।    |
| १२७         | 15         | सालिकमाय का वर्णन ।                            |

| 4°          | पंक्ति     | विषय                                                          |
|-------------|------------|---------------------------------------------------------------|
| <b>१३</b> ४ | 14         | परमात्मनिष्ठ विश्वास का वर्णन ।                               |
| १४२         | 7          | परमात्मा की विभूतियों का वर्णन।                               |
| 149         | લ          | सृष्टि की उत्पत्ति का वर्णन ।                                 |
| 186         | १४         | दिव्य ज्योतियों की शीव्रगतियों का वर्णन और उनकी               |
|             |            | द्भुगर्मता में वेद का प्रमाण ।                                |
| १७१         | •          | अनाचारी और दुष्टों के दण्डदाता परमात्मा के इद्र रूप का वर्णन। |
| १७९         | ९          | मन वाणी तथा शरीर की शुद्धि का वर्णन ।                         |
| १८४         | ? •        | पाप के त्याग का उपाय।                                         |
| १८७         | ₹          | मुक्तिधाम का वर्णम ।                                          |
| १८९         | ९          | प्रार्थना के फल का विचार ।                                    |
| १९९         | ₹          | परमात्मा के साक्षात्कार के छिये संयम योगका वर्णन ।            |
| २०९         | ₹          | परमात्मा का सूर्यादिकों के प्रकाशिकरूप से वर्णन ।             |
| <b>२</b> २० | ₹<         | <b>श्</b> रबीर के गुणें। का वर्णन ।                           |
| २ <b>२६</b> | ?          | उपासना के भेदों का वर्णन ।                                    |
| २३१         | ११         | ब्रह्मानन्द् का वर्णन <b>।</b>                                |
| २४०         | <b>१८</b>  | श्रवण मननादि साधनों का <b>वर्णन ।</b>                         |
| २६१         | 8          | वेदके अन्यथा अर्थ करने वाले भाष्यकारों का खण्डन।              |
| २९१         | १९         | परमात्माके न्याय का निरूपण ।                                  |
| ३२१         | १६         | सदुपदेशके महत्व का वर्णन ।                                    |
| ३३५         | २१         | सदाचार का वर्णन ।                                             |
| ३४२         | १६         | परमात्मा के विभुत्व का वर्णन ।                                |
| <b>३</b> ७५ | <b>२</b> ० | सेनापति और प्रजाके सम्बन्ध का वर्णन ।                         |
| <b>४२</b> ६ | 7.5        | परमात्माके स्वतः प्रकाशस्य का वर्णन ।                         |
| 885         | <b>१</b> • | ध्यानयोग का वर्णन ।                                           |
| 808         | ₹€         | परमात्मा के सर्वाधिकरणत्वका वर्णन ।                           |
| *(•         | 9          | परमात्मा के सख्यभाव का वर्णन।                                 |
| 849         | (          | अञ्चान की निवृत्ति और परमानन्द की प्राप्तिका वर्णन । 🛒 🥫      |

| <b>र</b> ०  | पंक्ति     | विषय                                                      |
|-------------|------------|-----------------------------------------------------------|
| ४८९         | १०         | प्राणायाम का वर्णन ।                                      |
| ४९६         | १७         | कर्मयोग और ज्ञानयोग द्वारा सदाचार का वर्णन ।              |
| ५०९         | १७         | परमात्मा से पवित्रता छाभ करने का उपाय ।                   |
| 488         | १६         | ईश्वर उपासकों के स <b>द्गुणों का वर्णन ।</b>              |
| 936         | <b>8</b> 8 | शान्तिभाव से परमात्मा के नियमानुकूळ चळने का उपदेश ।       |
| 479         | १६         | निष्काम यञ्जोंका वर्णन ।                                  |
| ५३७         | <          | प्रकृति रूपी कारण का वर्णन ।                              |
| 484         | (          | इस तनू को ब्राह्मी अधीत् ब्रह्मसम्बन्धिनी बनाने का उपदेश। |
| ५५३         | १५         | ज्ञान तथा कर्मेन्द्रियों के संशोधन का प्रकार।             |
| <b>५</b> ६० | १६         | परमात्मा की उपासना का प्रकार ।                            |
| 487         | ą          | कर्मयोग के फल का निरूपण।                                  |
| ५६५         | (          | कर्मयोगी के उद्योग का वर्णन।                              |
| 986         | ?          | अव्याहतगति विषयक प्रार्थना का वर्णन ।                     |
| ५७९         | १६         | सत्य की रक्षाका वर्णन।                                    |
| <b>५८</b> ० | ₹          | कर्मयोगी की दृढ़ता <b>का वर्णन ।</b>                      |
| ५८२         | ?          | अभ्युदय को लाभ करने वाले पुरुषों <b>के लक्षण</b> ।        |
| 949         | <b>१८</b>  | सन्मार्ग की प्राप्ति के साधक य <b>ञ्जों का वर्णन ।</b>    |
| 966         | ₹ 0        | नानाप्रकार के ऐश्वय्यें का वर्णन ।                        |
| ५९०         | ₹          | देवताभाव का फल अम्युदय और दैस्यभाव का फक्दण्ड ।           |
| ५९१         | •          | सात्विक भाववा <b>ळे अन्तःकरण का वर्णन</b> ।               |
| <b>५९</b> ६ | १५         | अन्तःकरण की <sup>ं</sup> स्वच्छता का वर्णन ।              |
| 497         | १८         | परमात्मा वित्रयक अटल विश्वास और उसके साभक वेदीप-          |
|             |            | निषद् वाक्यों का निरूपण ।                                 |
| <b>५९</b> ९ | <b>१</b> • | ब्रह्मशब्द के अर्थपर विचार।                               |
| €00         | *          | कीकिक दृष्टि से वेदार्थ करनेवाके भाष्यकारों का खण्डन और   |
|             |            | बेद से वेदार्थ करने का प्रदर्शन ।                         |



## ॳ<sup>कास</sup>⊁ अथ नवमं मण्डलम् ।

ओं विश्वांनि देव सवितर्दुरितानि परांसुव । यद्भद्रं तन्न आसुंव ॥ यज्ज• २० । ३ ।

दयानन्दः समाख्यातो, यस्यान्ते च सरस्वती ।
एतन्नामान्वितः स्वामी, दयानन्दः सरस्वती ॥ १ ॥
सेतुर्लोकव्यवस्थाया, नौरासीद्वेदवारिधेः ।
वेदस्य स्थापना तेन, ह्यकारि भूतले पुनः ॥ २ ॥
एकषष्ठितमे सूक्ते, नवमे मण्डले तथा ।
द्वितीयमन्त्रं सम्प्राप्य, तद्भाष्यमन्ततां गतम् ॥ ३ ॥
इत्यालीच्य प्रसिन्नेन, मयाऽऽर्ध्यमुनिनाऽधुना ।
शेषं विधास्यते भाष्यं, स्वामिमार्गानुगामिना ॥ ४ ॥
न्यायवैशेषिकाद्यं वै शास्त्रषट्कं पुरा किल ।
व्याख्यातं मुनिना येन भाष्यं तेनैव तन्यते ॥ ५ ॥

अथाऽस्मिन्मण्डले सौम्यस्वभावस्य परमात्मनो गुणा वर्ण्यन्तेः— अव इस मण्डल में सौम्यस्वभाव परमात्मा के गुणा का वर्णन करते हैं:-अथ दर्शाचस्य प्रथमस्य सूक्तस्य— ।।१।। १—१० मधुच्छन्दा ऋषिः। पवमानः सोमो देवता। छन्दः—१, २, ६ गायत्री। ३, ७—१० निचृद् गायत्री। ४, ५ विराड् गायत्री। षड्जः स्वरः॥ स्वादिष्ठया मदिष्ठया पर्वस्व सोम् धारया । इन्द्रांय पातेवे सुतः ॥ १ ॥

स्वादिष्ठया । मदिष्ठया । पर्वस्व । सोम् । धार्रया । इन्द्राय । पार्तवे । स्रुतः ॥ १ ॥

पदार्थः—(सोम) हे सौम्यस्त्रभाव परमात्मन्! (स्वादि-ष्ठया) आनन्दवर्द्धकेन (मादिष्ठया) आह्वादजनकेन (धारया) स्वभावेन नः (पवस्त्र) पवित्रान् कुरु यः (इन्द्राय) ऐश्वर्यस्य (पातवे) वर्द्धनाय (सुतः) प्रसिद्धः ॥

पद्धि—(सोम) हे सौम्यखभाव परमात्मन्, (स्वादिष्ठया) आनन्द के बढ़ाने वाळे (मादिष्ठया धारया) आहाद के बद्धिक स्वभाव से आप हमें (पवस्व) पवित्र करें जो स्वभाव, आप का (इन्द्राय) ऐश्वर्य के (पातवे) बढ़ाने के ळिये (सुतः) मिसद्ध है।

भावार्थ — यों तो परमात्मा के अपहतपाष्मादि अनन्त गुण हैं, पर शान्त स्थभाव परमात्मा के शान्ति के देनेवाळे सौम्य स्थभावादि ही हैं, परमात्मा के सौम्यस्थभाव के धारण करने से पुरुष शान्तिसम्पन्न हो जाता है। फिर उसको अपने स्वरूप में एक प्रकार का आनन्द प्रतीत होने लगता है। जिससे एक प्रकार का हर्ष उत्पन्न होता है। मद यहां हर्ष का नाम है किसी मादक द्रव्य का नहीं। कई एक टीकाकारों ने इस मण्डळ को मदकारक सोम द्रव्य में लगाया है वह भूल की है क्योंकि इस मण्डळ में परमात्मा के गुण, कर्म, स्वभावों का वर्णन है किसी द्रव्य विशेष का नहीं।।१॥

्रक्षोहा विश्वचर्षणिर्**भि योनिमयोइतम् ।** ुद्रणा सुघस्थुमासंदत् ॥ २॥ रुक्षःऽहा । विश्वऽचर्षणिः । अभि । योनिम् । अयंःऽहतम् । द्वर्णा । सघऽस्थेम् । आ । असदत् ॥ २ ॥

पदार्थः —हे परमातमन्, भवान् (रक्षोहा) रक्षसां हन्ता, (विश्वचर्षणिः) समस्तस्य जगतो द्रष्टा, (आभियोनिम्) सर्वन्स्योत्पात्तिस्थानम् (अयोऽइतम्) शस्त्रास्त्रैरच्छेचः, (द्रुणा) गतिशीलः (सघस्यम्) मध्यस्यरूपेण सर्वत्र (आसदत्) स्थिरश्र अस्ति॥

पद्र्थि — हे परमात्मन्, आप (रक्षोहा) राक्षसों के हनन करनेवाले हो, (विश्वचर्षणिः) सम्पूर्ण विश्वके द्रष्टा हो, (अभियोनिम्) सबके उत्पत्ति-स्थान हो, (अपोऽहतम्) किसी शस्त्र अस्त्र से छेदन नहीं किये जाते (द्रुणा) गतिबीळ और (सथस्थं) मध्यस्थरुपसे सर्वत्र (आसदत्) स्थिर हो।

भावार्थ —हे परमात्मन ! आप सर्वत्र परिपूर्ण और विश्व के द्रष्टा हो तथा पापकारी हिंसक राक्षसों के इन्ता हो. आप इमारे हृदय में आकर विराजमान हों ॥२॥

वृरिवोधातीमो भव मंहिष्ठो चत्र्रहन्तीमः । पर्षि राधी मुघोनीम् ॥ ३॥

वरिवः ऽधातमः । भव । मंहिष्ठः । बृत्रहन् ऽतमः । पर्षि'। राधः । मधोनाम् ॥ ३ ॥

पद्ार्थः —हे परमात्मन्, त्वं (विश्वोधातमः) समस्तधनानां दाता (भव) भव, विश्व इति धननामसु पठितम् निघण्टो ॥२।१०॥ (महिष्ठः) सर्वोपिरदाता भव (वृत्रहन्तमः) निस्त्रिलाज्ञानानां नाशको भव किंच ( मघोन।म् ) सर्वैश्वर्थपूरकं (राधः) धनम् ( पर्षि ) अस्मभ्यं देहि ॥

पदार्थ—(विश्वोधातमः) हे परमात्मन्! आप सम्पूर्ण धनों के देने वाले (भव) हो विश्व इति धननामसु पठितम्, नि २।१० (महिष्ठः) सर्वोपिस्दाता हो (द्वत इत्तमः) सब प्रकार के अज्ञानों के नाशक हो (मघोनाम्) सब प्रकार के ऐश्वय्यों के पूर्ण करनेवाले हो (राधः) धनों को (पिषं) हमको दें।

भावार्थ — परमात्मा से सब ऐश्वर्यों की प्राप्ति होती है, और परमात्माही अज्ञान से बचाकर मजुष्य की सन्मार्ग में ळेजाता है, इसाळिये सर्वेषिर देव परमात्मा से ऐश्वर्य की पार्थना करनी चाहिये॥३॥

> ्अभ्यंर्ष मुहानां देवानां वीतिमन्धंसा । अभि वाजंसुत श्रवंः ॥ ४॥

अभि । अर्षे । महानांम् । देवानांम् । वीतिम् । अन्धंसा । अभि । वार्जम् । उत्त । श्रवः ॥ ४ ॥

पदार्थः — हे परमात्मन् ! त्वम् ( महानां ) महताम् (देवानाम्) विदुषाम् (वीतिम्) पदवीम् प्रापायितासि (अन्धसा) धनावैश्वरेयण (अभि, वाजम् ) सर्वविधं बलं (अभ्यर्ष) देहि (उत् ) अथच (श्रवः ) अञ्चादिकं प्रापय ॥

पदार्थ — हे परमातमन् ! आप (महानां) बड़े (देवानाम्) विद्वानों के (वीतिम्) पदवी को प्राप्त कराने वाले हैं और (अन्यसा) धनादि ऐभ्वर्य से (अभि, वाले) सब प्रकार के वल को (अम्पर्ष) प्राप्त करायें (उत्त) और (अबः) अन्नादि ऐश्वर्य्य को श्रप्त करायें। भावार्थ—परमात्मा की कृपा से मनुष्य देवपदवी की प्राप्त होता है, और परमात्मा की कृपा से सब प्रकार का बल मिलता है, इसलिये मनुष्य को चाहिये की वह एकमात्र परमात्मा की शरण को पाप्त हो ॥४॥

त्वामच्छा चरामित् तदिदर्थं दिवेदिवे । इन्दो त्वे नं आशसः ॥ ५ ॥ १६ ॥ त्वाम् । अर्च्छ । चुरामृसि । तत् । इत् । अर्थम् । दिवेऽ-दिवे । इन्दो इति । त्वे इति । नुः । आऽशसः ॥ ५ ॥

पदार्थः—(इन्दो) हे परमात्मन् ! (त्वां) भवन्तं (अच्छ) अक्केशेन (चरामिस) वयं प्राप्तुयाम किंच (दिवे, दिवे) प्रतिदिनं (तत्, त्वे अर्थ) त्वदर्थम् (इत्) एव (नः) अरमाकं जीवनं स्यात् इत्येव (आशसः) प्रार्थनाः सन्ति॥

पद्धि--(इन्दो) हे परमात्मन् ! (त्वां) तुमको (अच्छ)
भक्षी भांति (चरामसि) इम क्लोग प्राप्त हों और (दिवेदिवे) प्रतिदिन
हे परमात्मन् ! (तत्, त्वेअर्थ) आपके क्लिये (इत्) ही (नः) इमारा
जीवन हो यही (नः) इमारी (आग्रसः) प्रार्थना है।

भावार्थ- जो पुरुष प्रतिदिन निष्काम कर्म्म करते हूए अपने जीवनको व्यतीत करते हैं, और ईश्वर से भिन्न किसी अन्य देव की उपासना नहीं करते वे परमात्मस्वरुपको प्राप्त होते हैं॥५॥१६॥

अथ रूपकालङ्कारेण श्रद्धां सूर्य्यस्य पुत्रीरूपेण वर्णयति ।

अव रूपकाळङ्कार से श्रद्धा को सुर्य्य की पुत्रीरूप से वर्णन करते हैं:-

युनाति ते परिस्नुतं मोसं सूर्यस्य दुहिता । वारेण शर्थता तनां ॥ ६ ॥

पुनाति । ते । परि्ऽस्नृतेम् । सोमम् । सूर्यस्य । दुहिता । वारेण । शश्वता । तना ॥ ६ ॥

पदार्थः — हे परमात्मन् ! (ते) तव (परिमुतं) सर्वत्र विस्तृतप्रभावं (सोमं) सौम्यस्वभावं (सुर्य्यस्य, दुहिता) सुर्य्यस्य पुत्री (पुनाति) पवित्रयति (वारेण) बाल्यादारभ्य (शश्वता) निरन्तरं (तना) शरीरेण पुनाति॥

पदार्थ — हे परमात्मन् ! (ते ) तुम्हारे (पारिस्तृतं ) जिसका सर्वत्र प्रभाव फैळ रहा है ऐसे (सोमं ) सौम्यस्वभाव को (सूर्य्यस्य, दुहिता ) सूर्य्य की पुत्री (पुनाति ) पवित्र करती है, और (वारेण ) वाल्यपन से (श्वश्वता ) निरन्तर (तना ) श्वरीर से पवित्र करती है।

भावार्थ--नो पुरुष श्रद्धाद्वार। ईश्वर को प्राप्त होता है वह
मानों प्रकाश की पुत्रीद्वारा अपने सौम्यस्वभाव को बनाता है। जिस
प्रकार सूर्य्य की पुत्री उपा मनुष्यों के हृद्य में आहाद उत्पन्न करती है
हसी प्रकार जिन मनुष्यों के हृद्य में श्रद्धा देवी का निवास है वे छोग
उपा देवी के समान सब के आहादजनक सौम्यस्वभाव को उत्पन्न
करते हैं।

कई एक छोग इसके ये अर्थ करते हैं कि सूर्य्य की पुत्री कोई ज्यक्तिविशेष श्रद्धा थी यह अर्थ वेद के आश्रय से सर्वथा विरुद्ध है, क्योंकि उसका सौम्यस्वभाव के साथ क्या सम्बन्ध १ यहां स्वभाव के साथ जसी श्रद्धा देवी का सम्बन्ध है जो मनुष्य के शीछ को जन्म बनाती है ॥६॥ तमीमण्वीः समर्ये आ गृम्णन्ति योषणो दशं । स्वसोरः पार्थे दिवि ॥ ७॥

तम् । ई । अण्वीः । सुऽमुर्ये । आ । सृभ्णिन्ति । योषणः । दर्श । स्वसारः । पार्थे । दिवि ॥ ७॥

पदार्थः—(तं) तं पुरुषं (समर्थे) ज्ञानयज्ञे (आ, गृम्णिन्त) सुष्ठु गृह्णिन्त (दश) दशसंख्याकाः (खसारः) खयंगितशीलाः (योषणः) वृत्तयो याः (अण्वीः) अतिसृक्ष्माः सिन्ति। (पार्थे, दिवि) प्रकाशरूपे ज्ञानभावे दश धर्मस्वरूपाणि तं प्राप्नवन्ति॥

पद्धि——(तं) उस पुरुष को (समर्ये) ज्ञानयज्ञ में (आ) भली प्रकार (ग्रम्णिन्त) ग्रहण करती हैं (दग्न) दग्न संख्यावाळी (स्वसारः) स्वयंगतिशीळ (योषणः) हित्तयें जो (अण्वीः) अति स्वस्म हैं (पार्ये, दिवि) प्रकाशरूप ज्ञान के भाव में दग्न धर्म्म के स्वरूप उसे आकर प्राप्त होते हैं॥

भावार्थ — जो पुरुष श्रद्धा के भावों से युक्त होता है उसे पृति, समा, दम, स्तेय, श्रीच, इन्द्रियनिग्रह, थी, विद्या, सत्य, और अन्नोध, ये धर्म्म के दश्च रूप आकर माप्त होते हैं। तात्पर्य्य यह है कि वेद, श्रास्त्र और ईश्वर पर श्रद्धा रखने वाके पुरुष को ही धार्मिक माव आकर माप्त होते हैं अन्य को नहीं ॥।।।

> तमी हिन्वन्त्युष्रुवो धर्मन्ति बाकुरं दृतिम् । त्रिघातुवारणं मधुं ॥ ८ ॥

तम् । र्हुं । हिन्वन्ति । अग्रुवंः । धर्मन्ति । बाकुरम् । दतिम् । त्रिऽधातु । वारणम् । मधुं ॥ ८॥

पदार्थः—(तं) तं पुरुषं (अग्रुवः) उग्रगतयः (हिन्वन्ति) प्रेरयन्ति किंच (बाकुरं) भासमानं (दृतिं) द्यारीं स पुरुषः (धमन्ति) प्राप्नोति यत्र (त्रिधातु) प्रकारत्रयेण (वारणं) अपरेषां वारकं (मधु) मधुमयं द्यारीरं संगच्छते ॥

पदार्थ — (तं) उस पुरुष को (अष्टुवः) उग्रगतियें (हिन्वन्ति) मेरणा करती हैं और (बाकुरं) भासमान (दतिं) ग्ररीर को वह पुरुष माप्त होता है जिसमें (त्रिधातु) तीन मकार से (वारणं) दूसरों का वारण करने वाळा (मधु) मधुमय ग्ररीर मिळता है।

भावार्थ—जो पुरुष श्रद्धा के भाव रखने वाले होते हैं, उनके सक्ष्म, स्थूल और कारण तीनों प्रकार के अशिर दह और अञ्जों के वारण करने वाले होते हैं। अर्थात् शारीरिक, आत्मिक, और सामाजिक तीनों प्रकार के वल उन पुरुषें को आकर प्राप्त होते हैं जो श्रद्धा का भाव रखते हैं।।८।।

अभी ृंममब्न्यां उत श्रीणन्ति धेनवः शिशुंम् । सोममिन्द्रांय पातेवे ॥ ९॥

अभि । हुमम् । अब्न्याः । उत । श्रीणन्ति । धेनवः । शिशुम् । सामम् । इन्द्रांय । पात्तेवे ॥ ९ ॥

पदार्थः—(इमं) अमुं (सोमं) सौम्यस्वभावं श्रदालुं पुरुषं (शिशुं) शैशव एव (अभि) सर्वप्रकारेण (अध्न्याः) अहिंसनीयाः ( घेनवः ) गावः ( श्रीणन्ति ) तर्पयन्ति (इन्द्राय ) ऐश्वर्य्य ( पातवे ) वर्द्धीयतुम् ( उत ) अथवा उक्तश्रद्धालुं पुरुपं अहिंसनीयाः वाचः ऐश्वर्यप्राप्तये संस्कृतं कुर्वन्ति ॥

पदार्थ -- (इमं) उस (सोमं) सौम्यस्त्रभाव वाळे श्रद्धालु पुरुष को (शिशुं) कुमारावस्था में ही (अभि) सब प्रकार से (अध्न्याः) आहंसनीय (धेनवः) गौवें (श्रीणन्ति) तृप्त करती हैं (इन्द्राय) ऐश्वर्यं की (पातवे) दृद्धि के लिये। (उत) अथवा उक्त श्रद्धालु पुरुष को आहंसनीय वाणियें ऐश्वर्यं की प्राप्ति के लिये संस्कृत करती हैं (वाचं धेनुमुणसीत) शतप०

भावार्थ—परमात्मा उपदेश करते हैं कि जो पुरुष श्रद्धा के माव बाले हैं उनको गौ आदि ऐश्वर्य और सदुपदेशरूपी पिवेत्र वाणियें उनकी रक्षा के लिये सदा उद्यत रहती हैं। इस मन्त्र में गौ को (अद्या) = आहंसनीय माला गया है; इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि गो मेघ आदि यज्ञों के अर्थ किसी हिंसामधान यज्ञ के नहीं किन्तु गाव: इन्द्रियाणि, मेध्यन्ते यिसन् स गोमेधः, जिसमें ज्ञान-यज्ञद्वारा इन्द्रियें पिवेत्र की जायँ उसका नाम गोमेध है। इसी मकार अश्वेष्य, नरमेथ, आदि यज्ञ भी ज्ञानप्रधान यज्ञों के ही बोधक हैं, हिंसारूप यज्ञों के वोधक नहीं।।।।

अस्येदिन्द्रो मदेष्वा विश्वां वृत्राणि जिन्नते । ग्रूरो मघा चं मंहते ॥ १०॥ १७॥ अस्य । इत् । इन्द्रंः । मदेषु । आ । विश्वां । वृत्राणि । जिन्नते । ग्रूरंः । मघा । च । मंहते ॥ १०॥ पदार्थः—(इन्द्रः) विज्ञानी पुरुषः (अस्येत्) अनेनैव भावेन (विश्वा) सर्वाणि (वृत्राणि) अज्ञानानि (आ, जिन्नते) नाशयित (च) किंच अनेनैव श्रद्धाभावेन (श्रूरः) वीरपुरुषः (मदे) स्वकीयवीर्य्यमदे दृप्तः (मघा) ऐश्वर्य्य (महते) प्राम्नोति॥

पदार्थ--(इन्द्रः) विज्ञानी पुरुष (अस्येत्) इसी भाव से (विश्वा) सम्पूर्ण ( ह्याणि ) अज्ञानों को ( जिन्नते ) नाशकरता है (च) और इसी श्रद्धा के भाव से (श्रूरः) श्रुरवीर (मदेषु ) अपनी वीरता के मदमें मस्त होकर (मघा) ऐश्वर्यों को (मंहते) माप्त होता है।

भावार्थ — श्रद्धा के भाव से ही विज्ञानी पुरुष अज्ञानरूपी शत्रुओं का नाश करता है और श्रद्धा के भाव से ही वीर पुरुष युद्ध में शत्रुओं को जीतता है, श्रद्धा के भाव से ही ऐश्वर्य्य को प्राप्त होता है।।१०॥ इति प्रथम सुक्तं सप्तदक्षो वर्गश्च सभासः।

पहला सुक्त, और सन्नहवां वर्ग समाप्त हुआ ॥

अथ सौम्यस्वभावयुक्तं परमात्मानं वर्णयति । अव सौम्यस्वभावयुक्त परमात्मा का वर्णन करते हैं । अथ दशर्चस्य द्वितीयस्य सुक्तस्य-

१-१० मेघातिथिर्ऋषिः । पवमानः सोमो देवता । छन्दः-१, ४, ६ निचुद्रायत्री । २, ३, ५, ७-९ गायत्री ।

१० विराड् गायत्री । षड्जः स्वरः ॥ पर्वस्व देववीरति पवित्रं सोम् रंह्यां । इन्द्रंमिन्दो वृषा विंश ॥ १॥ पर्वस्व । देवुऽवीः । अति । पृवित्रम् । सोम् । रह्यां । इन्द्रम् । इन्दो इति । चृषां । आ । विश ॥ ८ ॥

पदार्थः—( सोम ) हे सौम्यस्त्रभावयुक्त ! ( देवतीः ) दिव्यगुणयुक्त परमात्मन् ! त्वं ( पवस्व ) अस्मान् पवित्रान् कुरु किंच ( इन्दो ) हे ऐश्वर्ययुक्त परमात्मन् ! भवान् ( इन्द्रं ) ऐश्वर्यं प्रापयतु तथा ( तृषा ) हे आनन्दवर्षुक ! त्वं ( गंह्या ) वेगेन ( विश्व ) अस्मद्धृद्यं विश ( पवित्रं ) पवित्रान् कुरु तथा ( अति ) अवश्यं रक्ष ॥

पदार्थ--(सोम) हे सौम्यस्वभाव ! और (देववीः) दिव्य गुणयुक्त परमात्मन् ! आप (पत्रस्व) हमें पवित्र करें और (इन्हो) हे ऐश्वर्य्युक्त परमात्मन् ! आप (ग्हा) शीघ्र ही (विश्व) हमारे हृदय में प्रवेश करें और (पवित्रं) पवित्र तथा (अति) अवश्य रक्षा करें ।

भावार्थ- परमात्मा की कुपा से ही पिनता माप्त होती है और परमात्मा की कुपा से ही पुरुष सब मकार के ऐश्वर्य से सम्पन्न होता है। जिस पुरुष के मन में परमात्मदेव का आविभीव होता है वह सौम्यस्वभावयुक्त होकर कल्याण को माप्त होता है।। १।।

आ वेच्यस्व महि प्सरो चृषेन्दो द्युम्रवंत्तमः । आ योनिं धर्णसिः संदः ॥ २ ॥

आ । वृच्यस्य । महि । प्सर्रः । वृषां । इन्दो इति । द्युम्न-वत्ऽतमः । आ । योनिम् । धर्णसिः । सदः ॥ २ ॥

पदार्थः-( वृषा, इन्दो ) हे सर्वमनोरथपूरक ! ( चुम्न-

वत्तमः ) यशास्त्रन् (माहे ) महन् परमात्मन्, त्वं मह्यं ( आ ) ध्यापकं ( प्सरः ) ज्ञानं ( वच्यस्व ) उपिदशः यतो भवान् ( सदः ) साद्विज्ञानं ( योनिं ) संसारस्य कारणभृतां प्रकृतिं च ( आ ) सर्वत्र ( धर्णासिः ) धृतवानिस्ति ॥

पदार्थ--(हपेन्दो) हे सब कामनाओं के पूर्ण करने वाले (ध्युझ्रवत्तमः) यशस्त्री (मिंहे) महान् परमात्मन्! आप हमें (आ) सर्वेन्यापी (प्तरः) ज्ञान का (वच्यस्व) उपदेश करें क्योंकि आप (सदः) सिद्धान को (योनिं) संमार के कारणभूत मक्कृति को (आ) सब ओर से (धर्णीसः) धारण किये हुए हैं।।

भावार्थे— परमात्मा कोटानकोटिब्रह्माण्डों का आधार है, उसीं के शासन में युक्तांक, भूकोंक, खर्कोंक इत्यादि कोकजोकान्तर परि-भ्रमण करते हैं, वहीं इस चराचर ब्रह्माण्ड का आधार है। मनुष्य को उसी परमात्मा की उपासना करनी चाहिये॥ २॥

> अर्धक्षत प्रियं मधु धारा सुतस्य वेधसः । अपो वंसिष्ट सुक्रतुः ॥ ३॥

अधुक्षत । प्रियम् । मधुं । धारां । सुतस्यं । वेधसः । अपः । वसिष्ट । सुऽक्रतुः ॥ ३ ॥

पदार्थः --स परमात्मा (अपः) स्वकीयगुणकर्मस्वभावैः (विसष्ट) सर्वान् वशे करोति सः (सुक्रतुः) सत्कर्म्भास्ति (सुतस्य, वेधसः) इष्टस्य पदार्थस्य दाता च (मधु, धारा) अमृतवर्षैः (पियं) प्रियवस्तुः भिश्च (अधुक्षत) परिपूर्णं करोति॥

पदार्थ- च्वह परमात्मा ( अपः ) अपने गुण, कर्म्म, स्वभाव से

(विसिष्ट ) सब को अपने वशीभूत कर रहा है वह (सुक्रतुः) सत्कम्भीं वाला है (सुतस्य, वेधसः) अभिलिषित पदार्थीं का देने वाला है और (मधु, धारा) अमृत की दृष्टिओं से और (प्रियं) िय वस्तुओं से (अधुक्षत) परिपूर्ण करने वाला है।

भावार्थ — परमात्मा के गुण, कर्म, स्वभाव ऐमे हैं कि जिस से एक-मात्र परमात्मा ही सुकर्मा कहा जा सकता है, अर्थात् परमात्मा के ज्ञानादि गुण और सृष्टि के रचनादि कर्म तथा अचल, नित्य, ध्रुवादि स्वभाव सदा एक रस हैं इसी अभिपाय से उपनिषदों में यह कथन किया है कि "न तस्य कार्य्य कार्णञ्च विद्यते न तत्समश्चाभ्यधिकश्च दृश्यते । परास्य शक्तिविविधेव श्रूयते स्वाभाविकी ज्ञानबलिकया च॥" श्रे० ६।८॥ न उस से मही के घट के समान कोई कार्य्य उत्पन्न होता है और न बह मही के समान अन्य किसी पदार्थ का कारण है किन्तु वह अपनी स्वाभाविक शक्तियों से इस संसार की रचना करता हुआ सर्वकर्ता और सर्वनियन्ता कहलाता है ॥ है ॥

> मुहान्तं त्वा मुहीरन्वापो अर्पन्ति सिन्धंवः । यद्गोभिर्वासयिष्यसं ॥ ४॥

मुहान्तंम् । त्वा । मृहीः । अर्तु । आर्षः । अर्षेन्ति । सिन्धंवः । यत् । गोभिः । वासयिष्यसे ॥ ४ ॥

पदार्थः—हे परमात्मन् ! (महान्तं) सर्वतोमहान्तं (त्वा) भवन्तं (महीः) प्राथिवी (आपः) जलं तथा (सिन्धवः) स्पन्दनशीलाः पदार्थाः (अधिन्त) आश्रयन्ति (यत्) यतस्वं (गोभिः) स्वशक्तिभिः सर्वे (वासियप्यसे) नियमयसि॥

पदार्थ--हे परमात्मन्! (महान्तं) सब से बड़े (त्वा) तुमको (महीः) पृथिवी और (आपः) जल तथा (सिन्धवः) स्यन्दनशील सब पदार्थ (अपित) आश्रय किये हुए हैं (यत्) क्योंकि तुम (गोभिः) अपनी शक्तियों से सब का (वासियेष्यसे) नियमन करते हो ॥

भावार्थ — परमात्मा की शक्ति में पृथिवी, जळ, वायु इत्यादि सम्पूर्ण तत्व तथा ळोक ळोकान्तर परिश्रमण करते हैं। उसी महतोभूत के आश्रित होकर यह सम्पूर्ण ब्रह्माण्ड ठहरा हुआ है। इसका वर्णन, "एतस्य महतो भृतस्य निश्चसितमेवैतद् यहग्वेदो यर्जुर्वेदः सामवेदः" "एतस्य वाक्षरस्यप्रशासने गार्गि सुर्याचन्द्रमसौ विधृतौ तिष्ठतः" "भयादस्याभिस्तपति भयात्तपति सुर्यः भयादिनद्रश्च वायुश्च मृत्युर्धाविति पञ्चमः" इत्यादि ममाणों द्वारा जिसका ब्राह्मण और उपनिषदों में वर्णन किया गया है उसी पूर्ण पुरुष का वर्णन इस मन्त्र में है। मालूम होता है कि पूर्वोक्त प्रमाण जो परमात्मा को सर्वाधार वर्णन करते हैं वे इसी मन्त्र के आधार पर हैं ॥ ४॥

सुमुद्रो अप्सु मांम्रजे विष्टम्भो घुरुणों दिवः । सोमः पित्रत्रे अस्मयुः ॥ ५ ॥ १८ ॥

समुद्रः । अएऽसु । मुमुजे । विष्टम्भः । धुरुणः । दिवः ।

सोर्मः । पृवित्रे । अस्मृऽयुः ॥ ५ ॥

पदार्थः—हे परमात्मन् ! त्वं (समुद्रः) समुद्ररूपोऽसि ''सम्यग् द्रवन्त्यापो यस्मात्स समुद्रः=यस्य शक्त्या जलादिपदा-र्थजातानि सूक्ष्मतां यान्ति तस्य नाम समुद्रः'' एव परमात्मा समुद्रः किंच यः (अप्सु) सृक्ष्मभावेषु (ममृजे) शुद्धसत्त्रया विराजते तथा यः (विष्टंभः) सर्वस्तम्भनः (दिवः) द्युलोकस्य ( धरुणः ) धर्ता ( सोमः ) सौम्यः ( अस्मयुः ) सर्वित्रियोऽस्ति सः ( पवित्रे ) सर्वेशुभकार्येषु पूज्यः ॥

पढार्थ -- हे परमात्मन्! आप (समुद्रः) समुद्ररूप हैं 'सम्यग् द्रवन्ति

आपो यस्मात्स समुद्रः "जिस की शक्ति से जलादि सब पदार्थ सूक्ष्म भाव को प्राप्त हो जाते हैं उसका नाम समुद्र है इस मकार परमात्मा का नाम समुद्र है और (अप्सु) मुक्ष्म पदार्थों में (ममुने) जो अपनी शुद्ध सत्ता से विराज मान है तथा को सब का (विष्टम्भः) थाम्भने वाला (दिवः) युकोक का (धहणः) धारण करने वाला (सोगः)

सौम्यस्वभाव, और (अम्पयुः) सर्विषय है वही परमात्मा (पवित्रे) सम्पूर्ण शुभ काम में पूजनीय है।

भावार्थ--परमात्मा सबको प्यार करता है, वह सर्वाधिकरण सर्वाश्रय तथा सर्व नियन्ता है ॥ ५ ॥ १८ ॥

> अचिकदद्वृषा हिर्मिहान्मित्रो न देर्शृतः। सं सूर्येण रोचते॥६॥

अचि'कदत्। वृषां । हरिः । मृहान् । मित्रः । न । दुर्शृतः।

सम्। सूर्येण । रोचते ॥ ६ ॥

पद्रार्थः—(हरिः) दुष्टदमनः, सर्वेषां (मित्रः, न)
मित्रसदृशः, (दृर्शतः) सन्मार्गप्रदृशकः (सं) सम्यक्षकारेण
(सुर्येषण) स्वित्रज्ञानेन (रोचते) प्रकाशमानो भवति (वृषा)
सर्वकामप्रदृः स परमात्मा (अचिक्रदृत्) सर्वान् स्वाभिमुखमाह्वयति॥

पदार्थ--(हरिः) दुष्टों के दळन करने वाळा और सबका (मित्र)

मित्र के (न) समान (दर्शतः) सन्मार्ग दिखलाने वाला और (सं) भिली प्रकार (सूर्येण) अपने विज्ञान से (रोचते) प्रकाश मान हो रहा है (हपा) सर्वकामपद वह प्रमात्मा (अविक्रदत्) सब को अपनी ओर बुला रहा है ॥

भावार्थ--वह परमात्मा जो आध्यात्मिक, आधिभौतिक, आधिदैविक तापरूपी शत्रुओं का नाश करने वाळा, मित्र की तरह सब
पाणिओं का सन्मार्गप्रदर्शक तथा आत्मज्ञानद्वारा सब के हृदय में
प्रकाशित हैं उसी के आहानरूप वेदवाणियें हैं और वही परमात्मा सब
कामनाओं का पूर्ण करने वाळा है, इस ळिये उसी एकमात्र परमात्मा
की शरण में सबको जाना उचित है।। ६।।

गिरंस्त इन्द् ओर्जसा मर्मुज्यन्ते अपस्युवंः । याभिर्मदाय शुम्भसे ॥ ७॥ गिरंः । ते । इन्दो इति । ओर्जसा । मर्मुज्यन्ते । अप-

स्युवं: । याभिः । मदाय । शुंभसे ॥ ७ ॥

पदार्थः -- (इन्दो ) हे परमैश्वर्यप्रद परमात्मन् ! (ते ) तव (ओजसा ) प्रतापेन (अपस्युवः) कर्मबोधिकाः (गिरः) वाचः (मर्मृज्यन्ते ) लोकान् पवित्रयन्ति (याभिः) याभिः लं (मदाय) आनदन्दातुं (शुम्भसे ) विराजसे ॥

पदार्थ — (इन्दो) हे परमैश्वर्यप्रद परमात्मन् ! (ते) आप के (ओजसा) प्रताप से (अपस्युवः) कम्भवोधक (गिरः) वाणियें (मर्मुज्यंते) छोगों को शुद्ध करती हैं (याभिः) जिन के द्वारा आप (मदाय) आनन्द पदान के छिये (शुम्भसे) विराजमान हैं। भावार्थ—परमात्मा अपने कर्म्मबोधक वेदवावयों से सदैव प्रक्षों को सत्कर्मों में उद्घोधन करता है, जिस से वे अझानन्दोपभोग के भागी बनें जैसा कि अन्यत्र भी वेदवावयों में वर्णन किया है "कतो स्मर क्रिवे स्मरकृत १९ स्मर यजु० ४०।१५।" "कुर्वनेनेवेह कर्माणि जिजीविषेच्छत १९ समाः यजु० ४०।२। " इत्यादि वाक्यों में कर्मयोग का वर्णन भन्नी भांति पाषा जाता है उसी कर्मयोग का वर्णन इस मन्त्र में है। उपनिषदों में इसको इस मकार वर्णन किया है "उत्तिष्ठत जाग्रत प्राप्यवराक्तिबोधत क्षुरस्य धारा निशिता दुरत्यया दुर्ग पथस्तत् कवयो वदन्ति कठ० ३।१४। = " उठो जागो अपने कर्चच्यां को सबझ कर अपना आचरण करो तथा अन्य कोगों को कर्चच्यपरायण बनाओ यह भाव उपनिषदकार ऋषिओं ने भी उक्त वेद मन्त्रों से किया है।

कई एक छोग यह कहते हैं कि वेदों में विधिवाद नहीं अर्थात् ऐसा करो, ऐसा न करो इस प्रकार विधि तथा निवेध के बोधक वेदवावय नहीं मिळते। उनको स्मरण रखना चाहिये कि जब वेद ने गिराओं का विशेषण "अपस्युवः" यह कर्मों का उद्घोषक दिया किर विधिवाद अर्थात् अनुज्ञा में क्या न्यूनता रह जाती है। विधि, विधान, अनुज्ञा, आज्ञा यह सब एकार्थवाची शब्द हैं। इस प्रकार वेदों ने श्चम कम्मों के करने का विधान सर्वत्र किया है। एवं निवेध के बोधक भी सहस्र-श्वाः वेदवाक्य पाए जाते हैं जैसा कि "मा शिक्षदेवा अपि गुर्ऋतं नः ऋग् श्वार १५=" मूर्त्यादि विद्वां के प्रजारी मेरी सच्चाई को नहीं पाते। एवं "नन-मूर्ध्वच तिर्थञ्च न मध्यपारजग्रभत् यज्ञ. ११।१। " परमात्मा को किसी स्थान में कोई बन्द नहीं कर सकता। इत्यादि अनेक मन्त्र निवेधवोधक पाए जाते हैं। इस प्रकार वेद का विभिन्न, निवेध द्वारा हित का शासक होना-ही इसकी अपूर्वता है।।।।। तं त्वा मदाय घष्वय उ लोककृत्तुमीमहे । तव प्रशस्तयो महीः ॥ ८ ॥ तम् । त्वा । मदायु । घष्वये । ऊँ इति । लोककृत्तुम् । ईमहे । तव । प्रऽशस्तयः । महीः ॥ ८ ॥

पदार्थः —-हे परमेश्वर ! (तं) प्रसिद्धं (ला) भवन्तं (ईमहे) वयं प्राप्नुयाम यो भवान् (लोककृत्तुं) सम्पूर्णसं-सारस्य रचयितास्ति स लं (मदाय) आनन्दाय (उ) किंच (घृष्वये) दुः खनिवृत्ये प्राप्तो भव (तव) भवतः (प्रशस्तयः) स्तुतयः (महीः) पृथ्वीमात्रे लभ्यन्ते ॥

पद्रार्थ--हे परमेश्वर ! (तं) उस (त्वा) हुझको (ईनहे) इम माप्त हों जो तू (क्रोककुत्नुं) सम्पूर्ण संसार का रचने वाका है। (मदाय) आनन्द की माप्ति (उ) और (घृष्वये) दुःखों की निद्यत्ति के क्रिये माप्त हो (तव) तुम्हारी (मशस्तयः) स्तुतियें (महीः) पृथिवी भर में पाई जाती हैं।

भावार्थ — हे परपात्मन् ! आप का स्तवन मत्येक वस्तु कर रही है, और आप सम्पूर्ण संसार के उत्पात्ति, स्थिति, संहार करने वाळे हैं। आपकी माप्ति से सम्पूर्ण अज्ञानों की निष्ठात्ति होती है इस क्रिये हम आप को माप्त होते हैं॥८॥

> अस्मम्यमिन्दविन्द्रयुर्मध्यः पवस्व धारया । पर्जन्यो वृष्टिमाँ इव ॥ ९ ॥

अस्मभ्यम् । इन्दो इति । इन्द्रऽयुः । मध्वः । पृवस्तु । धारया । पर्जन्यः । बृष्टिमान्ऽईव ॥ ९ ॥

पदार्थः--( इन्दो ) हे ऐश्वर्ययुक्त ( इन्द्रयुः ) सर्व-व्यापक परमात्मन् ! ( मध्वः ) आनन्दस्य ( धारया ) वृष्ट्या ( वृष्टिमान् ) वर्षुकः ( पर्जन्यः ) मेघः ( इव ) यथा भवान् ( अस्मभ्यं ) अस्मान् (पवस्व) पुनातु ॥

पदार्थ — (इन्दो) हे परमैश्वर्ययुक्त और (इन्द्रयुः) सर्वध्या-पक परमातमन् ! (मध्वः) आनन्द् की (धारया) दृष्टि से (दृष्टिमान्) वर्षा करने वाळे (पर्जन्यः) मेघ के (इव) समान आप (अस्मभ्यं) इमको (पवस्व) पवित्र करें।

भावार्थ — जिस प्रकार मेघ अपनी दृष्टि से भूमि का सिश्चन कर देता है, उसी प्रकार हे परमात्मन्! आप अपनी आनन्दरूप दृष्टि से हमको प्रवित्र तथा सिक्त करें ॥९॥

गोषा ईन्दो चृषा अस्यश्वसा वांजसा उत । आत्मा युज्ञस्य पूर्व्यः ॥ १०॥ १९ ॥ गोऽसाः । इन्दो इति । चुऽसाः । असि । अश्वऽसाः । वाजसाः । उत्त । आत्मा । यज्ञस्य । पूर्व्यः ॥ १० ॥

पदार्थः -- (इन्दो ) हे परमैश्वर्ययुक्त परमात्मन् ! भवान् (यज्ञस्य ) समस्तस्य यज्ञस्य (पूर्व्यः ) आदिकारणमस्ति । भवान् अस्मभ्यम् (गोषाः ) गवां (अश्वसाः ) अश्वानां (वा-

जताः ) अञ्चानां ( नृषाः ) मनुष्याणां ( उत ) किंच ( आ-त्मा ) आत्मबलस्य दाता ( आति ) असि ॥

पदार्थ-(इन्दो) हे ऐश्वर्ययुक्त परमात्मन्! आप (यज्ञस्य) सम्पूर्णयज्ञों क (पूर्व्यः) आदि कारण हैं। आप हमको (गोषाः) गार्ये (अक्ष्वसाः) घोड़े (बाजसाः) अञ्च (त्रुषाः) मनुष्य (उत्त) और (आत्मा) आत्मिक बल्ल इन सब वस्तुओं के देने बाल्ले (आसि) हो।

भावार्थ —हे परमात्मन् ! आपकी कृपा से अभ्युदय और निःभेषस दोनों फर्लो की माप्ति होती है जिन पर आप कृपाछ होते हैं, उनको हृष्ट पुष्ट गी और बळीवर्द तथा उत्तमोत्तम घोड़े एवं नाना प्रकार की सनाय इत्यादि अम्युदय के सब साधन देते हैं। और जिन पर आपकी कृपा होती है उन्हीं को आत्मिक बळ देकर यम नियमों द्वारा संयमी बनाकर निःश्रयस प्रदान करते हैं।।१०॥१९॥

द्वितीयं सूक्तमेकोनार्वेशो वर्गश्चसमाप्तः । दूसरा सूक्त और उन्नीसवां वर्ग समाप्त हुमा ॥

अथ दशर्चस्य तृतीयस्य सूक्तस्य१-१० शुनःशेप ऋषिः। पवमानः सोमो देवता। छन्दः१, २ विराइ गायत्री। ३, ५, ७, १० गायत्री।
४, ६, ८, ९ निचृद् गायत्री। षड्जः स्वरः॥
अथ पूर्वोक्तस्य परमात्मदेवस्य गुणा निर्दिश्यन्ते।
अव पूर्वोक्त परमात्मदेव के ग्रणों का कथन करते हैं।
एष देवो अमंद्यः पर्णवीरिंव दीयिति।

## अभि द्रोणांन्यासंदम् ॥१॥

एषः । देवः । अर्मर्त्यः । पूर्णवीः ऽईव । दीयति । अभि । द्रोणानि । आऽसदंम ॥ १ ॥

पदार्थः -- ( एष, देवः ) पूर्ववर्णितः परमात्मा ( अमर्त्यः ) अविनाशी अस्ति । सः ( आसदम् ) सर्वे व्याप्तुं ( अभि, द्रोणानि ) प्रतिब्रह्माण्डं ( पर्णवीः ) विद्युत् ( इव ) यथा ( दीयति ) प्राप्तः ॥

पदार्थ- (एषः देवः) जिल परमात्म देव का पूर्व वर्णन किया
गया वह (अमर्त्यः) आविनाशी है (आसदम्) सर्वत्र व्याप्त होने के
क्रिय वह परमात्मा (अभि, द्रोणानि ) प्रत्येक ब्रह्माण्ड को (पर्णवीः)
विद्युत शक्ति के (इव) समान (दीयति) प्राप्त है।।

भावार्थ — दीव्यतीतिदेवः = जो सबको प्रकाश करे उसको देव कहते हैं सर्वप्रकाशक देव अनादिसिद्ध और अविनाशी है, उसकी गति प्रत्येक ब्रह्माण्ड में है वही परमात्मा इस संसार की उत्पत्ति, स्थिति, संहार का करने वाळा है उसी की उपासना सबको करनी चाहिये॥१॥

> पुष देवो विषा कृतोऽति द्वरांसि धावति । पर्वमानो अदोम्यः ॥ २ ॥

एषः । देवः । विषा । कृतः । अति । हर्रासि । धावृति ।

पर्वमानः । अद्याभ्यः ॥ २ ॥

पदार्थः -- ( एष, देवः ) अयं पूर्ववर्णितः परमात्मा देवः ( विपा ) मेघाविभिविद्दिक्षिः विप इति मेघाविनामसु पाठितम् निघ॰ ३ । १५ ॥ ( अति ) विस्तरेण ( कृतः ) वर्णितः ( अदाभ्यः ) उपासितः (पवमानः) पवित्रो देवः सः (ह्र्रांसि) उपासकहृद्ये ( धात्रति ) प्राप्तोति ॥

पद्मर्थ--(एषः देवः) यह पूर्वोक्त देव (विषा) मेथावी विद्वानों ने (अति) विस्तार से (कृतः) वर्णन किया है "विष इति मेथाविनामसु पाउतं" नि॰ ३।१५। (अदाभ्यः) उपासना किया हुआ (पवमानः) यह पवित्र देव (हरांसि) उपासकों के हृदय में (धावति प्राप्त होता है।।

भावार्थ--जिस परमात्मा का विद्वान् छोग वर्णन करते हैं वह उपासना करने से उपासकों के हृदय में आविर्भाव की प्राप्त होता है॥२॥

> षुष देवो विषुन्युभिः पर्वमान ऋतायुभिः । हरिर्वाजाय मृज्यते ॥ ३॥

एषः । देवः । विपन्युऽभिः । पर्वमानः । ऋत्युऽभिः । हरिः । वाजीय । मृज्यते ॥ ३ ॥

पदार्थः -- (एष, देवः) पूर्वोक्तो देवः (विपन्याभेः, ऋता-युभिः) सत्यवचनैर्विद्दद्भिः (पवमानः) पवित्रतया वर्णितः (हिरः) सर्वेदुःखहारकः परमात्मा (वाजाय) ज्ञानयज्ञाय (मृज्यते) उपास्यते॥

पद्धि—(एष देवः) यह पूर्वोक्तदेव (विषन्युभिः, ऋतायुभिः) सत्यवक्ताविद्वानों द्वारा (पवमानः) पवित्र वर्णन ¦किया गया है (हरिः) यह सब दुःखों का द्र करने वाला परमात्मदेव (वाजाय) ज्ञानयज्ञ के लिये (मृज्यते) उपास्य रक्खा जाता है ॥ भावार्थ — जिस पूर्णपुरुष को विद्वान छोग इन्द्रियागोचर कथन करते हैं वही पूर्ण पुरुष ज्ञानयज्ञद्वारा ज्ञानियों के ज्ञानगम्य होकर उपास्य भाव को माप्त होता है।। ३।।

> एष विश्वानि वार्यो थरो यत्रिवसत्वीभः। पर्वमानः सिषासति ॥ ४॥

एषः । विश्वानि । वार्यो । श्रूरंः । यन्ऽईव । सत्वंऽभिः । पर्वमानः । सिसासति ॥ ४ ॥

पदार्थः -- ( एषः ) पूर्वोक्तो देवः ( विश्वानि ) सर्वाणि ( वार्या ) धनानि ( सिषासित ) विभजति । ( इव ) यथा ( शूरः ) बीरः ( सत्विभिः ) आत्मपराक्रमैः ( यन् ) आक्रामन् सर्वमसत्यमपाकरोति ॥

पद्धि——(एषः) यह पूर्वोक्तदेव (विश्वानि) सम्पूर्ण (वार्या) धनों का (सिपासित) विभाग करता है। (इव) जिस प्रकार (शूरः) शुरवीर (सत्विभिः) अपने पशक्रमों से (यन्) आक्रमण करता हुआ सच शुरु का निपटारा कर देता है।

भावार्थ — परमात्मदेव अपने ऐश्वर्यों का विभाग पात्र अपात्र समझ कर करता है। जिस को वह अपने ऐश्वर्य का पात्र समझता है उसको ऐश्वर्य देता है और जिसको अपात्र समझता है उससे ऐश्वर्य हर छेता है, जिस मकार पात्र अपनी बनावट और अपने गुण, कर्म्म, स्वभाव से उपादेय वस्तु का पात्र बनता है उसी प्रकार पुरुष भी अपने गुण, कर्म्म, स्वभाव से पात्रता को प्राप्त होता है, वा यों कहो कि पूर्व- कृतमारम्थ कर्मों से वह उपादेय वस्तु को शाप्त होने योग्य बनता है।

जो छोग निष्कममें मन्द्रभागी और आछसी हैं वे सदैव ईश्वर के ऐश्वर्य से विश्वत रहते हैं। इसी लिये जनको अपात्र कहा है। उक्त मन्त्र में श्र्यीर का दृष्टांत इस अभिनाय से दिया है कि जिस नकार श्र्यीर के निपटारा करने के बाद किसी को अतीष तथा ननुनच करने का अवकाश नहीं मिळता खसी नकार परमात्मा के निपटारा करने पर फिर किसी को झगड़े अथवा ननुनच करने का अवकाश नहीं रहता॥॥॥

एष देवा रंथर्यातु पर्वमानो दशस्यति । आविष्क्रणोति वग्वनुम् ॥ ५ ॥ २० ॥

एषः । देवः । रथर्यति । पर्वमानः । द्शस्यति । आविः । कृणोति । वग्वनुष् ॥ ५ ॥

पदार्थः -- (एष, देवः ) अयं देवः परमात्मा (पवमानः ) सर्व पुनानः (रथर्यति ) सर्वस्य शुभं काङ्क्षति (दशस्यति ) मनोवाि छतं प्रापयति च तथा (वग्वनुं ) सत्यम् (आविष्कृ-णोति ) प्रकटयति ॥

पद्धि—(एष, देवः) यह परमात्मदेव (पवमानः) सबको पवित्र करता हुआ (रथर्यति) सदा सबका श्रुभ चाहता है और (दशस्यति) मनों वाञ्छित फळों की प्राप्ति कराता है तथा (वग्वनुं) सत्य को (आविष्कृणोति) प्रकट करता।

भावार्थ---वही परमात्मा सबके छिये पवित्रता का धाम है। सब छोग आत्मिक, शारीरिक, तथा सामाजिक पवित्रताएँ उसी से प्राप्त करते हैं, इस क्रिये वही परमदेव एकमात्र उपासनीय है ॥५॥२०॥

> एष विभेरिभिष्टुंतोऽपो देव वि गांहते । दघद्रत्नानि दाशुर्षे ॥ ६ ॥

एषः । विभैः । अभिऽस्तुंतः । अपः । देवः । वि । गाहते । दर्धत् । स्त्रांनिः दाशुषे ॥ ६ ॥

पदार्थः -- ( एषः ) अयं परमात्मा ( विषैः ) मेघाविभिः ( अभिष्टुतः ) वर्णितः ( अपोदेवः ) कर्मणामध्यक्षः ( विगाहते ) समस्तस्य जगतः सृष्टिस्थितिलयकर्ता ( दाशुषे ) यजमानाय ( रत्नानि ) विविधं धनं ( द्धत् ) दद्यात् ॥

पंदार्थ — (एपः) यह परमात्मा (विभैः) मेधावी कोगों के द्वारा (अभिष्टुतः) वर्णन किया गया है "विप्र इति मेधावि नामसु पिठितम्" निरु० ३।८९।१६ (अपो, देवः) कर्मों का अध्यक्ष है (विगा- हते) सम्पूर्ण संसार की उत्पत्ति, स्थिति, प्रख्य करने वाला है (दाशुपे) यजमानों को (रत्नानि) नाना प्रकार के धन (दधत्) देय।

भावार्थ — विद्वान लोग जिस परमात्मा का नाना प्रकार से वर्णन करते हैं वही इन्द्रियागोचर और एकमात्रज्ञानगम्य परमात्मा सर्वाधार, सर्वकर्त्ता, अनर, अमर, और क्रूडस्थनित्य है इसी की उपास्त्रा सब को करनी चाहिय ॥६॥

एष दिवं वि धावति तिरो रजांसि धारंया । पर्वमानः कनिकदत् ॥ ७ ॥

णुषः । दिवेम् । वि । धावति । तिरः । रजांसि । धारया । पर्वमानः । कनिकदत् ॥ ७ ॥

पदार्थः—( एषः) उक्तः परमात्मा (दिवं ) युलोकं (वि ) नानाप्रकारेण ( रजांसि ) परमाणुपुञ्जस्य ( धारया ) प्रबलवेगेन (तिरोधावति ) आच्छादयति (पवमानः ) सर्वेषां पविता परमात्मा (कनिकदत् )स्वीयप्रबलगत्या सर्वेत्र गर्जेति ॥

पदार्थ-(एपः) उक्त परमात्मा (दिवं) गुलोक को (वि) नानामकार से (रजांसि) परमाणुपुञ्ज के (धारया) मबल वेगों से (तिरो, वि. धावति) दक देता है (पत्रमानः) सबको पत्रित्र करने वाला परमात्मा (कनिकदत्) अपनी मबलगित से भर्वत्र गर्ज रहा है।

भावार्थ — परमात्मा नाना प्रकार के परमाणुओं से ग्रुलोंकादि लोक लोकान्तरों को आच्छादन करता है और अपनी सत्तासे सर्वत्र विराजमान हुआ सब को शुभ मार्ग की ओर बुलारहा है ॥७॥

> एष दिवं व्यासंरित्तरो रजांस्यस्पृतः । पर्वमानः स्वध्वरः ॥ ८ ॥

एषः । दिवंम् । वि । आ । असुरुत् । तिरः । रजींसि । अस्पृतः । पर्वमानः । सुऽअध्वरः ॥ ८ ॥

पदार्थः -- ( एषः ) स परमात्मा ( दिवं ) चुलोकं ( व्यासरत् ) प्राप्तोऽस्ति ( रजांसि ) परमाणुषु लोकलोकान्तरम् ( तिरः ) आच्छाद्य ( अस्पृतः ) अविनाशिभावेन ( पवमानः ) पवित्रतया ( स्वध्वरः ) अहिंसकत्वेन च विराजते ॥

पद्रश्चि—( एषः ) वही परमात्मा (दिवं) द्युलोक को (व्यासरत्) माप्त है ( रजांसि ) परमाणु में लोक लोकान्तरों को ( तिरः) आच्छादन करके (अस्पृतः) अविनाशी भाव से (पवमानः) पवित्र और (स्वध्वरः) अहिंसकरूप से विराजमान है।

भावार्थ--वह नित्य शुद्ध बुद्ध मुक्तस्वनाव परमात्मा सर्वत्र विराजमान है, और उसी की सत्ता से सब छोक छोकान्तर पारिश्रमण करते हैं ॥८॥

> ष्ष प्रतेन जन्मना देवो देवेभ्यः सुतः । हरिः पवित्रे अपेति ॥ ९ ॥

पुषः । प्रवेतं । जन्मना । देवः । देवेभ्यः । सुतः । हरिः । पवित्रे । अर्षति ॥ ९ ॥

पदार्थः——( एषः ) अयं परमात्मा ( देवः ) ( प्रत्नेन ) अनादिकालेन ( जन्मना ) आवि भीवेन ( देवेभ्यः ) विद्व-द्भ्यः( द्वतः ) सुप्रिसिद्धः ( हरिः ) सर्वदुःख।विनाशकः ( पावित्रे ) मनुष्यस्य पवित्रहृद्ये ( अर्षति ) प्रकटित ॥

पदार्थ-(एषः, देवः) यह परमात्मा (प्रत्नेन) अनादि काल से ''प्रत्नमिति पुराणनामसु पठितम्" निरु॰ २।२०।२७ (जन्मना) आविभीव से (देवः) उक्तदेव (देवेभ्यः) विद्वानों के लिये (सुतः) सुप्रसिद्ध (हरिः) सब दुःखों का हरने वाला (पवित्रे) मनुष्य के पवित्र हृदय में (अर्षति) प्रकट होता है।।

भावार्थ — जो छोग अपने अन्तः करण को पवित्र करते हैं और परमात्मा के निष्पापादि भावों को धारण करते हैं उनके हृदय में पर-मात्मा आकर मकट होता है।।

जो मन्त्र में जन्म शब्द आया है इसके अर्थ जन्मधारण के नहीं किन्तु, जनी-प्रादुर्भीवे धातु से मनिन् प्रत्यय करने से जन्म शब्द सिद्ध होता है जिसके अर्थ आविर्भाव के हैं, किसी उत्पत्ति विशेष के नहीं । इसी आर्भिशाय से मन्त्र में प्रत्न शब्द को विशेषण देकर जन्म का वर्णन किया है. जिसके अर्थ अनादि सिद्ध आविशीव के हैं न कि उत्पत्ति के।

तार । ये यह है कि वह अनादि सिद्ध परमात्मा निष्पाप आत्माओं में प्रकट होता है । २॥

> एप उ स्य पुरुवृतो जंज्ञानो जनयन्निर्पः । धारया पवते सुतः ॥ १० ॥ २१ ॥

एपः । ॐ इति । स्यः । पुरुऽत्रृतः । जुज्ञानः । जुनर्यन् । इपः । धार्रया । पवते । सुतः ॥ १०॥

पदार्थः -- (एषस्यः ) सोऽयं परमात्मा ( पुरुव्रतः ) अनन्त-कर्मा ( जज्ञानः ) सर्वत्र प्रसिद्धः ( इषः ) सर्वं लोकलोकान्तरं ( जनयन् ) उत्पाद्यन् ( सुतः ) स्वसत्तया विराजमानः ( धा-रया ) स्वरीयूषवर्षेण ( पवते ) सर्वं पवित्रयति

पदार्थ-- स्यः ) वह पूर्वोक्त परमात्मा (पुरुत्रतः ) अनन्तकर्षा है (जज्ञानः ) सर्वेत्र प्रसिद्ध (इपः ) सम्पूर्ण छोक छोकान्तरों को (जनयन् ) उत्पन्न करता हुआ (सुतः ) स्वमत्ता से विराजमान (एपः) यही धारमा ) अपनी सुधानमी दृष्टि की धाराओं से (पवते ) सबको पवित्र करता है।

भावार्थ-- जो परमात्मा अनन्तकम्भी है वही अपनी शक्ति से सब लोक लोकान्तरों को उत्पन्न करता है और वही अपनी पावित्रता से सबको पवित्र करता है।

अनन्तकर्मा, यहां परमात्मा को उसकी अनन्त शक्तियों के अभिप्राय

से वर्णन किया है किसी शारीनिक कर्ष के अभिमाय से नहीं ॥१०॥२१॥

तृतीयं सूक्तमेकविंशे वर्गश्च समाप्तः ॥

तीसरा सुक्त और इक्रांसवां वर्ग समाप्त हुनः।

अथाभ्युदयाय विजयाय आत्मसुखाय च निःश्रेयसं वर्ण्यते ।

अब उक्त परमात्मा से अभ्युद्य के लिये विजय, और आत्मसुख के लिये निःश्रेयस की पार्थना वर्णन करते हैं।

अथ दशर्चस्य चतुर्थस्य सूक्तस्य-

१--१० हिरण्यस्तूप ऋषिः। पर्वमानः सोमो देवता । छन्दः-१,३,४,१०गायत्री।२,५,८,९ निचृद् गायत्री। ६,७ विराड् गायत्री। षड्जः स्वरः॥

सर्ना च सोमु जेषि चु पर्वमानु महि अवः।

अर्था नो वस्यंसस्कृधि ॥ १ ॥

सर्न । चु । सोमु । जेषि । चु । पर्वमान । महि । श्रवः ।

अर्थ । नः । वस्यंसः । कृषि ॥ १ ॥

पदार्थः -- (सोम) हे सौम्यस्त्रभावयुक्त परमात्मन् ! (मिह, श्रवः) सर्वतो दातृतमः (च) तथाच (पवमान) पवित्र त्वं (जेषि) पापिनो जय (च) किंच सदा (नः) असम्यं (वस्यसः, कृषि) कल्याणं देहि (सन) नो भज॥

पदार्थ-( सोम ) हे सौम्यस्वभाव परमात्यन्! ( महिश्रवः )

सर्वोपरिदाता तथा (च) और (पनमान) पिनत्र (जेषि) पापियों का का नाग्न करो (च) किंतु सदा के छिये (नः ) इमको (वस्यसस्कृषि) कल्याण देयँ (सन) द्यारी रक्षा करें।

भावार्थ — परमात्मा, अभ्युदय और निःश्रेयस दोनों के दाता हैं। जिन लोगों को अधिकारी समझते हैं उनको अभ्युदय, नाना प्रकार के ऐश्वर्य प्रदान करते हैं, और जिसको मोक्ष का अधिकारी समझते हैं उसको मोक्ष सुख प्रदान करते हैं।

जो मनत्र में, जेपि, यह शब्द है इसके अर्थ परमात्मा की जीत को बोधन नहीं करते किन्तु तद्नुपायियों की जीत को बोधन करते हैं। क्योंकि परमात्मा तो सदा ही विजयी हैं। वस्तुतः न उसका कोई शत्रु और न उसका कोई मित्र हैं। जो सत्कर्मी पुरुष हैं वे ही उसके मित्र कहे जाते हैं और जो असत्कर्मी हैं उन्हीं में शत्रुभाव आरोपित किया जाता है। बास्तव में यह दोनों भाव मनुष्यकृत्पित हैं। ईश्वर सदा सब के छिये समदर्शी हैं॥१॥

सना ज्योतिः सना स्वर्धिवश्वां च सोम् सौभंगा । अथां नो वस्यंसस्क्रिधि ॥ २॥ सनं । ज्योतिः । सनं । स्वः । विश्वां । च । सोम् । सौभंगा । अथं । नः । वस्यंसः । क्रिधि ॥ २॥

पदार्थः --( सोम ) हे सौम्यस्वभावयुक्त परमात्मन् ! (सन, ज्योतिः ) सदा ज्योतीरू पदेहि (च ) अथच (सन, स्वः ) सदा सुसंदेहि (विश्वा ) सर्व (सौभगा ) सौभाग्य-दातृ वस्तु देहि (अथ ) किंच (नः ) अस्मभ्यं (वस्यस-स्कृधि ) मुक्तिं देहि ॥

पदार्थ — (सोम) हे सौम्यस्वभाव परमात्मन्! (सन, ज्योतिः) सदा ज्योतिःस्वरूप हो (च) और (सन, स्वः) सदा सुबस्वरूप हो (विश्वा) सम्पूर्ण (सौभगा) सौभाग्यदायक वस्तुर्ये आप हमको दें (अथ) और (नः) हमको (वस्यसस्कृषि) म्राक्ति सुख दें।

भावार्थ--परमातमा नित्य शुद्ध, बुद्ध, मुक्त स्वभाव है उसी की कुपा से नाना विधि के सौभाग्य मिछते हैं और मोक्ष मुख मिछता है॥२॥ सना दक्षं मुत ऋतुमर्प सोमसृधी जहि ।

अर्था नो वस्यंसस्क्रधि ॥ ३ ॥

सर्न । दक्षम् । उत् । कर्तुम् । अपं । सोम् । मृधः । जृहि । अर्थ । नः । वस्थंसः । कृषि ॥ ३ ॥

पदार्थः—( सोम ) हे सौम्यस्वभाव परमात्मन्! ( ऋतुं ) अस्मच्छुभकर्माणि ( सन ) रक्षतु ( अथ ) किंच ( मृधः ) पापकर्म्माणि ( अप, जिहे ) अस्मचोऽपनय ( उत ) अथ ( दक्षं ) सुनीतिं ( वस्यसः ) मुक्तिं ( कृषि ) कुरु ॥

पदार्थ--(सोम) हे सौम्यस्वभाव परमात्मन्! (करुम्) हमारे शुभ कम्मों की आप (सन) रक्षा करें (अथ) और (मृथः) पाप कम्मों को (अप, जिहे) हमसे दूर करें (उत) और (दक्षम्) सुनीति और (वस्यसः) मुक्ति सदा (कृषि) करो।

भावार्थ-- जो पुरुष शुद्धभाव से परमात्मपरायण होते हैं पर-मात्मा उनके पापकम्मों को इरकेता है और नाना प्रकार के चातुर्य्य उनको पदान करता है॥३॥ पवीतारः पुनीतन् सोमुमिन्द्रांयु पार्तवे । अर्था नो वस्यंसस्कृषि ॥ ४ ॥

पवितारः । पुनीतने । सोमम् । इन्द्रांय । पार्तवे । अर्थ ।

नुः। वस्यंसः। कृषि ॥ ४ ॥

पदार्थः--(पर्वातारः) हे विद्यांसः, यूपं (इन्द्राय, पातवे) ऐश्वर्थ्याधिकारिणे पुरुषाय (सोमं) सौम्यस्वभावं परमात्मानं (पुनीतन) वर्णयत (अथ) अथेदं प्रर्थयध्वं यत् (नः) अस्मान् स परमात्मा (वस्यमः,ऋधि) मोक्षानन्दभाजः करोत्॥

पद्धि——( पत्रीतार: ) हे विद्वान् छोगो! तुम (इन्द्राय, पातवे ) ऐश्वर्यायिकारी पुरुष के छिये (मोमं ) सौम्यस्वभाव वाले प्रमात्मा का (पुनीतन ) वर्णन करो (अथ) और यह प्रार्थना करो कि (न: ) इमको वह प्रमात्मा (वस्य पस्क्राधि ) मोक्ष सख का भागी बनाएं।

भावार्थ--विद्वान् लोग जब किसी पुरुष को दीक्षित करें ताे शान्त्यादिगुणसम्पन्न परमात्मा का सब से प्रथम उपदेश करें। तदनन्तर अभ्युदय और निःश्रेयस का विस्तृत उपदेश करके इस सांसारिक यात्रा में दक्ष बनाएं॥४॥

त्वं सूर्ये न आ भज् तव कत्वा तवोतिभिः। अर्था नो वस्यंसस्क्रिधि ॥ ५ ॥ २२ ॥ त्वम् । सूर्ये । नः । आ । भज् । तर्व । कत्वां । तर्व । ऊतिऽभिः । अर्थ नः । वस्यंसः । कृषि ॥ ५ ॥ पदार्थः -- हे परमात्मन् ! (लम्) भवान् (नः) असमध्यं (सर्थे) ज्ञानं प्रदातुम् (आभज) आगत्य तिष्ठतु (क्रत्वा) यज्ञेन (अथ, तव, ऊतिभिः) अथ च स्वीयःक्षाभिः (नः) असान् (वस्यसः, कृषि) सुखिनः करोतु॥

पद्धि—हे परमात्मन! (त्वं) तुम (नः) हमको (सूर्य्ये) ज्ञान-प्रदान के छिये (आभज) आकर प्राप्त हो। (कत्वा) यज्ञों द्वारा (अथ तव, ऊतिभिः) और अपनी रक्षाद्वारा (नः) हमको (वस्पसस्कृषि) सुली बनाएँ॥

भावार्थ- हे परमात्मन्! आप ज्ञान और कर्मद्वारा हमारी सर्वदा रक्षा करें और ऐहिक, तथा पारकों किक सुख से हमको सदैव सम्पन्न करें ॥ ५ ॥ २२ ॥

> तव् ऋत्वा तवोतिभिज्योंक्पश्येम् सूर्यम् । अथा नो वस्यंसस्क्रिधि ॥ ६॥

तर्व । कत्वां । तर्व । ऊतिऽभिः । ज्योक् । पृश्येम् । सूर्यम् । अर्थ । नः । वस्थंसः । कृषि ॥ ६ ॥

पदार्थः -- हे परमात्मन् ! (तव, कला) वयं तव ज्ञान-योगद्वारेण (तव, ऊतिभिः) कर्मयोगद्वारेण च (ज्योक्) शश्चत (सूर्यम्) भवतः प्रकाशरूपम् (पश्येम) अनुभवेम (अथ) अथच (नः) अरमाकम् (वस्यसः) कल्याणम् (कृषि) कुरु ।

पद्रार्थ-हे परमात्वन्! इम (तव, कत्वा) आपके कर्मयोग (तवोतिभिः) और ज्ञानयोगद्वारा सदैव (सूर्य्य) आपके प्रकाशस्त्रक्व को (ज्योक्) निरन्तर (पश्येम) अनुभव करें (अथ) और (नः) हमारे (वस्यसः) कल्याण को (कृषि) करिये।

भावार्थ — ज्ञानयोगी तथा कर्मयोगी पुरुष अपने आत्मभूत साम् मध्य से परमात्मा के स्वरूप का अनुभव करके सदैव आनन्द का छाभ करते हैं ॥ ६ ॥

> अभ्यंषे स्वायुध् सोमं द्विवहीसं र्यिम् । अथा नो वस्यंसस्क्रिधि ॥ ७॥

अभि । अर्ष । सुऽआयुष् । सोमं । द्विऽवर्हसम् । रयिम् । अर्थ । नः । वस्यंसः । कृषि ॥ ७ ॥

पदार्थः--(सोम) हे जगदुत्पादक परमात्मन् ! भवान् (रियम्) ऐश्वर्य (अभ्यषे) अस्मभ्यं प्रयच्छ, यदैश्वर्यम् (द्विबर्हसम्) द्यावापृथिव्योमेध्ये सर्वोत्कृष्टमस्ति (स्वायुघ) भवान् सर्वाविधाज्ञानस्य नाशकः अतएव (नः) अस्माकमि अज्ञानं नाशय (वस्यसः कृषि) आनन्दं च विधेहि॥

पद्रश्चि—(सोम) "सूते चराचरं जगिदिति सोमः परमात्मा = जो चराचर जगत् को उत्पन्न करे उसका नाम यहां सोम है" हे जगिदुत्पादक परमात्मन्! आप (राय) हमको ऐश्वर्ध्य (अभ्यर्ष) प्रदान करें जो ऐश्वर्ध्य (द्विबहसं) छुळोक और पृथिवी छोक के मध्य में सर्वोपिर है (स्वायुध) आप सब प्रकार से अज्ञान के दूर करने वाळे हैं, इस छिये (नः) हमारे अज्ञान का नाश करके हमको (वस्यसस्क्रिधि) आनन्दपदान करें।।

भावार्थ-स्वप्रकाश परमात्मा अज्ञान को निष्टत्त करके सदैव सुखका प्रकाश करता है।। ७।। अभ्य र्षानपच्यतो र्यि समतस्र सासहिः।

अर्था नो वस्यंसस्कृधि ॥ ८ ॥

अभि । अर्षे । अनंपऽच्युतः । र्यिम् । सुमत्ऽसुं । सुस्रहिः । अर्थ । नः । वस्यसः । कृषि ॥ ८ ॥

पदार्थः—( अनपच्युतः ) स कूटस्थनितः परमात्मा ( रायम् ) स्वभक्तेभ्य ऐश्वर्यम् ( अभ्यषे ) प्रयच्छति ( अथ ) अथान्यत् ( समत्सु ) संग्रामेषु ( सासिहः ) अन्यायिनः शत्रूत् पराजित्य स्वभक्तेभ्यः ( वस्यमस्क्रिष ) श्रेयः प्रददाति ॥

पद्धि—(अनपच्युतः) वह क्र्उस्थानित्य परमात्मा (रियम्, अभ्यर्ष) अपने भक्तों को ऐश्वर्यप्रदान करता है (अथ) और (सम-त्सु) संग्रामों में (सासिहः) अन्यायकारी शत्रुओं को परानित करके अपने भक्तों को (वस्यसस्कृषि) सुखपदान करता है।

भावार्थ--नो लोग न्यायशील हैं उनको परमात्मा विजयी बनाता है और अन्यायकारी दुरात्माओं का सदैव दमन करता है ॥८॥ त्वां यद्वौरंवीवृधन्पर्वमान विधमिणि ।

अर्था नो वस्यंसम्ऋधि ॥ ९ ॥

त्वां । युद्धेः । अवीवृध्न । पर्वमान । विऽधर्माण ़। अर्थ । नः । वस्यंसः । कृधि ॥ ९ ॥

पदार्थः—( पवमान ) हे सर्वस्य पवित्रकर्तः परमात्मन् ! ( लाम् ) भवन्तम् ( यज्ञैः ) उपासनादिभिः ( अवीवृधन् ) उपा-

स्यत्वेन स्थापयन्ति (विधर्माणे) पापीयविषयेभ्योरक्षतु नः (अथ) अथ च (वस्यसः, कृषि) आनन्दभाजः करोत् भवान् ॥

पद्धि—( पवमान) है सब को पवित्र करने वाछे परमात्मन् ! (त्वां) आप को (यहैं:) उपासनादि यहीं द्वारा (अवीष्टधन्) उपास्य बनाते हैं (विधर्माणे) पापीय विषयों से आप हमारी रक्षा करें (अथ) और (वस्यस: किंधे) आनन्द के भागी बनायें !! ९ !!

र्षि नश्चित्रमृथिनृमिन्दे। विश्वायुमा भेर । अर्था नो वस्यंसस्क्वधि ॥ १० ॥ २३ ॥

र्ियम् । नः । चित्रम् । अश्विनम् । इन्द्रो इति । विश्वऽआं-युम् । आ । भर् । अर्थ । नः । वस्यसः । कृधि ॥ १० ॥

पदार्थः—(इन्दो) हे सर्वेश्वर्यसम्पन्न भगवन् ! (नः) अस्मान् (चित्रम्) अनेकविधम् (अश्विनम्) सर्वव्याप्यैश्वर्यं सम्पाद्य समर्क्षयतु (अथ) तथा च (विश्वम्, आयुम्) सर्व विधमायुः (रियम्) धनं च सम्पाद्य समर्क्षयतु ॥

पदार्थ — (इन्दो) हे सर्वेश्वर्यसम्पन्न परमात्मन् ! (नः) हमको (चित्रम्) नाना प्रकार के (अश्वनम्) सर्वत्र व्याप्त होने वाळे ऐश्वर्यों से सम्पन्न करें (अथ) और (विश्वम्, आयुम्) सब प्रकार की आयु से (रियम्) धन से भर पूर करें ॥

भावार्थ--परभात्मा सत्कर्में द्वारा जिन पुरुषों को ऐश्वर्य के पात्र समझता है जनको सब ऐश्वर्यों से और ज्ञानादि गुणों से परिपूर्ण करता है ॥१०॥

चतुर्थ स्कंत्रयोविशो वर्गश्च समाप्तः । चौथा सक्त और तेईसवां वर्ग समाप्त हुआ। एकादशर्चस्यपञ्चमस्रक्तस्य १—११ असितः काश्यपो देवलो वा ऋषिः ॥ आप्रियो देवता ॥ छन्दः— १,२,४-६ गायत्री । ३,७ निचृद् गायत्री । ८ निचृदनुष्टुप् । ९,१० । अनुष्टुप्। ११ विराडनुष्टुप् ॥ स्वरः१-७ षद्जः। ८-११गान्धारः॥

सं.—अथ परमात्मनः स्वतः प्रकाशत्वं वर्ण्यते ।
सं.—अव परमात्मा की स्वतः प्रकाशता का वर्णन करते हैं।
सिमद्भो विश्वतस्पतिः पर्वमानो विराजिति ।
प्रीणन्वृषा किनेकदत् ॥ १॥

सम्ऽइंद्धः । विश्वतः । पतिः । पर्वमानः । वि । राज्ति । श्रीणन् । वृषां । कनिकदत् ॥ १ ॥

पदार्थः—(सिमिद्धः) योहि सर्वत्र प्रकाशकः (विश्वत-स्पितः) यश्च सर्वथा पतिरस्ति (पवमानः) पावियता सः (विराजित) सर्वत्र द्योतते विभृत्या प्रकाशते (प्रीणन्) सएवेश्वरः सर्वजनेषु तिसुत्पादयन् (वृषा) सर्वकामान् वर्षुकः (किनिकदत्) स्विचित्रभावैरुपदिशन् नः पुनातु॥

पदार्थ—(सिमिद्धः) जो सर्वत्र मकाश्रमान है (विश्वतस्पतिः) सब मकार से जो स्वामी है (पवनानः) पित्रत्र करने वाळा परमात्मा (विराजति) सर्वत्र विराजमान हो रहा है (मीणन्) वह सब को आनन्द देता हुआ ( हुवा ) सब कामनाओं का पूरक (कानिकदत्) अपने विचित्र भानों से उपदेश करता हुआ हम को पवित्र करे।

भावार्थ--इस संसार में परमात्मा ही केवल ऐसा पदार्थ है जो स्वसत्ता से विराजमान है अर्थात् जो परसत्ता की सहायता नहीं चाहता अन्य प्रकृति तथा जीव परमात्मसत्ता के अथीन होकर रहते हैं इसी अभिनाय से परमात्मा को यहाँ समिद्ध कहा गया है अर्थात् स्वप्रकाशरूपता से वर्णन किया गया है ॥१॥

तन्तृनपात्पर्वमानः शृङ्गे शिशांनो अर्षति । अन्तरिक्षेण रारंजत् ॥ २ ॥

त<u>त्त</u>्र इति । शिशानः । अर्षाते । अर्षाते । अर्षाते । अन्तरिक्षेण । रारंजत ॥ २ ॥

पदार्थः—(तन्नपात्) सर्वेशरीराणामधिकरणरूपेण धा-रकः (पवमानः) सर्वेषां पावयिताऽस्ति (शृङ्गे, शिशानः) योहि कूटस्थनित्योऽस्ति तथा (अर्षति) सर्व व्याप्य तिष्ठति (अन्तरिक्षेण, रारजत्) यश्च द्यावाष्ट्रियव्योरधिकरणरूपेण विराजते स नः पुनातु॥

पद्मर्थ — (तन्तपात्) तनं न पातयतीति तन्तपात् अर्थात् जो सब ग्ररीरों को अधिकरण रूप से धारण करे उसका नाम यहाँ तन्नपात् हैं वह परमात्या (पवमानः) सब को पिवत्र करने वाळा हैं (श्रुक्ते, शिशानः) जो क्रुटस्थिनित्य हैं और (अर्थित) सर्वत्र ज्याप्त हैं और (अर्पित) सर्वत्र ज्याप्त हैं और (अर्पित) सर्वत्र को अधिकरण रूप से विराजमान हो रहा है वह परमात्मा हमको पवित्र करे

भावार्थ--इस मन्त्र में परमात्मा को क्षेत्रक्ररूप से वर्णन किया गया है अर्थात् प्रकृति तथा प्रकृति के कार्य परार्थों में परमात्मा क्रूटस्थ रूपता से विराजमान है इस भाव को उपनिषदों में यों वर्णन किया है कि "यः पृथिव्यां तिष्ठन् पृथिव्यामन्तरो यं पृथिवी न वेद यस्य पृथिवी श्रारीरम्" दृः शा शे जो परमात्मा पृथिवी में रहता है और पृथिवी जिसको नहीं जानती तथा पृथिवी उसका शरीर और वह शरीरी रूप से वर्तमान है शरीर के अर्थ यहाँ शियते इति शरीरम् जो शीणता अर्थात् नाग्न को प्राप्त हो उसको शरीर कहते हैं, परमात्मा जीव के समान शरीर शरीरी भाव को घारण नहीं करता किन्तु साक्षी रूप से सर्व शरीरों में विद्यमान है भोक्ता रूप से नहीं इसी अभिमाय से "सम्भोगप्रातिरितिचेन्न वैशेष्यात्" १।१।८, ब्रह्ममूत्र में यह वर्णन किया है कि परमात्मा भोका नहीं क्यों कि वह सव शरीरों में विशेष रूप से व्यापक है और गीता में 'क्षेत्रज्ञमिप मां विद्यि सर्वक्षेत्रेषुभारत' इन श्लोक में इस भाव को मन्नी भाँति वर्णन किया है कि सब क्षेत्ररूपी शरीरों में क्षेत्रज्ञ परमात्मा है माल्य होता है कि गीता उपनिषद् तथा ब्रह्मसूत्रों में यह भाव इत्यादि पूर्वोक्त मन्त्रों से आया है।।२।।

र्ड्ळेन्यः पर्वमानो र्यिर्विराजिति द्युमान् । मुघोर्घाराभिरोजेसा ॥ ३ ॥ र्ड्छेन्यः । पर्वमानः । र्यिः । वि । राजृति । द्युऽमान् । मधोः । धाराभिः । ओर्जसा ॥ ३ ॥

पदार्थः — (ईलेन्यः ) उपासनीयः परमात्मा ( पवमानः ) शुद्धरूपः ( रियः ) सर्वविधसुखप्रदः ( मधोर्धाराभिः ) आनन्द-वृष्टिभिः तथा (ओजसा) प्रतापेन च (विराजित ) उत्कर्षपाप्ने।ति सच ( द्युमान् ) ज्योतिःस्वरूपे।ऽस्ति ॥

पदार्थ--(ईल्लेन्यः) उपासनीय परमात्मा (पत्रमानः) जो शुद्धस्त्ररूप है (रियः) "राति सुखिमिति रियः=जो सत्र प्रकार के सुखों को देने बाला है ' वह (मधोधीराभि:) आनन्द की दृष्टि से तथा (ओजसा) प्रभावशाली प्रताप से (विराजति) विराजनान है और वह परमात्मा (द्युमान्) प्रकाशस्वरूप है।

भावार्थ--उपासक को चाहिये कि वह उपास्यदेव की उपास्ता करे जो स्वपकाश और सबको पवित्र करने वाला तथा आनन्द की दृष्टि से सबको आनन्दित करता है वही धारणाध्यानादि योगज दृत्तियों से साक्षात् करने योग्य है।।३॥

बर्हिः श्राचीनुमोर्जसा पर्वमानः स्तृणन्हरिः । देवेर्षु देव ईयते ॥ ४ ॥

वृहिः । प्राचीनुम् । ओर्जसा । पर्वमानः । स्तृणन् । हरिः । देवेषु । देवः । ईयते ॥ ४ ॥

पदार्थः -- (बिर्धः) सर्वोत्कृष्टः परमात्मा (ओजसा) स्रते-जसा सर्वम् पवमानः) पुनानः (प्राचीनम्) प्रवाह रूपेण संसारम् (स्तृणन्) कार्यरूपेण विपरिणमयन् (हिरः) अन्ते स्वित्मिन् अन्तभीत्रयति (देवेषु) सर्विद्वियवस्तुषु (देवः) सर्वी-धिकद्योतमानः सप्त ध्यानेन (ईयते) साक्षात् कियते ॥

पद्धि—ं बार्डि:) "बुंडताति वार्डि: = सब से बड़ा" परमात्मा जो (ओजसा) अपने मकाश से सबको (पवमानः) पवित्र करता है और (प्राचीनम्) प्रवाह रूप से अनादि संसार को (स्तृणन्) कार्य्य क्ष्प करता हुआ (हिर:) अन्त में "हरतीति हिरः" अपने में लय कर छेता है (देवेषु) सब दिन्य वस्तुओं में देवः) "दीन्यतीति देवः = जो सर्वोप्परि दीमिमान् है वह ध्यान द्वारा (ईयते) साक्षात्कार किया जाता है।

भावार्थ — वह देव जो सब दिन्य वस्तुओं में दिन्य स्वरूप है वहा एक मात्र जपासनीय है अन्य नहीं। इस देव शन्द की न्याख्या ''एंघो देवः प्रदिशोनु सर्वा'' यज्ञ कर। ४॥ इस वेद वाक्य में स्पष्ट रीति से पायी जाती है और "एको देवः सर्वभृतेषु गृदः" श्वे --६।११। इसादि जपनिषद्वाक्यों में इसी देव का वर्णन पाया जाता है। इसी देवका इस मन्त्र में जगत् की उत्पत्ति, स्थिति तथा प्रक्रय का एकमात्र हेतु कथन किया है। ज्ञान होता है कि "यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते येन जातानि जीवन्ति यत्प्रयन्त्यभिसंविशान्ति तद् विजिज्ञासस्य तद् ब्रह्म" ते --२।१। इत्यादि वाक्यों में जगत् की उत्पत्ति, स्थिति तथा प्रक्य का हेतु जो ब्रह्म को माना गया है वह इसी वेदमन्त्र के आधार पर है। केवल भेद इतना है कि उपनिषद्वाक्यों में ब्रह्म शब्द है यहां वहिं शब्द है ब्रह्म और विहें: दोनों एकार्थवाची शब्द हैं। क्योंकि दोनों "बृहि वृद्धै" इस धातु से सिद्ध होते हैं।

जिन छोगों ने विहैं: के माने कुशासन और हिरः के माने यहां हरे रङ्गवाछे सोम के किये हैं उन्हों ने अत्यन्त भूळ की है। क्योंकि उपकम उपसंहार में यहां परमात्वा का वर्णन है और परमात्मवाची शब्द ही इस मण्डल में अधिकता से पाये जाते हैं ॥४॥

> उदातैंर्जिहते बृहद्दारी देवीहिर्ण्ययीः । पर्वमानेन सुष्टुंताः ॥ ५ ॥ २४ ॥

उत् । आर्तैः । जिह्ते । बृहत्। द्वारंः। देवीः । हिर्ण्ययीः। पर्वमानेन सुऽस्तुताः ॥ ५ ॥

पदार्थः—( देवीः, हिरण्ययीः ) प्रकृतेर्दिव्यशक्तयः धना-धैश्वर्यदात्र्यः (पवमानेन ) पूजाईपरमात्मना सह ( मुष्टुताः ) उपवार्णिताः ( बृहद्दारः ) ऐश्वर्यमूलानि भवन्ति ( आतैः ) ताद्दि-ज्ञानेन विज्ञानिनः दिग्भिः ( उद्, जिहते ) सर्वत्र व्याप्तुवन्ति ॥

पद्मर्थ-(देवी:, हिरण्यपी:) प्रकृति की दिव्य शक्तियें जो धनादि ऐश्वर्यों के देने वाली हैं वह (पवमानेन) दूष्य परमात्मा के साथ (सुण्दुता:) वर्णन की हुयीं (बृहद्दार:) ऐश्वर्य का मृळ होती हैं और (आतै:) उनके विज्ञान से विज्ञानी छोग दिशाओं द्वारा (उद् जिहते) सर्वत्र फैळ जाते हैं।

भावार्ध — जो कोग प्रकृति पुरुष की विद्या को जानते हैं कि प्रमात्मा निमित्त कारण और प्रकृति संसार का उपादान कारण है अर्थात् प्रकृति में ही नाना प्रकार की विद्याओं के बीज भरे पड़े हैं उस के तत्त्व ज्ञान से वे कोग सब दिशाओं में फैल सकते हैं तात्पर्य यह है कि अभ्युद्य तथा नि:श्रेयस दोनों के विज्ञान से होते हैं एक के बिज्ञान से नहीं ॥५॥१४॥

अथ परमात्मन उपासनार्थमुषःकालस्य महलं वर्णयतिः—

अव पूर्वोक्त परमात्मा की उपासनार्थ उपःकाळ का महत्व कथन करते हैं।

सुशिल्पे बृंहती मृही पर्वमानो वृषण्यति । नक्तोषासा न देशेते ॥ ६ ॥

सुऽशिरुवे इति सुऽशिरुवे । बृह्ती इति । मही इति । पर्वमानः । बृष्ण्यति । नक्तोषसा । न । दर्शते इति ॥६॥

पदार्थः—(नक्तोषासा) राक्रिकषःकालश्च (दर्शते) ईशोपासनाहौंस्तः (सुशिल्पे) सुष्ठु कलाकौशलादिविद्यासाध-नाहौं चस्तः (बृहती) महान्तौ (मही) पूष्यौ सफलनीयौ चक्तः अत्र च (पत्रमानः) उपारयमानः परमात्मा (वृष्यति) सर्वोन्कामान्ददाति अभक्तांश्च (न) न ददाति ॥

पद्रश्रि——(नक्तोषासा) रात्रि और उपःकाछ (दर्शते) पर-मात्मा की उपासना करने योग्य हैं (सुशिल्पे) और सुन्दर २ कला कीशलादि विद्याओं के अनुसन्धान करने योग्य हैं (बृहती) बड़े और (मही) पूज्य अर्थात् सफल करने योग्य हैं इनकालों में (पत्रमानः) उपास्यमान परमात्मा (हपण्यति) सब कामनाओं को देता है और जो इस मकार के उपासक नहीं उनकी कामनाओं को (न) नहीं पूर्ण करता।

भावार्थ — परमात्मा उपदेश करते हैं कि उप काळ अपने स्वाभा-विक धर्म से ऐसा उत्तम है कि ऐसा अन्य कोई काळ नहीं, इसमें मनुष्य की इश्वरोपासना की ओर स्वाभाविक रुचि होती है इस छिये इस ब्रह्म ग्रहूर्त का वर्णन वेदों में बहुधा आता है इसी भाव को छेकर मनुआदि प्रन्थों में ब्राह्म मुहूर्ते बुच्चेत, इत्यादि कहा है कि ब्रह्म ग्रहूर्त में उठे और परमात्मा का चिन्तन करे ॥६॥

> जुभा देवा नृचर्क्षसा होतारा दैञ्या हुवे । पर्वमान इन्द्रो चुर्षा ॥ ७ ॥

उभा । देवा । नुऽचक्षंसा । होतांरा । देव्यां । हुवे। पर्वमानः । इन्द्रंः । वृषां ॥ ७ ॥

पद्रार्थः—, इन्द्रः) अज्ञाचैश्वर्यस्य दाता परमेश्वरः (वृषा) सर्वकामप्रदः (पवमानः) यः सर्वस्य पवित्रकारकः तम् (उभा) उभौ (देवा) दिव्यशाक्तिशालिनौ ज्ञानयोगकर्भयोगौ (नृचक्षसा) ईश्वरप्रत्यक्षकारकौ (होतारा) अद्भुतसामर्थ्यपदौ (दैव्या) यौच दिव्यशक्तिसम्पन्नौ स्तः ताम्यामहम् (हुवे) ईश्वरं साक्षात्करोमि॥ पद्धि—(इन्द्रः) इरामकाधैर्यं ददातीतीन्द्रः परमात्मा जो इरा अक्षादि ऐश्वर्यों को देय उस का नाम इन्द्र है और (द्रषा) वह इन्द्ररूप परमात्मा वर्षतीतिद्रषा जो सब कामनाओं को देने वाळा है (पवमानः) सब को पवित्र करने वाळा है उस परमात्मा को (उभा) दोनों (देवा) दिव्य शक्तियों वाळे जो कर्मयोग और ज्ञानयोग हैं (नृचक्षसा) और ईश्वर के साक्षात् कराने वाळे (होतारा) अपूर्व सामध्ये देने वाळे ज्ञान तथा कर्म द्वारा (दैव्या) जो दिव्य शक्ति सम्पन्न हैं उनसे में (हुवे) परमात्मा का साक्षात्कार करता हूं॥

भावार्थ — ज्ञानयोगी और कर्मयोगी पुरुष जैना परमात्मा का साक्षात्कार कर सकता है इस मकार अन्य कोई भी नहीं कर सकता क्योंकि कर्ष द्वारा मनुष्य शक्ति बड़ा कर ईश्वर की दया का पात्र बनता है और ज्ञान द्वारा उनका साक्षात्कार करता है इसी अभिमाय से "ना-यमात्मा प्रत्यनेन लश्यों नमेध्या न बहुना श्रुतेन यमेवैष वृणुते तेन लश्यस्तस्येष आत्मा वृणुते तनुंस्वाम्" कर. २। २३॥ अर्थात् बहुत एड़ने पड़ाने से परमात्मा का साक्षात्कार नहीं होता किन्तु जब पुरुष सत्कर्मी बनकर अपने आप को ईश्वर के ज्ञान का पात्र बनाता है तो वह उसकी लाभ करता है। पात्र से तात्पर्य यहां अधिकारी का है और वह अधिकार ज्ञान तथा कर्म दोनों से उत्पन्न होता है केवल ज्ञान से नहीं इसका नाम समसमुख्य है अर्थात् ज्ञान योग तथा कर्मयोग दोनों साधनों से सम्पन्न होने पर जिज्ञास परमात्मा को लाभ करता है अन्यथा नहीं।

जिन लोगों ने क्रयसमुख्य मान कर केवल ज्ञान की ही मुख्यता सिद्ध की है उन के मत में वेद का कोई प्रमाण ऐसा नहीं मिलता जो कर्म से ज्ञान को बड़ा व मुख्य सिद्ध करे क्यों कि "कुर्वक्रेवेह कर्मीणि" यजुः ४०-२ इत्यादि मन्त्रों में कर्म का वर्णन यावदायुष कर्तव्यत्वेन वर्णन किया है और जो "तमेव विदित्वाति मृत्युमेति" यजुः ३१।१८।

इस प्रमाण को देकर कर्म की मुख्यता का खण्डन करते हैं सो ठीक नहीं क्यों कि इस में भी विदित्वा और एति ये दोनों क्रिया हैं अर्थात **उसको जान कर प्राप्त होते हैं ये भी दोनों किया हैं इससे सिद्ध है कि** जानना भी एक प्रकार की किया ही है इस किये जायते दनेनेति जानम पेशी व्यत्पत्ति करने पर ज्ञान भी एक कर्म की विशेष अवस्था ही सिद्ध होता है कुछ भिष्म बस्त नहीं इसी अभिपाय से " न तस्य कार्य करणं च विद्यते न तत्समश्राभ्यधिकश्च दृरयते । परास्य शक्तिविधिव श्रुयते स्वाभाविकी ज्ञानवलिकया च"श्वे.६।८। इत्यादि उपनिषद् वाक्यों में किया की मधानता पाई जाती है क्योंकि " ज्ञानबलाभ्यां सहिता क्रिया ज्ञानबलकिया" अर्थात क्षान और बल के सहित जो किया उसका नाम ज्ञान बळ किया है और व्याकरण का सामान्य नियम ये पाया जाता है कि अमधान में तृतीया होती है और ज्ञान बळ में तृतीया है इस छिये किया से उक्त वाक्य में कर्म की प्रधानता पाई जाती है। अथवा यों कही कि "एकं सांख्यं च योगं च यः पश्यति पत्रयति " सांख्य योग अर्थातु ज्ञानयोग और कर्ष योग दोनों सुक्ष विचार करने में एक ही हैं अर्थात अववोधात्मक कर्म का नाम ज्ञान है और केवळ अनुष्ठानात्मक कर्म का नाम कर्म है और जो म्राक्ति का साक्षात साथन अववोधात्मक कर्ष है इस लिये वहाँ भी ज्ञान कर्ष का समुचय है अर्थात मिळाप है दोनों मिळ कर ही मुक्ति के साधन हैं एक नहीं ॥७॥

भारंती पर्वमानस्य सरंखतीळां मृही । हुमं नी युज्ञमार्गमन्तिस्रो देवीः सुपेशंसः ॥ ८॥ भारंती । पर्वमानस्य । सरंस्वती । इलां । मृही । हुमम् । नः । युज्ञम् । आ । गृमुन् । तिस्रः । देवीः । सुऽपेशंसः॥८॥ पदार्थः—(भारती) ईश्वरिवषयकबुद्धः (सग्स्वती) विज्ञानबुद्धः इला, मही) सर्वपुज्या बुद्धः (तिस्नः) इमास्ति-स्रोऽपि (सुपेशसः, देवीः) सुखरूपा देव्यः (पवमानस्य) अखिलजनशोधकस्येश्वरस्य (इमम्, यज्ञम्) एतंयज्ञमभि (नः) असम्यम् (आगमन्) आगस्य प्राप्नुयः॥

पदार्थ—(भारती) विश्वर्ताति भरतस्तस्ययं भारती=ईश्वरवि-पियणी बुद्धि (सरस्वती) सरोविद्यतेऽस्या इति सरस्वती विविधज्ञान-विषिथणी बुद्धि और (इळा, मही) सर्वपूज्या बुद्धि (तिस्नः,) ये तीनों प्रकार की (सुपेशसः, देवीः) सुन्दर बुद्धियं (पवमानस्य) सब को पवित्र करने वाले परमात्मा के (इमं, यज्ञम्) इस ज्ञानरूपी यज्ञ में (नः) इमको (आगमन्) प्राप्त हों॥

भावार्थ — परमात्मा उपदेश करते हैं कि हे पुरुषो ! तुम झान-यझ में विद्या माप्ति के लिये मार्थना करो । इसी अभिमाय से उक्त मन्त्र में विद्याविधायक भारती, सरस्वती और इला ये नाम आये हैं। भारती, सरस्वती और विद्या ये एकार्थवाची शब्द हैं। इस मकार परमात्माने विद्याद्धि के लिये जीवों की मार्थना द्वारा उपदेश किया है। जैसा कि " थियोयोनः मचोदयात्" इस वेदमन्त्र में विद्या दृद्धि का उपदेश है ऐसा ही उक्तवन्त्र में विद्या दृद्धि के लिये उपदेश है।।।

त्वष्टारममुजां गोपां पुरोयावानुमा हुवे ।

इन्दुरिन्द्रो वृषा हरिः पर्वमानः प्रजापतिः ॥ ९ ॥ त्वष्टारम् । अप्रुऽजाम् । गोपाम् । पुरःऽयावानम् । आ । हुवे । इन्दुः । इन्द्रः । वृषां । हरिः । पर्वमानः । प्रजाऽपंतिः ॥९॥

पदार्थः—' लष्टारम् ) प्रलयकाले परमाणुरूपेण सृष्टेः

कर्तारम् (अग्रजाम्) सर्वेषामादिभृतम् (गोपाम्) सर्वेषां गक्षि-तारम् (पुरोयावानम्) सर्वोग्रणीदेवम् (आहुवे) वयमुपास्यलेन मन्येमहि सएव (इन्द्रः) प्रमणा सर्वेषां क्रेदियता (इन्द्रः) ऐश्वर्यवान् वृषा) सर्वेकामान् वर्षुकः (हिरः) दुःखानांहर्ता (पवमानः) पवित्रात्मा (प्रजापतिः) आखिलजनरक्षकश्चास्ति॥

पद्रियं——(त्वष्टारम्) त्वक्षतीति त्वष्टा = जो इस स्टिष्टि को मळय काळ में परमाणुरूप कर देता है जसका नाम त्वष्टा है (अग्रजाम्) अग्रेजाता अग्रजा = जो सब से प्रथम हो अर्थात् सबका आदिम्ळ कारण हो जसका नाम अग्रजा है (गोपाम्) गोपायतीति गोपाः = जो सर्वरक्षक हो जसका नाम यहां गोपा है (प्ररोयावानम्) जो सर्वाग्रणी है जस देव को (आहुवे) हम जपास्य समझें वही देव (इन्दुः) सबको प्रमाव से आई करने वाळा (इन्द्रः) परमेश्वर्यवाळा (द्रषा) सब कामनाओं की वर्षा करने वाळा (हरिः) और सब दुःखों को हर ळेने वाळा (प्रमानः) पवित्रात्मा और (प्रजापितः) सब प्रजा का पाळन करने वाळा है।

भावार्थ — इस मन्त्र में परमात्मा ने सृष्टि की उत्पत्ति, स्थिति, प्रकथकर्ता पुरुष विशेष का इस ज्ञान यज्ञ में उपास्य रूप से निर्देश किया है और त्वष्टादि द्वितीयान्त इस लिये हैं कि उपासनात्मक किया के ये सब कर्म हैं अर्थात् इनकी उपासना उक्त यज्ञ में की जाती है ॥९॥

अथोक्तज्ञानयज्ञ उपासनीयस्य परमात्मनो गुणा वर्ण्यन्तेः---

अब इक्त यज्ञ में उपातनीय परमात्मा के ग्रुण कथन करते हैं:— वनस्पतिं पवमानमध्वा सम्बद्धिध धार्रया ।

वनस्पात पवमानुमध्या समङ्गग्य यारया । सुद्दस्रवल्शुं हरितुं भ्राजमानं हिर्ण्ययम् ॥ १०॥ वनस्पति'म् । पुवृमान् । मध्वां । सम् । अङ्घि । धारंया । सहस्रंऽवल्शम् । हरितम् । भ्राजमानम् । हिरण्ययेम् ॥१०॥

पदार्थः—(पत्रमान) हे सर्वस्य पावयितः परमात्मन् ! भवान् (मध्वा, धारया) मुष्ठुत्र्वेण (वनस्पतिम्) इमं वनस्प तिम् (समङ्गिध) सिञ्चतु कथम्भृतम् (सहस्रवल्शम्) अनेक शाखम् (हरितम्) हरितवर्णम् (भ्राजमानम्) देदीप्यमानम् (हिरण्ययम्) भास्तरम् तं सिञ्चतु ॥

पदार्थ — (पवपान) हे सबको पवित्र करने वाळे परमात्मन्!
आप (मध्वा, धारया) सुदृष्टि से (वनस्पतिम्) इस वनस्पति को
(समङ्ग्धि) सींचें जो वनस्पति (सहस्रवन्त्रं) अनन्त मकार की है,
(हरितं) हरे रङ्गवाळी है, (भ्राजमानं) नाना मकार से देदीप्यमान है
और (हिरण्ययं) सुन्दर ज्योति वाळी है।

भावार्थ--परमातमा से प्रार्थना है कि वह चराचर ब्रह्माण्डगत वनस्पित को सिष्टचन करे । इस स्वभावोक्ति अळङ्कार द्वारा परमात्मा के दृष्टिकर्तृत्व भावका निरूपण किया है। इसी प्रकार अन्यत्र भी वेदमन्त्रों में "कल्माषप्रीवो रक्षिता वीरुध इषवः" अथ०३। ६। २७।५। इत्यादि स्थळों में वनस्पतिको परमात्मा के ग्रीवास्थानी वर्णन किया है। इसी प्रकार वनस्पति को विरादस्वरूप की श्रोभा वर्णन करते हुए ईश्वर से स्वभावसिद्ध प्रार्थना है।।१०॥

विश्वे देवाः स्वाहाकृतिं पर्वमानुस्या गत ।

वायुर्वृहस्पितिः सूर्योऽिमरिन्द्रः सुजोषसः ॥ ११॥ २५॥ विश्वे । देवाः । स्वाहाऽकृतिम् । पर्वमानस्य । आ । गृतु । वायुः । बृहुस्पिताः । सूर्यः । अमिः । इन्द्राः । सुऽजोषसः ॥११॥ पदार्थः—(पवमानस्य) सर्वपूज्यपरमात्मनः (स्नाहा-कृतिम्) स्वाचम् (वायुः) सर्वविधविद्याज्ञः (बृहस्पतिः) सुवक्ता (सूर्यः) दार्शनिकतत्वप्रकाशकः (अग्निः) प्रतिभाशाली (इन्द्रः) विद्यात्मकैश्वर्यवान् (विश्वे, देवाः) इने सर्वे विद्वांमः (सजोषसः) मिथः सखायः (आगत) अस्मिन् ज्ञानयज्ञे आगच्छन्तु ॥

पदार्थ — 'पवनानस्य ) सर्वपूज्य परमातमा की (स्वाहाकृतिं)
सुन्दरवाणी को (वायुः) सर्व विद्याओं में गति वाका (दृहस्पतिः)
सुन्दर वक्ता (सूर्य्यः) दार्शनिक तत्त्वों का मकाश्वक (आर्गनः) मितभा
शाली (इन्द्रः) विद्यारूषी ऐश्वर्यवाला (विश्वे, देवाः) ये सव विद्वान्
(सजोषसः) परस्पर मेमभाव रखने वाले (आगत) इस ज्ञान रूपी
एज्ञ में आकर उपस्थित हों।

भावार्थ — इस सूक्त के उपसंहार में विद्वानों की सङ्गति कथन की है कि उक्तगुणसम्पन्न विद्वान् लोग ज्ञानयज्ञ में आकर विविधनकार के ज्ञानों को उपलब्ध करें। तात्पर्य्य यह है कि इस मन्त्र में ज्ञानयज्ञ को सर्वेषिर वर्णन किया है। वस्तुतः ज्ञानयज्ञ सर्वेषिर है। इसी अभिनाय से गीता में कहा है कि "श्रेयान् द्रज्यमयाद्यज्ञ।उज्ञानयज्ञः परन्तप!" हे शत्रुतापक अर्जुन! द्रज्यमय यज्ञों से ज्ञानयज्ञ श्रेष्ठ है।।११॥

इति पञ्चमं मूक्तं पञ्च विशे। वर्गश्च समाप्तः ॥

५वां सुक्त और २५ वां वर्ग समाप्त हुआ॥

- CENTER

अथ नवर्चस्य षष्ठसुक्तस्य-

१-९ असितः काश्यपो देवलो वा ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता॥ छन्दः-१, २, ७ निचृद् गायत्री । ३-६, ९ गायत्री । ८ विराड् गायत्री ॥ षड्जः स्वरः ॥

अथ परमात्मनः सकाशाद्धलमाह्नादश्च प्रार्थ्यतेः— अव परमात्मा से बळ और आहाद की प्रार्थना की जाती है:— मुन्द्रया सोम् धार्रया वृषा पवस्व देवयुः। अञ्यो वारेष्वसमयुः॥ १॥

मुन्द्रया । सोम् । धारंया । वृषां । पृवस्व । देवृऽयुः । अन्यः । वारेषु । अस्मऽयः ॥ १ ॥

पद्रार्थः—(सोम) हे शान्त्यादिगुणसम्पन्न परमात्मन् ! भवान् (मन्द्रया) आह्नादिकया (धारया) वृष्ट्या (पवस्व) अस्मान्पुनातु यतोभवान् (वृषा) सर्वकामनाप्रदः (देवयुः) देव-।प्रेयः (वारेषु, अन्यः) पृथ्न्यादिविविधलोकेषु न्यापकश्चास्ति भवान् (अस्मयः) अस्मान्सदेच्लन् प्राणात् ॥

पद्मिश्चे—(सोम) हे शान्त्यादिगुणसम्पन्न परमात्मन्! आप (मन्द्रया) आहाद करने वाळी (धारया) दृष्टि से (पवस्व) हमको पवित्र करें क्योंकि आप (दृषा) सब कामनाओं के देने वाळे हैं। (देवगुः) देवताओं के मिय हैं और (वारेषु, अव्यः) पृथिव्यादि ळोक छोकान्तरों में व्यापक हैं आप (अस्मगुः) हमको प्राप्त होकर आनन्दित करें। भावार्थ--परमात्मा इस अक्षाण्ड में सर्वत्र विराजमान है। दैवीसम्पत्तिवाळे छोग उसको पा सकते हैं। इस अभिमाय से परमात्मा को इस मन्त्र में देविय कथन किया गया है। वस्तृतः परमात्मा न किसी का प्रिय और न किसी का देवी है।।।।

अभि त्यं मद्यं मदामिन्द्विन्द्र इति क्षर । अभि वाजिनो अर्वतः ॥२॥ अभि । त्यम् । मद्यम् । मद्यम् । इन्द्रो इति । इन्द्रंः । इति । क्षर । अभि । वाजिनः । अर्वतः ॥२॥

पदार्थः——(इन्दो) हे प्रेममय ! परमात्मन् ! भवान् (त्यं, मदं, मद्यम् ) तमाह्णद्जनकं प्रेममयं मद्यम् (अभिक्षर् ) वर्षतु यः (अभि, वाजिनः ) अखिलबलकारकबरतुषु मदर्दः (अवतः) यक्षेश्वरेण सर्वत्रव्याप्ति कारयति ॥

पदार्थ--( इन्दो ) हे शेममय ( इन्द्र ) परमात्मन, आप ( त्यं, मदं, मदम् ) उस आह्वाद जनक अपने प्रेममय मद की (अभि क्षर)दृष्टि करें जो (अभि, वाजिनः) सब बलकारक बस्तुओं में से इमारे योग्य हैं (अर्वतः) और जो ऐश्वर्य द्वारा सर्वत्र न्याप्त करानेवाला है।।

भावार्थ--इस मन्त्र में सर्वोपिर हर्षजनक परमात्मा के मेम की मार्थना की गयी है ॥२॥

अभि त्यं पूर्व्यं मर्दं सुवानो अर्ष पृवित्र आ। अभि वाजुमुत श्रवः ॥३॥ अभि । त्यम् । पूर्व्यम् । मदंम् । सुवानः । अर्षे । पवित्रे ।

आ। अभि। वार्जम् । उत्त । श्रवंः ॥३॥

पदार्थः——भवान् ( त्यम्, पूर्व्यम्, मदम् ) तं नित्यानन्दम् ( सुवानः ) उत्पादयति येन जनः शश्वत्भीयते अतो भवान् ( आभि, वाजम् ) सर्वविधवलम् ( उत ) तथा ( श्रवः ) कीर्तिम् ( अर्ष ) महाम्प्रयच्छ ॥

पद्धि——(पिवत्र) हे सबको पावन करने वाळे परमात्मन्! आप (त्यं, पूर्व्यं, मदं) उस नित्यानन्द को (स्वानः) प्रदान करने वाले हैं जिससे मनुष्य सदैव के लिये आनन्दलाभ करता है इसिलये आप (अभि, वार्ज) सब प्रकार का बल (उत) और (अवः) ऐश्वर्यं हमको (अर्ष) प्रदान करें ॥३॥

अर्च द्रप्सास् इन्द्वं आपो न प्रवतीसरन् । पुनाना इन्द्रमाशत ॥४॥

अनु । द्रप्सार्सः । इन्देवः । आपः । न पृऽवता । असर्न् । पुनानाः । इन्द्रेम् । आशत ॥४॥

पदार्थः—(द्रप्तासः) गमनशील ईश्वरः (इन्दवः) ऐश्वर्यसम्पन्नः (अनु) सर्वत्र अश्नुते (प्रवता, आपः, न) स्यन्दमानं जलमिव (असरन्) सरित स एव (पुनानाः) लोकं शोधयन् (इन्द्रम्) ऐश्वर्यम् (आशत्) ददाति ।

पदार्थ--( द्रप्तासः ) गतिशीक परमात्मा (इन्दवः) ऐश्वर्य-सम्पन्न (अतु) सर्वत्र व्याप्त हो रहा है (भवता, आपः, न) बहते हुए जल्लों के समान ( असरन् ) गति करता है । उक्त परमात्मा (पुनानाः) पवित्र करता हुआ ( इन्द्रं ) ऐश्वर्य्य को ( आश्रत ) देता है ।

भावार्थ--जिस प्रकार सर्वत्र बहते हुए जल इस पृथिनी को नाना प्रकार के छतागुल्मादिकों से सुशोभित करते हैं इसी प्रकार परमा-त्मा अपनी व्यापकता से प्रत्येक पाणों में आहाद उत्पन्न करता है।।।।।

> यमत्यंमिव वाजिनै मृजन्ति योषणो दर्श । वने क्रीळेन्तमत्यंविम् ॥५॥२६॥

यम् । अत्यंम्ऽइव । वाजिनंम् । मृजिन्तं । योषेणः । दशं । वने । क्रीलन्तम् । अतिऽअविम् ॥५॥२६॥

पदार्थः—( यम्, अत्यम् ) यं सर्वगं परमात्मानम् (यो-षणः, दश् ) दश प्रकृतयः ( वाजिनम्, इव ) जीवात्मानमिव

(मृजन्ति ) शोधयन्ति स जीवात्मा योहि (वने ) शरीररूपेवने (क्रीलन्ति ) विहरति तथा च (अत्यविम् ) इन्द्रियग्रामात्परोस्ति ॥

पद्र्श्य--(यं) जिस (अत्यं) सर्वव्यापक परमात्मा को (योषणः, दश ) दश प्रकार की प्रकृतियें (वाजिनम्, इव ) जीवात्मा के समान (मृजन्ति ) शोभायुक्त करती हैं वह जीवात्मा जो (वने ) शरीर रूपी वन में (कीळिन्ति ) कीड़ा कर रहा है और (अत्यविम् ) इन्द्रियसंघात से परे हैं।

भावार्थ--जिस प्रकार पांच ज्ञानेन्द्रिय और पांच कर्मेन्द्रिय ये दशो मिळ कर जीवात्मा की महिमा को बढ़ाते हैं इसी प्रकार पांच सूक्ष्म भूत और स्थूळभूत ये दोनों प्रकृतियें मिळ कर परमात्मा के महत्व को वर्णन करते हैं कई एक छोगों ने दश के अर्थ यहां दश उँगुळियें दी हैं उनके मत में सोम रस दश उँगुळियों से छेपट कर खाया जाता है इस

ि से दश से उन्हों ने दश उँगिलियें की हैं पहले तो ये वात अन्यथा है कि सोमरस उँगुलियों से खाया जाता है क्योंकि सोमरस पीने की चीज है खाने की नहीं, अन्य युक्ति ये हैं कि इस मण्डल के प्रथम सक्त मं० ज में ग्रम्भिनित योपणा दश ये पाठ आपा है जिस से दश इन्द्रियों का ग्रहण किया गया है उँगुलियों का नहीं ॥५॥२६॥

तं गोभिर्वृषणं रसं मदाय देववीतये । स्रुतं भराय सं सृज ॥६॥ तम् । गोभिः । वृषणम् । रसम् । मदाय । देववीतये । स्रुतम् । भराय । सं । सृज ॥६॥

पदार्थः--(तम्) पूर्वोक्तं परमात्मानम् ( वृषणम् ) कामपूरकं (मदाय) आह्वादाय (रसम् ) रसरूपम् (देववीतये ) ऐश्वर्यमुत्पादयितुम् (भराय) धारायितुम् (सुतम्) स्त्रतः सिद्धम् (संस्च ) ध्यानविषयीकुरुत् ॥

पद्मर्थ——(तम्) उक्त परमात्मा को (द्यणम्) जो कामनाओं का देने वाला है (मदाय) आहाद के लिये (रसम्) रस रूप है (देववीतये) ऐश्वर्य उत्पन्न करने के लिये (मराय) धारण करने के किये (सुतम्) स्वतः सिद्ध उस परमात्मा को (संस्कृत) ध्यान का विषय बनाओ।

भावार्थ — परमात्मा उपदेश करता है कि है जीव तू सर्वे।पिर ब्रह्मानन्द के देने वाले ब्रह्म को एकमात्र छक्ष्य बनाकर उस के साथ तू अपनी चित्त द्वातियों का योग कर इसका नाम आध्यातिक योग है रसके अर्थ यहां ब्रह्म के हैं किसी रस विशेष के नहीं क्योंकि "रसो वै सः रसं ह्येवायं छब्ध्वा आनन्दी भवति" तै ० २ । ७ । अर्थात् वह ब्रह्म आनन्द स्वरूप है और उसके आनन्द को लाभ करके जीव आनन्दित होता है ॥६॥

> देवो देवाय धार्येन्द्रीय पवते सुतः । 🔧 🦠 पयो यदस्य पीपर्यत् ॥७॥

देवः । देवार्य । धार्रयार्श इन्द्रीय । पृवते । सुतः । पर्यः । यत् । अस्य । पीपर्यत् ॥७॥

पदार्थः — (देवः) प्रकाशस्त्ररूपः परमात्मा (देवाय) दिव्यशक्तये (इन्द्राय) ऐश्वर्यवते जिज्ञासवे (धारया) आनन्द वृष्ट्या (पवते) पवित्रीकरणं धारयति (सुतः) आनन्दस्या-विभीवकः सोऽस्ति (यत्) यतः (अस्य) इमं जिज्ञासुम् (पयः) पानाईमानन्दं (पीपयत्) पाययति अत आविभीवक आनन्दस्यारित ॥

पद्धि—(देवः) दीव्यतीति देवः प्रकाशस्त्ररूप परमात्मा (देवाय) दिव्यशक्तिधारी (इन्दाय) परमऐर्श्वयं वाळे जिज्ञासु के िळये (धारया) आनन्द की दृष्टि से (पवते) पवित्र करता है (सुतः) आनन्दों का आविभीव करने वाळा है (यत्) जो (अस्य) इस पूर्वोक्त जिज्ञासु को (पयः) पानाई आनन्द को (पीपयत्) पिळाता है इसिळिये वह आनन्दों का आविभीव करने वाळा है।।

भावार्थ — परमात्मा ही सब आनन्दों का आविभाव करनेवाला है। वह जिन पुरुषों को ब्रह्मानन्द का पात्र समझता है उनको आनन्द मदान करता है, यहां देव शब्द के अर्थ परमात्मा और दूसरे देव शब्द के अर्थ जिज्ञास के — "स्याचैकस्य ब्रह्मशब्दवत्" ब्र॰ सु०२।३।५। इस सुत्र से ब्रह्मशब्द के समान हैं अर्थात् "तपसा ब्रह्म विजिज्ञासस्त तपो ब्रह्मोति" तै॰ ३।२। इस वाक्य में पहले ब्रह्म झब्द के अर्थ ईश्वर के हैं, दूसरे ब्रह्मशब्द के अर्थ तप के हैं, जिस प्रकार इसमें एक ही स्थान में दो अर्थ हो जाते हैं उसी प्रकार उक्त मन्त्र में देव शब्द के दो अर्थ करने में कोई दोष नहीं ॥ ७॥

> आत्मा युज्ञस्य रह्यां सुष्वाणः पवते सुतः । प्रत्नं नि पाति काव्यंम् ॥८॥

आत्मा । युज्ञस्य । रंह्या । सुस्त्रानः । प्वते । सुतः ।

प्रत्नम् । नि । पाति । काव्यम् ॥८॥

पदार्थः — पूर्वोक्तः परमातमा (यज्ञस्य, आतमा) यज्ञस्य आतमाऽस्ति (सुष्वाणः) सर्वस्य प्रेरकः तथा (स्रुतः) आनन्द-स्य आविभीवयिता (रंह्या) सर्वत्रगत्या (पवते) पुनाति, स एवं (प्रत्नं, कान्यम्) प्राचीनं कान्यम् (निपाति) निरन्तरं रक्षति॥

पदार्थ — अपूर्वोक्त परमात्मा (यज्ञस्य, आत्मा) यज्ञ का आत्मा है (सुष्वाणः) सर्वभेरक और (सुतः) आनन्द का आविभोवक (रंहा) सर्वत्र गति रूप से (पवते) पवित्र करता है वहीं परमात्मा (प्रतं, काव्यम्) प्राचीन काव्य की (निपाति) रक्षा करता है।

भावार्थ — परमात्मा सब यज्ञों का आत्मा है अथीत् ब्रह्मयज्ञ, देवयज्ञ, ध्यानयज्ञ, ज्ञानयज्ञ इत्यादि कोई यज्ञ भी उसकी सत्ता के विना नहीं हो सकता इसी अभिमाय से ब्रह्मज्ञान की कई एक पुस्तकों में परमात्मा को अधियज्ञ रूप से वर्णन किया है, जो इस मन्त्र में काव्य ज्ञाव्य आया है वह 'कवते इति कविः' इस व्युत्पत्ति से ज्ञानी का अभिधायक है और 'कवेः कमें काव्यम्' इस प्रकार सर्वज्ञ प्रमात्मा की रचना रूप

वेद का नाम यहां काव्य है किसी आधुनिक काव्य का नहीं, तात्वर्य यह है कि वह अपने ज्ञानरूपी, वेद-काव्य द्वारा उपदेश करके सृष्टि की रक्षा करता है ॥ ८ ॥

> प्वा पुंनान इन्द्रयुर्भदं मदिष्ठ वीतये । गुर्हा चिद्दधिषे गिरंः ॥९॥२७॥

षुव । षुनानः । इन्द्रऽयुः । मर्दम् । मृद्<u>ष्</u>ष्ठ् । वीतये । ग्रहा । चित् । दि्षेषे । गिरः ॥९॥

पदार्थः — हे परमात्मन् ! (गुहा) भवान् स्वज्ञानमय्यां गुहायां (गिरः) वेदवाचः (दिधिषे) धारयति (चित्) यतः (इन्द्रयुः) भवान् ऐश्वर्यमभिलाषुकः अतः (वीतये) ऐश्वर्याय ताभिः (मदं, मदिष्ट) आनन्दं वर्द्धयतु॥

पदार्थ -- हे परमात्मन् ! (गुहा) आपने अपनी ज्ञानरूपी गुहा में (गिरः) वेदरूपी वाणियों को (दिधिषे) धारण किया है (चित्) क्योंकि (इन्द्रयुः) आप ऐश्वर्य के चाहनेवाले हैं इसलिये (बीतये) ऐश्वर्य के लिये (मदं, मदिष्ठ) उनके द्वारा हमारे आनन्द को बढ़ाइये॥

भावार्थ — परमात्मा के ज्ञान में वेद सदैव रहते हैं आदि सृष्टि में परमात्मा छोकोपकार के लिये उनका आविर्भाव करता है इसी अभिमाय से यहां काव्य अर्थात् वेद को प्रक्र अर्थात् सनातन विशेषण दिया है वेदों के नित्य मानने का भी यहां प्रकार है अर्थात् पत्येक सर्ग के आदि में परमात्मा अपने ज्ञानरूप वेदों का आविर्भाव करता है और प्रक्र काळ में परमात्मा के ज्ञानरूप से वेद विराजमान रहते हैं ॥९॥

इति षष्ठं सूक्तं सप्तविंशतितमो वर्गश्च समाप्तः ।। छडा सक्त और सत्ताईसवां वर्ग समात हुआ।' अथ नवर्चस्य सप्तमस्य सूक्तस्य-

१–९ असितः काश्यपो देवलो वा ऋषिः । पवमानः सोमो देवता । छन्दः—१,३, ५–९ गायत्री । २ निचृद्गा-यत्री । ४ विराङ्गायत्री । षड्जः स्वरः ॥

अथ परमात्मनो विविधगुणाकरत्वं वर्ण्यते-

अब परमात्मा को अनेक धर्मों का आधार कथन करते हैं: — असृप्रमिन्देवः पथा धर्मन्नृतस्यं सुश्रियः ।

विदाना अस्य योजनम् ॥१॥

असृत्रम् । इन्देवः । पथा । धर्मन् । ऋतस्य । सुऽश्रियः ।

विदानाः । अस्य । योर्जनम् ॥१॥

पदार्थः—(इन्दवः) विज्ञानिनः (अस्य) अस्य परमा-त्मनो हि (योजनम्) सम्बन्धम् (विदाना) जानन्तः (सु-श्रियः) विविधशोभाः दधति (ऋतस्य) तथा च सत्यस्यास्य परमात्मनः (धर्मन्) धर्माणे तिष्ठन्तः (असृग्रम्) सुगुणान्

लभन्ते ॥

पदार्थ — (इन्दवः) विज्ञानी पुरुष (अस्य) इस परमात्मा के (योजनम्) सम्बन्ध को (विदाना) जानते हुए (सुश्रियः) अनन्त पकार की श्रोभाओं को धारण करते हैं (ऋतस्य) और इस सत्यरूप परमात्मा के (धर्मन्) धर्म में गहते हुए (अस्प्रम्) अच्छे गुणों को काम करते हैं।

भावार्थ-जो पुरुष परमात्मा और मकृति के सम्बन्ध को जा-

नते हैं और परमात्मा के ययार्थ ज्ञान को जानकर उसके धर्मपथ पर चळते हैं वे संसार में ऐश्वर्य को पाप्त होते हैं ।। १ ।।

> प्र धारा मध्वी अग्रियो मुहीरुपो वि गहिते । हृविर्हेविष्यु वन्द्यः ॥२॥

प्र । घारा । मध्वः । अग्रियः । मुहीः । अपः । वि । गाहते । हविः । हविष्षु । वन्द्यः ॥२॥

पदार्थः — (हिनिष्षुः) सर्वेष्वादेयपदार्थेषु (हिनः) स-वीधिकप्राह्योऽस्ति (वन्दः) विश्ववन्दनीयः स एव (अग्रियः) अग्रणीः परमात्मा (मध्वः, धाराः) मधुरधाराभिः (महीः) पृथि-वीम् (अपः) द्युलोकञ्च (विगाहते) अवगाहते॥

पदार्थे—(हविष्तु) 'ह्यते गृह्यत हति हविः' संपूर्ण प्रहणयोग्य पदार्थों में से जो (हविः) सर्वोपिर ग्राह्य है और (बन्द्यः) सम्पूर्ण विश्व से बन्दनीय है वह (अग्रियः) अग्रणी परमात्मा (मध्तः, धाराः) मीठी धाराओं से (महीः) पृथिवी छोक तथा (अपः) द्युक्रोक को (विगाहते) अवगाहन करता है।। २।।

भावार्थ--सर्वजनवन्दनीय परमात्मा छोकछोकान्तरों में सर्वत्र ही अपने मधुर थानन्द की दृष्टि करता है।। २।।

प्र युजो वाचो अग्रियो वृषावंचकद्द्रने । सद्याभि सत्यो अध्वरः ॥३॥ प्र । युजः । वाचः । अग्रियः । वृषां । अवं । चृकृदत् । वने । सद्यं । अभि । सत्यः । अध्वरः ॥३॥ पदार्थः —-हे परमात्मन् ! भवान् (अध्वरः) अहिंसकः सत्यवर्तमनोदर्शकश्चास्ति (सत्यः) सत्यस्वरूपः (वृषा) अखि- लकामवर्षणशीलः तथा (अग्रियः) सर्वाग्रणीः तथा (प्रयुजः, वाचः) उपयुक्तवाचां प्रकाशकः अस्ति (वने, सद्म, अभि) या। ज्ञिकोपासनासु (अव. चकदत्) संस्थाप्यते ॥

पद्धि——हे परमात्मन् ! आप (अध्वरः) " नध्वरतीत्यध्वरः अध्वानं राति वा अध्वरः " हिंसाविजित हैं और सत्य का रास्ता दिख्छाने वाळे हैं (सत्यः) मत्य स्वरूप हैं (हृषा) कामनामद तथा (अध्यः) सव से अग्रणी और (भग्रुनः, वाचः) उपयुक्तवाणी के बोळनेवाळे हैं (वने, सब, अभि) याज्ञिक उपासनाओं में (अव, चक्रदत्) उपास्य दहराये जाते हैं।

भावार्थ--परमात्मा सत्यस्त्ररूप अर्थात् त्रिकाळावाध्य है ऐसे सत्यादि पदों से क्पनिषदों में "सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म" ये छक्षण किये गये हैं ॥ ३ ॥

परि यत्कान्यां कृविर्नुम्णा वसानो अर्षति । स्वर्वाजी सिपासति ॥४॥

परि । यत । काव्यां । कृषिः । चृम्णा । वस्नानः । अर्षति । स्वः । वाजी । सिसासति ॥श॥

पदार्थः --स परमात्मा (कविः) सर्वज्ञः (नृम्णा) ऐ-श्वर्यम् (वसानः) धारयति (पर्यषेति) सर्वगतिरस्ति (स्वर्वाजी) आनन्दमयवलवान् तथा (काव्या, सिषासति) कविकर्माणि प्रचिचारयिषति॥ पदार्थ—-वह परमात्मा (किवः) सर्वज्ञ है "कवते जानाति सर्विमिति किवः" जो सबको जाने उसका नाम किव है और (उम्णा) ऐक्यों को (वसानः) धारण करनेवाळा (पर्यपिति) सर्वत्र प्राप्त है (स्वर्वाजी) आनन्दरूप बळवाळा है तथा काच्या, सिपासिति) किवित्व-रूप कमों के प्रचार की इच्छा करता है ॥४॥

पर्वमानो अभि स्पृष्टो विश्वो राजेव सीदति । यदीमृण्वन्ति वेधसः ॥५॥२८॥

पर्वमानः । अभि । स्पृधंः । विशः । राजाऽइव । सीदृति । यत् । ई । ऋण्वन्ति । वेधसः ॥५॥

पदार्थः—(पवमानः) सर्वस्यपाविता (अभि, स्पृधः) सर्वोत्कर्षेण वर्तमानः (विद्यः, राजा, इव, सीदिति) प्रजाः राजेवानुशास्ति (यद्, ईम्) सम्यक् (ऋण्वन्ति) सत्कर्मसु प्रे-रयति (वेधसः) सर्वोपरिज्ञाता विधाता चास्ति ॥

पदार्थ — (पवनानः) "पवते, इतिपवमानः" सबको पवित्र करने वाला (अभिस्पृधः) सबको मर्दन करके विराजमान हैं (विद्यः राजा, इव सीदति) पजाओं को राजा के समान अनुशासन करता है (यद्, ईम्) भली भाँति (ऋण्वन्ति) सत्कर्मों में पेरणा करता है (वेपसः) सर्वोपिर बुद्धिमान् है ॥

भावार्थ — राजा की उपमा यहाँ इस छिये दी गयी है कि राजा का शासन छोकपिसद्ध है इस अभिमाय से यहाँ राजा का दृष्टान्त है, ईश्वर के समान वल्रसूचना के अभिमाय से नहीं और जो मन्त्र में बहु-वचन है वह व्यत्यय से हैं ॥ ६। २८। अब्यो वारे परि प्रियो हरिर्वनेषु सीदति । रेभो वेनुष्यते मती ॥६॥

अब्यः । वारे । परि । प्रियः । हरिः । वनेषु । सीद्ति ।

रेभः । वनुष्यते । मृती ॥६॥

दिलोकेषु (पिर, सीदिति) संतिष्ठते (प्रियः) सर्विहितकरोऽस्ति (हिरः) अखिलजनस्य दुःखं हरित (वनेषु) उपासनादिभ-क्तिषु तस्यैवोपासनया (मती, वनुष्यते) बुद्धिः शुच्चिति (रेभः) वेदादिशब्दप्रकाशकोऽस्ति ॥

पढार्थः -- स परमेश्वरः ( अन्यः, वारे ) प्रकाशमानभ्वा-

पदार्थ-वह परमात्मा (अव्यः, नारे) "अव्यते प्रकाशते इति अविभ्वं।दिलोकः" प्रकाशनाळे लोकों में (परि, सीदति) रहता

है <sup>(</sup> पियः <sup>)</sup> सर्विषय है ( हरिः <sup>)</sup> सब के दुःखों को इस्ण करनेवाछा है, (बनेपु) उपासनादि भक्तियों में उसी की उपासना से (मती, बनुष्यते)

(वन्तु) उपासनादि भारत्या में असा का उपासना से (मता, बनुष्यते बुद्धि निर्मेळ होती है (रेभः) वेदादि शब्दों का प्रकाशक है।।

भावार्थ--परमात्मा सब कोककोकान्तरों में व्यापक है और भक्तों की बुद्धि में विराजमान है अर्थात् जिसकी बुद्धि उपासनादि सत्कर्मों से निर्मक हो जाती है उसी की बुद्धि में परमात्मा का आभास पड़ता है ॥६॥

स वायुमिन्द्रमुखिना साकं मदेन गच्छति । रणा यो अस्य धर्मभिः ॥७॥

सः । वायुष् । इन्द्रेष् । अश्विनां । साकष् । मदैन । गुच्छ-

ति । रण । यः । अस्य । धर्मभिः ॥७॥

पदार्थः—(यः) यः पुरुषः (अस्य, धर्मिभः) अस्य परमात्मनः धर्मैः सह वर्त्तमानः (रणा) रमते (सः) समनुष्यः (वायुम्) ज्ञानिना (इन्द्रम्) ऐश्वर्यवता (अश्विना) ज्ञान-योगिकर्मयोगिभ्यां च (साकम्) सह (मदेन) गर्वेण (ग-च्छति) याति॥

पद्रार्थ--(यः) जो पुरुष (अस्य, धर्माभिः) इस परमात्मा के धर्मों को धारण करता हुआ (रणा) रमण करता है (सः) वह (वायुम्) ज्ञानी यज्ञकर्मा पुरुष के और (इन्द्रम्) ऐश्वर्यवाळे पुरुष के (अश्विना) ज्ञानयोगी और कर्मयोगी पुरुष के (साकम्) साथ (मदेन) अभिमान से (गच्छित) चक्र सकता है ॥

भावार्थ — जो पुरुष परमात्मा के अपहतपाप्मादि धर्मों को धारण करता है वह ज्ञानी विज्ञानी आदिकों की सब पदिवयों को प्राप्त होता है अर्थात् अभिमान के साथ वह ज्ञानी विज्ञानी विद्वानों के मद को मर्दन कर सकता है।। ७।।

आ मित्रावर्रुणा भगं मध्वः पवन्त ऊर्मयः । विदाना अस्य शक्मभिः ॥८॥

आ। मित्रावरुणा। भर्गम्। मध्वः। पुवृन्ते । ऊर्मयः।

विदानाः । अस्य । शक्मंभिः ॥ ८॥

पदार्थः — येषां विदुषाम् ( मध्वः, ऊर्मयः ) मधुरवृत्तयः ( भगम् ) ईश्वरैश्वर्यमाभि प्रवर्तन्ते तथा ( मित्रावरुणा ) ईश्वरस्य प्रेमाकर्षणशक्तिमभि च प्रवर्तन्ते, ते (विदाना) विद्वांसः (अस्य, शक्तमभिः) परमात्मानन्दैः ( आपवन्ते ) कृत्स्नं जगत्पुनन्ति ॥

पदार्थ — जिन विद्वानों की (मध्वः, ऊर्मयः) मीठी दृत्तियें (भगम्) ईश्वर के ऐश्वर्य की ओर छगती हैं तथा (मित्रावरुणा) ईश्वर के प्रेम और आकर्षणरूप शक्ति की ओर छगती हैं वे (विदाना) वि- हानी (अस्य, शवमिः) इस परमात्मा के आनन्द से (आ, पवन्ते) सम्पूर्ण संसार को पवित्र करते हैं।

भावार्थ — ईश्वरपरायण लोग केवल अपने आप का ही उद्धार नहीं करते किन्तु अपने भावों से सम्पूर्ण संसार का उद्धार करते हैं ॥८॥

असम्यं रोदसी रृपिं मध्यो वार्जस्य सातये । श्रवो वसूनि सञ्जितम् ॥९॥२९॥

अस्मभ्यंम् । रोदसी इति । रायम्। मध्यः । वाजस्य । सातये ।

श्रवंः । वसूनि । सं । जित्म ।

पदार्थः -- हे परमात्मन् ! (रोदमी) द्यावापृथिव्योर्मध्ये (मध्यः, वाजस्य) महतोवलस्य (सातये) प्राप्तये (रियम्) धनम् (श्रवः) ऐश्वर्यम् (वस्ति) रह्नानि च (सिञ्जितम्) प्रयच्छतु मह्यम् ॥

पदार्थ — हे परमात्मन् ! ( रोदमी ) दिव और पृथिवी छोक के मध्य में (मध्यः, वानस्य ) बड़े बळ की ( सातये ) प्राप्ति के लिये ( रिथम्) धन ( श्रवः ) ऐश्वर्ध ( बस्नुनि ) रतन ( सिञ्जितम् ) इमको आपदेयाँ ॥

भावार्थ--परमात्मा जब पसन्न होता है तो नाना प्रकार की विभूतियों का पदान करता है क्योंकि जो विभूतियें हैं वह सब परमात्मा का ऐश्वर्य है जैसा कि "यद्यद्विभृतिमत्सत्वं श्रीमदूर्जितमेववा।

तत्तदेवावगच्छत्वं मम तेजोंशसंभवम्" गीता । अर्थात् जो कुछ विभृति वाळी या शोभा वाळी या वळ वाळी वस्तु है वह सब परमात्मा के ऐश्वर्य की सुचक हैं ॥९॥

> इति सप्तमं सूक्तमेकोनित्रश्चरामोवर्गश्च समाप्तः ॥७॥२९॥ यह सातवां सुक्त और उनर्तासवांवर्ग समाप्त हुआ ॥ अप्रशा

## अथ नवर्चस्य अष्टनसृक्तस्य-

१-९ असितः काश्यपो देवलो वा ऋषिः । पवमानः सोमो देवता । छन्दः-१, २, ५, ८ निचृद्गायत्री । ३, ४, ७ गायत्री । ६ पाद निचृद्गायत्री । ९ विराड् गायत्री । पड्जः स्वरः ॥

सम्प्रति सोमात्परमात्मनो निखिलकार्यसिद्धिः कथ्यते ।

अब उक्त सोमखभाव परमात्मा से कामनाओं की सिद्धिं कथन करते हैं।

एते सोमां अभि प्रियमिन्द्रंस्य कार्ममक्षरन् । वर्धन्तो अस्य वीर्यंम् ॥१॥

पुते । सोर्माः । अभि । प्रियम् । इन्द्रस्य । कामम् । अक्षरन् । वर्धन्तः । अस्य । वीर्यम् ॥१॥

पदार्थः -- ( अस्य, इन्द्रस्य ) अस्य जीवात्मनः ( आभि, श्रियम्, कामम् ) अभितइष्टां कामनाम् (अक्षरन्) ददत् (वीर्धम्)

तद्वलं च (एते, सोमाः) असौ परमात्मा (वर्धन्तः) समिद्धं कुर्वन्नास्ते।

पदार्थ — (अस्य) इस (इन्द्रस्य) जीवात्मा की (अभिपियम्, कावम्) अभीष्ट-कामनाओं को (अक्षरन्) देता हुआ (वीर्यम्) उसके वळ को (एते, सोमाः) उक्त परमात्मा (वर्धन्तः) बढ़ाता है।।

भावार्थ-"बलमासे बलं मेदेहि वीर्यमिस वीर्य मेदेहि" अथ० २।३।१७ जिस प्रकार इस मन्त्र में परमात्मा मे बल वीर्यादिकों की पार्थना है इसी प्रकार इस मन्त्र में भी परमात्मा से बल वीर्यादिकों की पार्थना है॥१॥

> युनानासंश्रम्पदो गच्छन्तो वायुम्श्विना । ते नो धान्तु सुवीर्यम् ॥२॥

पुनानासः । चुमूसदः । गर्चछन्तः । वायुम् । अश्विनां । ते । नः । धान्तु । सु । वीर्यम् ॥२॥

पदार्थः--(पुनानासः) सर्वजनं पुनानः परमात्मा (चमू-षदः) प्रतिसैनिकबलं विद्यमानः (अश्विना) प्रत्येकं कर्मयोगिनं ज्ञानयोगिनं च तथा (व युम्) गमनशीलं विद्यांनं च (गच्छन्तः) प्राप्नुवन् (ते) स ईश्वरः (नः) अस्माकम् (सुर्वार्यम्) सुतेजः (धान्तु) धारयतु॥

पद्धि—( पुनानासः ) सबको पितत्र करने वाला परमात्मा (चमूपदः) जो प्रत्येक सैनिक बल में रहता है (आश्वना) प्रत्येक कर्म योगी और ज्ञानयोगी को तथा (वायुम्) गार्तशील विद्वान को (गच्छन्तः) जो प्राप्त है (ते) वह परमात्मा (नः) हमको (सुवीर्यम्) सुन्दरबलं (धान्तु) धारण कराये ॥२॥

इन्द्रंस्य सोम् राधंसे पुनानो हार्दि चोदय । ऋतस्य योनिंमासदंम् ॥३॥

इन्द्रस्य । सोम् । राधंसे । पुनानः । हार्दि । चोद्यु । ऋतस्यं । योनिम् । आसर्दम् ॥३॥

पदार्थः -- हे परमात्मन् ! भवान् (ऋतस्य, योनिम्) सलरूपिणो यज्ञस्य जनकः (आसदम्) कृतस्नानां सल्यवादिनां हृत्सु वर्तमानोऽस्ति (सोम) हे सौम्यस्वभाव भगवन् ! (हार्दि) अभिल्यितसिद्धये (इन्द्रस्य) जीवात्मानम् (राधसे) ऐश्वर्यार्थम्

(चोदय) प्रेरयतु, यतः ( पुनानः ) सर्वस्य शोधको भवानेव ॥ पदार्थे—(ऋतस्य, योनिम्) हे परमात्मन्! आप सत्यरूपी यज्ञ

के कारण हो (आसदम्) पत्येक सत्यवादी के हृदय में स्थिर हो (सोम) हे सौम्य स्वभाव परमात्मन ! (हार्दि) आभिळाषित कामनाओं की मिद्धि के किये (इन्द्रस्य) इस जीवात्मा की (राधसे) ऐश्वर्य के छिये (चोदय)

का क्रिया (इन्द्रस्य) इस जावातमा का (रायस) एत्वय का छ्या (चाद्य) आप प्रेरणा करें क्यों।के (युनानः) आप सब को पावित्र करने वाळे हैं।।

भावार्थ — सत्य का स्थान एकपात्र परमात्मा ही है इसी अभिपाय से "ऋतंचसत्यं चार्भोद्धात्तपसः" इस मन्त्र में यह लिखा है कि दी। प्तिमान परमात्मा से ऋत और सत्य अर्थात् ऋत जास्तीयसत्य, और सत्य वस्तुगतसत्य ये दोनों प्रकार के सत्य परमात्मा के आधार पर ही स्थिर रहते हैं इस अभिपाय से यहाँ परमात्मा को ऋत की योनि कहा गया है योनि के अर्थ यहाँ कारण के हैं ॥३॥

मृजन्ति त्वा दश् क्षिपी हिन्वन्ति सम्म धीतर्यः । अनु विर्मा अमादिषुः ॥४॥ मृजन्ति । त्वा । दश्चं । क्षिपंः । हिन्वन्ति । सप्त । धीतयः । अर्चु । विप्राः । अमादिषुः ॥४॥

पद्यर्थः — हे परमात्मन् ! (त्वा, दश, क्षिपः) भवन्तं पञ्च सृक्ष्मभृताः पञ्च च स्थूलभृता एते दश (मृजन्ति) ऐश्वर्यवन्तं कुर्वान्त तथा (सप्त, धीतयः) सप्तमहद्दादिपकृतयः भवन्तम् (हिन्चन्ति) गतिरूपेण वर्णयन्ति (अनु) ततः (विप्राः) मधावनः भवन्तं साक्षात्कृत्य (अमादिषः) प्रहृष्टा भवन्ति ॥

पदार्थ — हे परमात्मन्! (त्वा, दश्च, क्षिपः) तुम को पाँच सूक्ष्म भूत और पांच स्यूळभूत (मृजन्ति) ऐश्वर्यसम्पन्न करते हैं और (सप्त, धीतयः) महदादि सात प्रकृतियं तुम्हें (हिन्वन्ति) गति रूप से वर्णन करती हैं (अनु) इस के पथात् (विपाः) मेधावी छोग आप को उपलब्ध करके (अमादिषः) हर्षित होते हैं।

भावार्थ---पाँच स्रक्ष्म और पांच स्थूलभृत उसकी शुद्धि व ऐश्वर्य का कारण इस अभिप्राय से वर्णन किये गये हैं कि उन्हीं भूतों के कार्यरूप इन्द्रिय कर्ष और ज्ञान द्वारा उसको उपळब्ध करते हैं और उस उपलब्धि को पाकर विद्वान कोग आनन्द को प्राप्त होते हैं ॥४॥

देवेभ्यस्त्वा मदायु कं सृजानमित मेष्ट्यः। सङ्गोभिर्वासयामिस ॥५॥३०॥ देवेभ्यः। त्वा । मदाय । कं । सृजानम् । अति । मेष्ट्यः। सं । गोभिः । वासयामिस ॥५॥ पदार्थः—(मेष्यः) अज्ञानवृत्तयः (सृजानम्) संसारस्य रचियतारम्भवन्तम् (अति) अतिकामन्ति। (देवेभ्यः, त्वा) दिव्यवृत्तयो ये देवास्तेभ्यः त्वदीयः (कम्) आनन्दः (मदाय) आह्वादाय भवतु, येन वयं भवन्तम् (सम्) सम्यक् (गोभिः) इन्द्रियैः (वासयामिस ) वासयाम ॥

पद्धि—(मेष्यः) अज्ञान की द्यत्तियं (सृजानम्) संसार के रचने वाळे तुमको (अति) अति क्रमण करजाती हैं (देवेभ्यः, त्वा) दिव्य द्यत्तियों वाळे देवताओं के ळिये तुम्हारा (क्रम्) आनन्द (मदाय) आहाद के ळिये हो ताकि हम आपको (सम्) भळी मकार (गोभिः) इन्द्रियों द्वारा (वासपामसि) निवास देयँ।

भावार्थ-- जो पुरुष अज्ञानी हैं उनकी बुद्धि का विषय ईश्वर नहीं होता इस लिये कहा गया है कि उनकी बुद्धि को अति क्रमण कर जाता है और जो लोग शुद्ध इन्द्रियों वाले हैं वह लोग उसको बुद्धि का विषय बना कर आनन्द को उपलब्ध करते हैं।। ५। ३०॥

पुनानः कुलशेष्वा वस्त्राण्यरुषो हरिः । परि गव्यान्यव्यत ॥ ६॥

पुनानः । कलशेषु । आ । वस्राणि । अरुषः । हरिः ।

परि । गन्यानि । अन्यत ॥६॥

पद्धिः—सपरमात्मा (वस्त्राणि, अरुषः) विद्युदिव तेजो-मयवस्त्रं दधानः (आ) समस्तवस्तृनि आत्मानि निधाय कलशेषु) प्रतिब्रह्माण्डं व्याप्य (पुनानः) जगत पुनाति, तथा (हरिः) सर्वो-पद्धारकः (गव्यानि, पर्यव्यत) पृथिव्यादि सर्वलोकाना च्छादयति॥

पदार्थ--वड परमात्मा (वस्नाणि, अरुपः) विद्युत् के समान तेज रूप वस्तों को धाग्ण करता हुआ (आ ) प्रत्येक वस्त को अपने भीतर रख कर (कलबेपु) प्रत्येक ब्रह्माण्ड में आप व्यापक होकर (पुनान:) सबको पवित्र कर रहाँ है और (हरि:) सबके दुःखों को हरने बाला (गन्यानि, पर्यन्यत ) प्रत्येक प्रथिन्यादि ब्रह्माण्डों को आ च्छादन कर रहा है।।

भावार्थ-परमात्मा इस संसार की उत्पत्ति, स्थिति तथा प्रक्रय का कारण है इसी लिये उसको हरि रूप से कथन किया है वह परमात्वा विद्युत के समान गति बील होकर सब को चमत्कृत करता है उसी की ज्योति को ज्ञानवृति द्वारा उपलब्ध करके योगी आनन्दित होते हैं ॥६॥

> मघोन आ पंवस्व नो जिह विश्वा अपदिषः। इन्दो सर्वायमा विश ॥७॥

मघोनः। आ। पवस्व। नः। जहि। विश्वाः। अपं। द्विषः । इन्दो इति सर्खायम् । आ । विश ॥७॥

पढार्थः—( इन्दो ) हे परमैश्वर्यसम्पन्न परमात्मन ! भवान (नः, मघानः) अस्मान्त्रिविधधनवतः कृष्ठताम (आ. पवस्व ) सर्वेथा पावयतु च ( विश्वा ) सर्वान् ( अप् द्विषः ) दुष्टान् अपहन्तु तथा ( सखायम् ) आविश ( सज्जनान् )

पढार्थ-( इन्दो ) हे परमैश्वर्य वाले परमात्मन् ! आप (मघोनः)

हमको ऐर्श्वर्यसम्पन्न करें (आ, पवस्व) और सब मकार से पवित्र करें (विश्वा.) सब (अपदिषः) दुर्हो का नाश करें और (सखायम्, आवि-**ग**) सज्जनों को सर्वत्र फैलायें !!

सर्वत्र तनोत च ॥

भावार्थ--परमात्मा उपदेश करता है कि हे पुरुषो ! तुम इस प्रकार के प्रार्थन। रूप भाव को हृदय में उत्पन्न करो कि तुम्हारे सत्कर्मी सज्जनों की रक्षा हो और दुष्टों का नाश हो ॥७॥

> बृष्टि दिवः परि स्रव द्युम्नं पृथिव्या अघि । सही नः सोम पृत्सु धाः ॥८॥

बृष्टिं । दिवः । परि । स्रव । द्युम्नम् । पृथिव्याः । अधि ।

सर्हः । नः । सोम । पृत्ऽसु । धाः ॥८॥

पदार्थः—( सोम ) हे परमात्मन् ! ( दिवः ) द्युले।कात् ( वृष्टिं, पिस्त्रव ) वृष्टिं परिक्षर तथाच ( द्युम्नम् ) अज्ञाद्यैश्वर्य सम्पादय तथा च ( पृथिव्याः, अधि ) सर्वत्र पृथिवीमध्ये (नः)

अरमभ्यम ( सहः ) बलं दत्त्वा ( पृत्सु, धाः ) युद्धेषु जापय।

पदार्थ — (सोम) हे परमात्मन ! (दिवः) ग्रुळोक से (ग्रिष्टिं, पिरे, स्नव) ग्रुछो द्वारा (ग्रुम्नम्) अन्नादि ऐश्वर्यों को दीनिये और (पृथिच्या:, अधि) सर्वत्र पृथिवी में (नः) इमको (सहः) बळ देकर (पृत्यु, धाः) ग्रुद्धों में विजयी करिये ॥

भावार्थ- जो छोग परमात्मिविश्वासी होते हैं परमात्मा उनको युद्धों में विजयी और धनादि ऐश्वर्यों से नानाविश्रऐश्वर्यसम्पन्न करता है ॥८॥

> नृचक्षंसं त्वा वृयमिन्द्रपीतं स्वर्विदंम् । भृक्षीमहि पृजामिषम् ॥९॥३१॥

नुऽचक्षंसम् । त्वा । वयम् । इन्द्रंऽपीतम् । स्वःविदेम् । भक्षीमिह् । प्रऽजाम् । इषेम् ॥९॥

पदार्थः-हे परमात्मन् ! (इन्द्रपीतम् ) विदुषामभ्य-स्तम् (नृचक्षतम् ) सर्वजनानां द्रष्टारम् (स्विविदम् ) सर्वजम् (त्वाम्) भवन्तं संसेव्य (प्रजाम्, इषम् ) सर्वविधसन्तानधना-दैर्श्वर्थ (भक्षीमहि ) भजेमहि ।

पदार्थ-हे परमात्मन् ! (इन्द्रपीतम्,) विद्वानों के द्वारा
गृहीत किये गये ( तृनक्षसम् ) " तृन् चष्टे पश्यित यःस तृनक्षास्तम् "
सर्वद्रष्टा (स्वर्विदम् ) सर्वेज्ञ (त्वाम् ) आपकी कृपा से (प्रनाम् , इपम्)
संसार के ऐश्वर्य को ( भक्षीबिह ) भोगें ॥

भावार्थ- जो छोग विद्वानों के सदुपदेश से सर्वज्ञत्वादि गुणयुक्त परमात्ना की उपासना करते हैं वे संसार के आनन्द को भोगने हैं॥९॥

इत्यष्टभं सूक्तमेकत्रिंशत्तमो वर्गश्च समाप्तः ।

यह आठवाँ सुक्त और इक्रतीसवाँ वर्ग समाप्त हुआ।

## अथ नवर्चस्य नवमसूक्तस्य---

१—९असितः काश्यपो देवलो वा ऋषिः । पवमानः सोमो देवता । छन्दः—१, ३-५, ८ गायत्री । २, ६, ७, ९ निचृद्गायत्री । षड्जः स्वरः ॥ अथ सौम्यस्वभावस्य परमात्मनोऽन्ये गुणा वर्ण्यन्ते । अव सौम्यस्वभाव परमात्मा के अन्य गुणों का वर्णन करते हैं । परि प्रिया दिवः कृविर्वयासि नृष्योहितः । सुवानो याति कविकृतः ॥१॥

परि । प्रिया । दिवः । कृविः । वर्यासि । नृक्षचीः । हितः । सुवानः । याति । कृविऽक्रतः ॥१॥

पदार्थः—(किविकतुः) सर्वज्ञः (सुवानः) सर्वस्योत्पादकः (नप्त्योः, हितः) जीवप्रकृत्योहितकारकः (किवः) मेधावी (वयांसि) व्याप्तिशीलः (दिवः, प्रिया) द्युलोकप्रियः (पिर, याति) सर्वत्र व्याप्नोति॥

पदार्थ — (कविकतुः) सर्वेद्ध (सुवानः) सर्व को उत्पन्न करने वाला (नव्सोः, हितः) जीवात्मा और प्रकृति का हित करने वाला (कविः) मेथावी (वयांसि) व्याप्तिशील (दिवः, प्रिया) सुलोक का प्रिय (परि, याति) सर्वेत्र व्यामोति ॥

भावार्थ--"न पततीति नती" जिसके स्वरूप का नाश न हो उसका नाम यहाँ नप्ती है इस प्रकार जीवात्मा और प्रकृति का नाम यहाँ नप्ती हुआ इन दोनों का परमात्मा हित करने वाका है अर्थात् प्रकृति को ब्रह्माण्ड की रचना में छगा कर हित करता है और जीव को कर्म फळ भोग में छगा कर हित करता है। "वियन्ति व्याप्तुवन्ति— हित वयांसि" जो सर्वत्र व्याप्त हो उस को वयस् कहते हैं और बहुवचन यहाँ ईश्वर के सामर्थ्य के अनन्तश्व बोधन के छिये अथ्या है, तार्ल्य यह निकला कि जो प्रकृति पुरुष का अधिष्ठाता और संसार का निर्माता तथा विधाता है उस को यहाँ कविकतु आदि नामों से वर्णन किया है।।१॥

प्रमु क्षयांयु पन्यसे जनायु जुष्टी अहुहै । वीत्यर्ष चनिष्ठया ॥२॥

प्रदर्भ । क्षयाय । पन्यंसे । जनाय । जुर्षः । अहुई । वीती । अर्ष । चनिष्ठया ॥२॥

पदार्थ--हे परमात्मन्! (पन्यमे) कर्मयोगिणे (अद्वहे) सर्वस्य हितं कुर्वते च (जनाय) मनुष्याय हितं कर्तुं तद्हदये भवान् (प्र प्र, क्षयाय) नितान्तं विराजसे (च) तथा (वीती) तत्तृतये (निष्ठया, जुष्टः) ऐश्वर्यधारया संयुतः सन् (अर्ष) प्रयच्छेश्वर्यम्।

पद्रार्थे — हे परमात्मन् (पन्यसे) जो पुरुष कर्मैयोगी है तथा (अद्धहे) जो किसी के साथ द्वेष नहीं करता (जनाय) ऐसे मनुष्य के हृदय में आप (म, म, भयाय) अत्यन्त विराजमान होते हैं (च) और (वीती) उसकी तृप्ति के छिये (निष्ठया, जुष्टः) ऐश्वर्य की धारा से संयुक्त होकर (अर्ष) ऐश्वर्य देया।

भावार्थ — यद्यपि परमात्मा सर्व व्यापक हैं तथापि ऐश्वर्य के प्रदाता होकर उन्हीं पुरुषों के हृदय में विराजमान हो रहे हैं जो पुरुष कर्मयोगी और रागद्वेष से रहित हैं, इस ळिये पुरुष को चाहिये कि वह राग द्वेष के माव से रहित होकर निष्काम भाव से सदैव कर्मयोग में छगा रहे।।२॥

स सूनुर्मातरा शुनिर्जातो जाते अरोचयत्। महान्मही ऋतावृधां ॥३॥

सः। सूनुः। मातरा । शुनिः । जातः । जाते इति ।

अरोच्यत् । मृहान् । मृही इति । ऋतुऽवृधां ॥३॥

पदार्थः——(सः) सकर्मयोगी (शुन्धः) पवित्रोऽस्ति (महान्) विशालात्माऽस्ति (ऋता, वृधा) यज्ञस्य वर्धियत्रोः (मही) महतोः (जाते) विश्वस्य जनियत्रोः (मातरा) माता-पितृरूपिणोः द्युलोकपृथिवीलोकयोः (जातः, सृतुः) सत्यः पुत्रोऽस्ति (अरोचयत) सकर्मयोगेण ताविश्वर्यसम्पन्नौ करोति॥

पद्र्थि—(सः) वह कर्मयोगी पुरुष (ग्रुचिः) पवित्र है (महान्) विशालात्मा बाला है (ऋता, हथा) यह के बढ़ाने वाले (महान्) बिशालात्मा बाला है (ऋता, हथा) यह के बढ़ाने वाले (मही) महान् (जाते) विश्व के उत्पन्न करने वाले (मातरा) जो माता पिता रूप द्युकोक और पृथिवी लोक हैं तिनका (जातः, सृतुः) वह सच्चा पुत्र है (अरोचयत्) और वह कर्मयोग से उनको ऐश्वर्य सम्पन्न करता है।

भावार्थ — गुलोक और पृथिवीलोक के मध्य में कर्म योगी ही एक ऐसा पुरुष है जो अपने कर्मों द्वारा संसार को मकाश्वित करता है इसी अभिनाय से उसको गुलोक और पृथिवीकोक का सचा पुत्र कहा गया ॥॥॥

स सप्त धीतिभिर्हितो नृद्यौ अजिन्वद्द्रुहः। या एकमिक्ष वाबृधः॥४॥

सः । सप्त । धीतिऽभिः । हितः । नर्यः । अजिन्वत । अद्वर्दः । याः । एकंम् । अक्षि । वृबुधः ॥शा

पदार्थः -- (सः) स परमात्मा (सप्त, नदः) इडापिङ्ग-लादि सप्त नाडीः, यदा (धीतिभिः) बुद्धिवृत्तिभिः (हितः) गृहीतो भवति तदा (आजिन्वत्) योगेन तर्पयति (याः, अहुहः) याः स्वर्कतेन्यं पालयन्त्यः (एकम्, आक्षः) केवलं तमन्ययं पर-मात्मानम् (वावृधुः) प्रकटयन्ति ॥

पद्धि--(सः) वह परमात्मा (सप्त, नद्यः) इदा, पिङ्गळादि सात नाड़ियों को "नदन्तीति नद्यः" (घीतिभिः) धीयते सर्वकर्मसु इति घीतिर्वुद्धिः जब बुद्धि की द्वित्तयों से (दितः) धारण किया जाता है तो (अजिन्वत्) योग दारा त्य करता है (याः, अद्धहः) जो नाडियें स्वकर्तव्य पाळन करती हुयीं (एकम्, अक्षि) उस एक अविनाशी पर-मात्मा को (वाद्यधुः) मकाशित करती हैं।।

भावार्थ--इस मन्त्र में योगिविद्या का वर्णन किया गया है, भाव यह है कि जब पुरुष अपने प्राणायाम द्वारा इदा एिक्क बादि नाड़ियों को तृप्त कर देता है तो वह उस अभ्यास से एकाग्र चित्त होकर आवि-नाशी परमात्मा के भाव को अनुभव करता है।।।।

> ता अभि सन्तुमस्तृतं मृहे युवानुमा दंधः। इन्दुंमिन्द्र तर्व वृते ॥५॥३२॥

ताः । अभि । सन्तेम् । अस्तृतम् । मृहे । युवानम् । आ । दधुः । इन्दुंम् । इन्द्र । तर्व । व्रते ॥५॥

पदार्थः—(इन्द्र) हे परमैश्वर्यशालिपरमात्मन् ! (तव, व्रते ) तव व्रतस्य पूर्तये (इन्दुम्) जीवात्मानम् (युवानम्) नित्यं यौवनसम्पन्नम् (सन्तम्) सत्कर्माणम् (अस्तृतम्) अच्छेद्यम् (ताः) ता योगजनुहितृत्वयः (महे) महत्वलाभाय (अभि) सम्यक् (आद्धुः) द्धति ।

पदार्थ — (इन्द्र) हे परमैश्वर्यज्ञाळि परमात्मन् (तव, वर्त) तुम्हारे व्रत की पूर्ति के ळिये (इन्द्रं) जीवात्मा को (युनानम्) जो नित्य नूतन है (सन्तम्) सत्कर्मी (अस्तृतम्) जो अच्छेद्य है उसको (ताः,) वे (आभि) भछीभाँति योगजबुद्धित्तियें (महे) महत्व की माप्ति के ळिये (आद्धुः) धारण करती हैं।

भावार्थ — कर्षयोगी पुरुष अपने निष्काम कर्ष द्वारा उस तत्व को प्राप्त होता है जिस को योग में एकतत्वाम्यास छिला है अर्थात् उस तन्व की प्राप्ति के छिये कर्षयोगी होना आवश्यक है ॥५॥३२॥

> अभि विह्नरमंत्रीः सुप्त पश्यित् वाविहः । क्रिविदेवीरंतर्पयत् ॥६॥

अभि । वहिः । अमर्त्यः । सप्त । पृश्यित् । वावहिः । क्रिविः । देवीः । अतंर्पयत् ॥६॥

पदार्थः—( अमर्त्यः ) यो मृत्युरहितः (वाह्वः ) प्रकाश मानश्च (वाविहः ) यश्च सर्वेषां प्रेरकः (सप्त, देवीः) भुम्यादि सप्त देव्यः (अत्रियत् ) यं वर्णयन्ति (क्रिविः ) यः सर्व सद्-गुणपूर्णः सः (पश्यति ) सर्वान् स्वज्ञानदृष्ट्या ईक्षते ।

पदार्थ — जो (अम्त्यैः) मृत्यु रहित है (विहः) प्रकाशपान है (वाविः) जो सबका पेरक है (सप्त, देवीः) सूम्यादि सात प्रकृतियें (अतर्पयत्) जिसको वर्णन करती हैं। (किविः) जो सद्गुणों से भरा हुआ है वह (पश्यति) सबको अपनी झानदृष्टि से देखता है।

भावार्थ-- जो परमात्मा महत्त्वादि सात प्रकार की प्रकृतियों से अछंकत किया हुआ है और जिसको धारणा ध्यानादि बुद्धि की सात द्वित्तर्ये विषय करती हैं वह परमात्मा सर्वत्र पारिपूर्ण हो रहा है, एक मात्र जुनी परमात्मा की जुपासना करनी चाहिये ॥६॥

अवा कल्पेषु नः पुमुस्तमांसि सोम् योध्या । तानि पुनान जङ्घनः ॥७॥ अवं । कल्पेषु । नुः । पुमुः । तमीसि । सोम् । योध्या । तानि । पुनान । जघनः ॥७॥

पद्र्थिः—(सोम) हे सौम्यखभाव परमात्मन् ! भवान् (तमांसि) अज्ञानम् (योध्या) येच दुष्टयोद्धारः (तानि) तांश्च (जङ्घनः) हन्तु (पुनान) हे सर्वेषां पावयितः ! (पुमन्) हे पूर्णपुरुष ! (नः) अस्मान् (कल्पेषु) सर्वेदशासु (अव) रक्षतु ।

पदार्थे — हे (सोम) सौम्यस्वभाव परमात्मन् ! आप (तमांसि) अज्ञानों को और जो (योध्या) युद्ध करने योग्य हैं (तानि) उनको (जङ्घनः) इनन करो (युनान) हे सबको पवित्र करने वाळे परमात्मन् ! (युमन्,) हे पूर्ण युक्ष (नः) इमारी (कल्पेषु) सब अवस्थाओं में (अन) रक्षा करें।

भावार्थ — मनुष्य का परम शत्रु एकपात्र अज्ञानही है जो पुरुष अज्ञानरूपी श्रृत्र को नहीं जीतता वह शुर बीर व विजयी कदापि नहीं कहना सकता, बहुत क्या पुरुष में पुरुषत्व यही है कि वह अज्ञानरूपी शत्रु को जीत कर अभ्युदय और निःश्रेयस रूपी फर्नों को न्नाम करे इस अभियाय के न्नियं उक्त मन्त्र में अज्ञान के जीतने की परमात्मा से पार्थना की गई, और अज्ञानरूपी शत्रु की शत्रुता का वर्णन "पाटमानं प्रजिद्द होनं ज्ञानविज्ञाननाशनम्।" गीता के इस श्लोक में सुमासिद्ध

है कि हे जीव तू ज्ञान और विज्ञान के नाम्न करने वाळे परम मधु अज्ञान का सब से पहले नाम्न कर ॥७॥

> न् नब्यंसे नवींयसे सूक्तायं साघवा पृथः । प्रतबद्वीचया रुचंः ॥८॥

नु । नर्व्यसे । नर्वायसे । सुऽजुक्तार्य । साध्यु । पृथः । प्रत्नऽवत् । रोचय । रुर्चः ॥८॥

पद्रार्थः —हे परमात्मन् ! (नव्यसे) नवजीवनं सम्पाद-यितुम् (नु) निश्चयम् (नवीयसे, सुक्ताय) नववाणीभ्यः (साधया, पथः) विधिमार्ग विधेहि, पूर्ववच्च (रुचः) स्वदीतीः (रोचया) प्रकाशय॥

पद्मर्थ — हे परमात्मन् ! (नन्यसे) नूतन जीवन बनाने के लिये (तु) निश्चय करके (नदीयसे, स्नुक्ताय) नयी वाणियों के लिये (साधया, पथः) हमारे लिये रास्ता खोलो और पहले के समान (रुचः) अपनी दीमियें (रोचया) मकाशित करो ॥

भावार्थे — जो पुरुष अपने जीवन को नित्य नूतन बनाना चाहे उसका कर्तव्य है कि वह परमात्मा की ज्योति से देदीप्यपान होकर अपने आप को मकाशित करे, और नित्य नूतन वेदवाणियों से अपने रास्तों को साफ करे अर्थात् वेदोक्त धर्मों पर स्वयं चछे और और छोगों को चछाये॥८॥

> पर्वमानु महि श्रवो गामर्थं रासि वीरवंत् । सर्ना मेघां सना स्त्रः ॥९॥३३॥

पर्वमान । महिं । श्रवंः । गाम् । अर्श्वम् । राप्ति । वीरऽवेत् । सनं । मेधाम् । सनं । स्वर्ंरिति स्वंः ॥९॥

पदार्थः—( पवमान ) हे सर्वपावक परमात्मन् ! (महि, श्रवः ) महां सर्वातिरिक्तमानन्दं प्रयच्छ तथा (गाम, अश्रम् ) गवाश्वादिविविधैश्वर्यसाधनानि (सासि ) महां देहि, तथा (वीरवत) वीर्यवतो जनान् (सना) प्रयच्छ (मेधां) बुद्धिं च (स्वः) स्वर्ग च (सना ) देहि ॥

पदार्थ — (पवमान) हे सबको पवित्र करनेवाळे परमात्मन् ! (मिह, श्रवः) हमको सर्वोपिर आनन्द मदान करो और (गाम्, अश्वम्) गौ अश्वादि नाना पकार के ऐश्वर्य के साधन (रासि) आप हमको दें। और (बीरवत्) वीरता धर्म वाळे मनुष्य (सना) देयँ (मेधाम्) बुद्धि और (खाः) स्वर्ग (सना) देयँ।

भावार्थ--जिस जाति वा धर्म पर परमात्मा की अत्यन्त कृपा होती है उसको परमात्मा नानामकार के ऐश्वर्य के साधन पदान करता है और शुद्ध बुद्धि तथा सर्वोपरि आनन्द का पदान करता है।।९॥३३॥ ईति नवमं सुक्तं त्रयस्त्रिशत्तमो वर्गश्च समाप्तः।

यह नवमा सुक्त और तेंतीसवां वर्ग समाप्त हवा ।

अथ दशमस्य सृक्तस्य-

१—९ असितः काश्यपो देवलो वा ऋषिः । पवमानः सोमो देवता । छन्दः−१, २, ६, ८ निचृद्गायत्री । ३, ५, ७, ९ गायत्री । ४ भुरिग्गायत्री ।

षड्जः स्वरः ॥

अथ पूर्वोक्तः परमात्मा यज्ञत्वेन वर्ण्यः । अव उक्त परमात्मा को यज्ञरूप से वर्णन करते हैं। प्रस्वानासो रथा ह्वार्वन्तो न श्रंवस्यर्वः । सोमासो राथे अकसः ॥१॥

प्रश्न स्वानासः । रथाःऽइव । अर्वन्तः । न । श्रव्राव्यंः । सोमासः । राये । अक्रमुः ॥१॥

पदार्थः — (सोमासः ) चराचरजगदुत्पादकः स परमात्मा (राये ) ऐश्वर्याय (अऋमुः ) शश्वदुद्यतोऽस्ति (रथाः, इव ) श्वितरगामिविद्युदादिवत् (प्रस्नानासः) यः प्रसिद्धः (अवन्तः) गातिशोलाराजानः (न ) इव (अवस्यवः ) ऐश्वर्य दातुं सदो-द्यानः अस्ति ।

पदार्थ — (सोमासः) चराचर संसार का उत्पादक उक्त परमात्मा ( राये ) ऐश्वर्य के छिये ( अक्रमुः ) सदा उच्चत है ( रथाः, इव ) अति श्रीघ्र गति करने वाळे विद्युदादि के समान ( प्र, स्वानासः ) जो पिसद्ध है और जो ( अर्वन्तः, नः ) गतिशीळ राजाओं के समान ( श्रवस्थवः ) एश्वर्य देने को सदा उद्यत है।

भादार्थ — जिस प्रकार विजली की जागृतिशील ध्विन से सब पुरुष जागृत हो जाते हैं इस प्रकार परमात्मा के शब्द से सब लोग उद्युद्ध हो जाते हैं, अर्थात् परमात्मा माना प्रकार के शब्दों से पुरुषों को उद्योधन करता है, और जिस प्रकार न्याय शील राजा अपनी प्रजा को एश्वर्य प्रदान करता है इसी प्रकार वह सत्कर्मी पुरुषों को सदैव एश्वर्य प्रदान करता है । १४।।

## हिन्वानासो रथा इव दथन्विरे गर्भस्योः।

भरांसः कारिणामिव ॥२॥

हिन्वानासः । रथाःऽइव । दुधान्वेरे । गुभस्त्योः । भरासः। कारिणांऽइव ॥२॥

पदार्थः—सः ( रथाः, इव ) विद्युदिव ( गभरस्योः, दध-न्विर ) स्वचमत्ऋतरदमीनां धारकः ( हिन्वानासः ) सततगति शीलोऽस्ति तथा च (कारिणाम्, इव) कर्मयोगिन इव (भरासः) शश्चत्सत्कर्मभारं वोदुमुद्यतोऽस्ति ।

पदार्थ — (रथा इव ) विद्युत् के समान (गभस्त्योः, दथिन्वरे) अपनी चमत्कृत रिक्षमयों को धारण किये हुये हैं। (हिन्वानासः) सदैव गित श्रीळ है और (कारिणाम्, इव ) कर्मयोगियों के समान सदैव सत्कर्ण के (भरासः) भार उठाने को समर्थ है।

भावार्थ--जिस प्रकार कर्षयोगी सत्कर्ष को करने में सदैव तत्पर ग्रहता है इसी प्रकार संसार की उत्पाचि स्थिति प्रक्रयादि कर्मों में परमात्मा सदैव तत्पर रहता है अर्थात् उक्त कर्म उस में स्वतःसिद्ध और अनायास से होते रहते हैं, इसी अभिप्राय से ब्राह्मणग्रन्थों में उसे सर्वकर्मा सर्वगन्धः सर्वग्सः'' ऐसा प्रतिपादन किया है कि सर्व प्रकार के कर्म और सब प्रकार के गन्ध तथा रस उसी से अपनी र सत्ता को लाभ करते हैं।

इस प्रकार परमात्मा सदैव गति शील है, इसी अभिपाय से गतिकर्मा रंहति धातु से निष्पन्न रथ की उपमा दी है जो लोग उसको अकिय कह कर यह सिद्ध करते हैं कि शुद्ध ब्रह्म में कोई क्रिया नहीं होती, क्रिया करने की शक्ति माया के साथ मिळ कर आती है अन्यथा नहीं इमिलियं ईश्वर जगत् का कारण है बहा नहीं, ऐसा कथन करने वाले वैदिक सिद्धान्त से सर्वथा भिन्न हैं क्योंकि वेदों में "भुमिं जनयन् देवएकः यजुः १७।१९।' सूर्योचन्द्रमसौधाता यथा पूर्वमकल्प-यत्' विश्वस्य कर्त्ता भुवनस्य गोप्ता मुं॰ १।११ 'इत्यादि वेदोप निषद् के वाक्यों में शुद्ध ब्रह्म में जगत्कर्तृत्व कदापि न पाया जाना यदि ईश्वर में क्रिया न होती, इससे स्पष्ट सिद्ध है कि ईश्वर में क्रिया स्वतः सिद्ध है, इसी अभिपाय से कहा है कि "स्वाभाविकी ज्ञानवल क्रिया च "॥२॥

राजानो न प्रशस्तिभिः सोमांसो गोभिरञ्जते । यज्ञो न सप्त धातृभिः ॥३॥

राजानः। न । प्रशस्तिभिः। सोमासः। गोभिः। अञ्जते। यज्ञः। न । सप्त । धांतृऽभिः॥॥

पदार्थः — (राजानः, न) नृपाइव (सोमासः) सौम्य स्वभाववान् परमात्मा (गोभिः) स्वप्रकाशमयज्योतिभिः (अञ्जते) प्रकाशते (यज्ञः, न) यथा यज्ञः (सप्त,धातृभिः) सप्तविधहे।तः भिविराजते तथावत परमात्मापि प्रकृतिविकृतिरूपमहदादिसप्तपक्तिभिः संसारावस्थायां द्योतत इत्यर्थः।

पदार्थ--(राजानः, न) राजाओं के समान (सोमासः)
सौम्यस्वभाव वाळा परमात्मा (गोभिः) अपनी प्रकाशमय ज्योतियों
से (अक्षंते) प्रकाशित होता है (यज्ञःन) जिस प्रकार यज्ञ (सप्त, धातुभिः)
ऋत्विगादि सात प्रकार के होताओं से सुशोभित होता है इसी प्रकार
परमात्मा प्रकृति की विकृति महदादि सान प्रकृतिओं से संसारावस्था
में सुशोभित होता है ॥

भावार्थ — संसार भी एक यह है और इस यह के कार्यकारी ऋत्विगादि होता पक्रित की शक्तियें हैं, जब परमात्मा इस बृहत् यह को करता है तो पक्रित की शक्तियें उसमें ऋत्विगादि का काम करती हैं इसी अभिनाय से यह कथन किया है कि । ते यहां विहिषि प्रोक्षन् पुरुषं जात मग्रतः " तेन देवा अयजन्त साध्या ऋषयश्रये" यजुः २१।९ कि उस पुरुषमेधयह को करते हुये ऋषि लोग सर्वद्रष्टा परमात्मा को अपना इक्ष्य बनाते हैं, इस प्रकार परमात्मा का इस मंत्र में यह रूप से नर्णन किया है इसी अभिनाय से "यह्नो वंविष्णुः" शत॰ इत्यादि वाक्यों में परमात्मा को यह कथन किया है ॥३॥

परि सुवानास् इन्देवो मदाय बुईणां गिरा । सुता अर्पन्ति धारया ॥४॥

परि । सुवानासः । इन्दंबः । मदाय । बुईणां । गिरा । सुताः । अर्पन्ति । धारंया ॥४॥

पदार्थः -- (परिसुवानामः ) संसारमुत्पादयन् (इन्दवः ) सर्वे काशकः परमात्मा (बर्हणा, गिरा) अभ्युवयं दधानया वेदवाचा (सुताः ) वर्णितः (धारया ) अमृतवर्षेण (मदाय, अर्षति ) अनननदं ददाति ।

चृद्धि——(पि, सुत्रानासः) संसार की उत्पन्न करता हुआ (इन्द्वः) सर्वप्रकाशक परमात्मा (वर्षणा, गिरा) अभ्युद्य देने बाकी वेदवाणी द्वारा (सुताः) वर्णन किया हुआ (धारया) अमृत की दृष्टि से (मदाय, अर्षति) आनन्द को देता है।

भावार्थ--- ग्रुभ्वादि अनेक छोकों को उत्पन्न करने वाछा

परमात्मा अपनी पवित्र वेदवाणी द्वारा इसको नाना विध के आनन्द पदान करता है।।।।।

ञापानासौ विवस्त्रंतो जर्नन्त उपसो भगम् । सूरा अण्वं वि तन्वते ॥५॥३४॥ आपानासः । विवस्त्रंतः । जर्नन्तः । उपसंः। भगम् । सूराः

अर्ण्वम् । वितन्वते ॥५॥३४॥

पदार्थः — (आपानासः ) सर्वथा क्वेशानामपहर्ता (विव-स्वतः ) सूर्यात् (उषसः, भगम् ) उषोरूपं स्वश्चर्यम् (जनन्तः ) जनयन् (सूराः ) गन्त्रीम् (अण्वम् ) सूक्ष्मप्रकृतिम् (वित-न्वते ) वितनोति ।

पदार्थ — (आपानासः) सब दुःखों का नाश करने वाला (विवस्ततः) सूर्य से (उपसः, भगम्) उपारूप ऐश्वर्य को (जनन्तः) उत्पन्न करता हुआ (सूराः) गतिशील (अण्वम्) सूक्ष्मपक्वति का (वितन्वते) विस्तार करता है।

भावार्थ—-परमात्मा प्रकृति की सूक्ष्मावस्था से अथवा यों कहो कि परमाणुओं से सृष्टि को उत्पन्न करता है और सूर्यादि प्रकाश मय ज्योतियों से उपारूप ऐश्वयों को उत्पन्न करता हुआ संसार के दुःखों का नाश करता है।

तात्पर्य यह है कि उपःकाळ होते ही जिस प्रकार सब ओर से आहाद उत्पन्न होता है इस प्रकार का आहाद और समय में नहीं होता इस लिये उपःकाळ को यहा ऐश्वर्य रूप से कथन किया है यद्यपि पातः सन्ध्या, मध्याह इत्यादि सब काळ परमात्मा की विभूति हैं तथापि जिस मकार की उत्तम विभूति उपःकाळ है वैसी विभूति अन्य काळ नहीं,

तात्पर्य यह है कि उपःकाल को उत्पन्न करके परमात्मा ने सब दुः लों को द्र किया है अर्थात् उक्त काल में योगी भोगी तथा रेगी सब मकार के लोग उस परमात्मा के आनन्द में उपःकाल में निमग्न हो जाते हैं, एक प्रकार से उपःकाल अपनी लालिमा के समान ब्रह्मोपासनारूपी रँग से सम्पूर्ण संसार को रंजित कर देता है ॥ ६ ॥ ३४ ॥

अप द्वारां मतीनां पृता ऋण्वन्ति कारवेः । वृष्णो हरस आयवेः ॥६॥

अर्ष । द्वारां । मृतीनाम् । प्रवाः । ऋण्वन्ति । कारवः । वृष्णः । हरसे । आयर्वः ॥६॥

पदार्थः -- (वृष्णः ) सर्वकामप्रदातुः परमात्मनः (हरसे) पापनाशाय (आयवः) उपासकामनुष्याः (काग्वः) कर्म यो। ।गेनः (प्रलाः) दृढाभ्यासाः सन्तः (मतीनाम्) बुद्धीनाम् (अपद्वारा) कुटिमतमार्गान् (ऋण्वन्ति) शोधयन्ति।

पद्धि——(दृष्णः) सब कामनाओं के दाता परमात्मा की (इर से) पाप की निद्वति के लिये उपासना करने वाले (आयवः) मनुष्य (कारवः) जो कर्म योगी हैं (प्रव्राः) जो अभ्यास में परिपक्क हैं वह (मतीनाम्) बुद्धि के (अप, द्वारा) जो कुत्सित मार्ग हैं उनको (ऋण्वन्ति) मार्जन कर देते हैं।

भावार्थ——जो कर्मयोगी लोग कर्मयोग में तत्वर हैं और ईश्वर की उपासना में प्रति दिन रत रहते हैं वह अपनी बुद्धि को कुमार्ग की ओर कदापि नहीं जाने देते, तात्पर्य यह है कि कर्म योगियों में अभ्यास की दढ़ता के प्रभाव से ऐसा सापर्थ्य उत्पन्न हो जाता है कि उनकी बुद्धि सदैव सत्मार्ग की ओर ही जाती है अन्यत्र नहीं ॥ ६॥ सुमीचीनासं आसते होतारः सुप्तजांमयः । पदमेकस्य पित्रतः ॥७॥

सम्बर्ध्वीनासः । आसते । होतारः । सप्तरजामयः । पृदम् । एकस्यं । पित्रतः ॥७॥

पदार्थः—( मप्त, जामयः ) यज्ञकर्माण संगमनशीलाः सप्त ( होतारः ) यज्ञाङ्गभृताः होत्रादयः ( सर्माचीनासः ) यच यज्ञे दक्षास्ते ( एकस्य, पदम् ) केनलपरमात्मनः पदं ( आसते ) श्रयन्ते यदा-तदा ( पित्रतः ) यथेष्टं पूरयन्ति यज्ञम् ।

पदार्थ — (सप्त, जामयः) यज्ञकर्म में संगित रखने वालं (होतारः) होता लोग (समीचीनासः) यज्ञ कर्म में जो निषुण हैं वे (एकस्य, पदम्) एक परमात्मा के पद को जब (आसते) ग्रहण करते हैं तो वे (पिश्तः) यज्ञ को संपूर्ण करते हैं।।

भावार्थ — जो छोग एक परमात्मा की उपासना करते हैं उन्हीं के सब कामों की पृतिं होती है तात्पर्य यह है कि ईश्वरपरायण छोगों के कार्यों में कदापि विझ नहीं होता ॥ ७॥

नाभा नाभिं नु आ देदे चक्षुश्चित्सर्थे सर्चा । क्वेरपेत्यमा दुहे ॥८॥ नाभां । नाभिम् । नु । आ । दुदे । चक्षुः । चित् । सूर्थे । सर्चा । क्वेः । अपेत्यम् । आ । दुहे ॥८॥

पदार्थः--(कवेः) तस्य सर्वज्ञस्य परमात्मनः (अप-

त्यम) ऐश्वर्यम् (आ, दुहे) प्राप्तुयामहम् तथा च (नाभिम्) तं चराचरजगतो नियन्तारम् (नाभा, नः) स्वहृदये (आदहे) ध्यानहारा वासयानि यः (सूर्ये, चित्) सूर्येऽपि (चक्षुः, सचा) चक्षूरूपेण संगतोऽभ्ति ।

पद्धि——(कवे:) उस सर्वज्ञ कान्तकमा परमात्मा के (अपत्यम्) ऐश्वर्य को (आ, दुई) मैं माप्त करूँ और (नाभिम्) 'नहाति वधातिचराचरं जगदितिनाभिः' जो चराचर जगत् को नियम में रखता है उसको (नाभा, नः) अपने हृदय में (आददे) ध्यानरूप से स्थित करूं, जो (सूर्ये, चित्) सूर्य में भी (चक्षुः मचा) चक्षुरूप से संगत है।

भावार्ध-- उक्त कामधेतु रूप परमात्मा के ऐश्वर्य को वह छोग दर सकते हैं जो लोग उन परमात्मा को अपने हृदयरूपी कमल में साक्षी रूप से स्थिर सपझ कर मत्कर्मी बनते हैं और वह परमात्मा अपनी प्रकाश रूप शक्ति सं सूर्य का भी प्रकाशक है, इस मंत्र में परमात्मा इस भाव की बोधन करते हैं कि है जिज्ञास प्ररुपो ! तम उस प्रकाश से अपने हृदय को प्रकाशित करके संसार के पदार्थों को देखो जो सर्व प्रकाशक है और जिस से यह भूतवर्ग अपनी उत्पत्ति और स्थिति को छाभ करता है जैसा कि 'नाभ्या आसीदन्ति क्षिम् ' "चन्द्रमा मनसोजःतश्रक्षोः सूर्योऽअजायत " यजः शश्र इत्यादि मन्त्रों में वर्णन किया है कि उसी के नाभिरूप सापर्थ्य से अन्तरिक्ष क्रोक उत्पन्न हुआ और उसी के चक्षरूप सामर्थ्य से सूर्य उत्पन्न हुआ चक्ष के अर्थ यहाँ 'चष्टे पश्यत्य-नेनेति चक्षुः' अर्थात् अपने सात्विक सामर्थ्य से सूर्य को उत्पन्न किया जैसा कि अन्यत्र भी कहा है कि सलात्संजायते ज्ञानम्, बहुत क्या यते।वा इमानिभूतानिजायन्ते येन जातानि जीवन्ति यत्त्रयन्त्याभे संविशन्ति तदि जिज्ञासस्व तद्रह्म। अर्थात् उसी से यह सब संसारवर्ग आविभीव को प्राप्त होता है और उससे सत्ता छाभ करके स्थिर रहता है और अन्त में परमाणु रूप हो कर उसी में छय हो जाता है उसी के जानने

की इच्छा करनी चाहिय वही सर्वोपरित्रहा है बुंहते वर्धत-इतिब्रहा । जो सदैव द्वादि को पाप्त है अर्थात् जिससे कोई वड़ा नहीं उस का नाप यहाँ ब्रह्म है ॥ ८ ॥

अभि प्रिया दिवस्पदमंध्वर्युभिर्ग्रहां हितम् । स्रूरंः पश्यति चक्षंसा ॥९॥३५॥

अभि । प्रिया । दिवः । पृदमः । अध्वर्युऽभिः । गुह्रां । हितम् । सूर्रः । पृश्यति । चक्षसा ॥९॥३५॥

पदार्थः—(सूरः) विद्वान् (अभि, त्रिया) सर्वेषांत्रियः (अध्वर्युनिः) अध्वर्यादिऋत्विग्निः यत् (गुहा, हितम्) यज्ञा- त्मकगुहायां निहितमस्ति तथाच (विवस्पदम्) चुल्लोकस्यापि आश्रयरूपेण पदमस्ति तत् (चक्षसा) ज्ञानदृष्ट्या (पदयति) अवलोकते ॥

पदार्थ — (सूरः) "सरित ज्ञानद्वारेण सर्वत्र नामोतीतिसूरीः विद्वान् "विद्वान् (अभि, निया) जो सब का प्यारा है वह (अध्वर्धिः) अध्वर्धुआदि ऋत्विजों से जो (गुहा, हितम्) यज्ञरूपी गुहा में निहित है और (दिवस्पदम्) जो युळोक का भी अधिकरणरूपी पद है उसको (चक्षसा) ज्ञानहृष्टि से (पृथ्यति) देखता है।

भावार्थ — जो इस संसार रूपी गुहा में स्थिर सहम से अति सहम परमात्वा है और जो भ्वादिछोकों का एकपात्र अधिकरण है उसको आत्मज्ञानी विद्वान ही जान सकते हैं अन्य नहीं ॥ ९ ॥ ३५ ।

इति दशमं सूक्तं पश्चित्रिंशत्तमे। वर्गश्च समाप्तः ।-यह दशवां सूक्त और पेतिसवाँ वर्ग समाप्त हुआ। नवर्चस्य एकादशस्य सुक्तस्य-

१-९ असितः काश्यपो देवलो वा ऋषिः। पवमानः

सोमो देवता । छन्दः—१-४, ९ निचृद्गायत्री ।

५-८ गायत्री । षड्जः स्वरः ॥

सम्प्रति उक्त परमात्मनः उपासनाप्रकारः कथ्यतेः-

अब उक्त परमात्मा के उपासन का प्रकार कथन करते हैं:—

उपांसी गायता नरः पर्वमानायेन्दवे ।

अभि देवाँ इयक्षते ॥१॥ उपं । अस्मे । गायत । नरः । पर्वमानाय । इन्देवे । अभि ।

देवान् । इयंक्षते ॥१॥

पदार्थः--( नरः ) हे यज्ञनेतारः ! यूयम् ( पत्रमानाय )

सर्वेषां पात्रायित्रे (इन्द्वे ) परमैश्वर्यवते (उपास्मै ) अस्मै पर-मात्मने तद्र्थमेव (गायत ) वेदवाग्भिः स्तुत, यः (अभि, दे-

वाँ, इयक्षते ) यज्ञादिकर्मसु विदुषः संगमयितुमिच्छति ।

पदार्थ--(नरः) हे यज्ञ के नेता छोगो ! तुम (पवमानाय) सबको पवित्र करनेवाला (इन्दवे) 'इन्दतीतीन्दुः' और जो परम ऐख-

यवाळा है (उपासी) उसकी प्राप्ति के लिये (गायत) गायन करो, जो

(अभि, देवाँ, श्यक्षते ) यज्ञादि कमों में विद्वानों की संगति को चाहता है।

भावार्थ — परमात्मा उपदेश करता है कि हे महुन्यो! तुम यज्ञादि कमों में विद्वानों की संगति करो और मिळकर अपने उपास्य

देव का गायन करो ॥ १ ॥

## अभि ते मर्धना पयोऽर्थर्वाणो अशिश्रयुः । देवं देवार्य देवयु ॥२॥

अभि । ते । मर्धना । पर्यः । अथर्वाणः । अशिश्रयुः । देवं । देवार्य । देवऽयु ॥२॥

पदार्थः —-हे परमात्मन् ! (ते) त्वाम् (अथर्वाणः) हढविश्वासवन्तो विद्वांसः (अशिश्रयुः) आश्रयन्ते यस्त्वम् (दे-वाय) दिन्यशक्तिप्रदानाय (देवम्) केवल देवेऽसि तथा (दे-वयु) दिन्यशक्तिमिच्छुर्जनः (पयः) भवद्रसम् (मधुना) माधुर्येण (अभि) सम्यग्ग्रह्णाति ॥

पद्रार्थ—हे परमातमन् (ते) तुमको (अथर्वाणः) "न थर्विति स्वाधिकारं नमुञ्चतीत्यथर्वा" जो अपने अधिकार को न छोड़े उसका नाम अथर्वा है, ऐसे दृढविश्वासी विद्वात् (अशिश्रग्रुः) आश्रयण करते हैं जो तुम (देवाय) दिव्य शक्तियों के देने के छिये (देवम्) एकपात्र देव हो, और (देवयु) "देविन्छितीति देवयु" दिव्य शक्ति की इच्छा करनेवाछा पुरुष (पयः) आपके रस को (मधुना) मधुरता के साथ (अभि) भछीभांति ग्रहण करता है।।

भावार्थ-परमात्मा उपदेश करते हैं कि हे दृढविश्वासी विद्वानो !
आप छोग उस रस का पान करो जिससे बढ़कर संसार में अन्य
कोई रस नहीं और उपास्यत्वेन उस देव का आश्रयण करो जिससे बढ़
कर और कोई उपास्य निंहीं, वास्तव में बात भी यही है कि परमात्मा
के आनन्द के बराबर और कोई आनन्द नहीं इसी अभिमाय से कहा
है कि रसोह्येवस: रसं हि लब्ध्वा एव आनन्दी भवति'' तैं०२(७)
परमात्मा रस अर्थात् आनन्द रूप है उसके आनन्द को लाभ करके पुरुष

आनिन्दित होता है इसी अभिपाय से गीता में कहा है कि "यहुक्ध्वा-नापरोलाभः" उसको पाप्त करने के अनन्तर फिर कोई प्राप्तव्य वस्तु नहीं रहती ॥२॥

> स नेः पवस्त्र शं गवे शं जनांय शमर्वते । शं रोजन्नोषधीभ्यः ॥३॥

सः । नुः । प्वस्व । शं । गर्वे । शं । जनीय । शं । अ-र्वते । शं । राजन् । शं । ओर्षधीभ्यः ॥३॥

पद्रार्थः—(राजन्, सः) हे पूर्वे किदीतिमन् परमात्मन्! (नः) अस्माकम् (गवे) इन्द्रियेभ्यः (शं, पवस्व) कल्याणं क्षर (शम्, अर्वते, जनाय) कर्मकाण्डिने च कल्याणंद्रयच्छ (शम्, ओषधीभ्यः) ओषधिभ्यश्च कल्याणकर्त्ता भव।

पदार्थ--हे (राजन, सः) पूर्वोक्त दीप्तिभन परमात्मन ! (नः) हमारी (गने) इन्द्रियों के छिये (शं, पवस्त) कल्याणकारी हों (शम्, अर्वते, जनाय) कर्मकाण्डी मनुष्यों के छिये कल्याणकारी हों (शम्, ओषधीभ्यः) और हमारी ओषधियों के छिये कल्याणकारी हों।।

भावार्थ--यहां ओषि आदिक केवल उपलक्षण हैं वस्तुतः शत्येक संसार वर्ग के लिये, इस मन्त्र में कल्याण की पार्थना की गई है।।

> ब्भवे न स्वतंवसेऽरुणायं दिविस्पृशे । सोमाय गाथमंत्रत ॥४॥

बुभवे । तु । स्वऽतंवसे । अरुणाय । दिविऽस्पृशे । सो-माय । गाथम् । अर्चत ॥४॥ पद्रार्थः — भो मनुष्याः ! यृयम् ( बभ्रवे ) विश्वम्भराय (स्वतवसे ) बलस्वरूपिणे (दिविस्पृशे ) आद्युलोकं न्याप्ताय (सोमाय ) जगदुत्पादकाय (अरुणाय ) सर्वव्यापकाय ( नु ) शीव्रम् (गाथम् ) स्तुतिम् (अर्चेत ) प्रादुर्भावयत ॥

पद्रार्थ — हे मनुष्यो ! तुम ( बश्चवे ) 'विभर्तातिवश्चः' जो विश्व-म्भर परमात्मा है और जो ( स्वतवसे ) बक्रस्वरूप है और (दिविस्पृशे ) जो छुळोक तक फैळा हुआ है (सोमाय ) चराचर संसार का उल्पन्न करने वाला है (अरुणाय) "ऋच्छतीत्यरूणः" जो सर्वव्यापक है उसकी ( नु ) शीघ ही ( गायम् ) स्तुति ( अर्चत ) करो ॥

भावार्थ — परमात्मा उपदेश करते हैं कि हे पुरुषो ! तुम ऐसे पुरुष की स्तुति करो जो पूर्ण पुरुष अर्थात् शुभ्नादि सब छोकों में पूर्ण हो। रहा है और तेजस्वी और सर्वव्यापक है, इस भाव को बेद के अन्यत्र भी कई एक स्थलों में वर्णन किया है जैसा कि "यस्य भूमिः प्रमामन्तिरक्षमुत्तोद्रम् दिवं यश्च के मुधीनं तस्मै ज्येष्ठाय ब्रह्मणे नमः" अ. १०।४।७ कि जिस की भूमि ज्ञान का साधन है अन्तिरक्ष जिसका उदर स्थानीय है जिस में शुक्लोक मस्तक के सहग्र कहा जा सकता है उस सर्वोपित ब्रह्म को हमारा नमस्कार है, जैसा इस मन्त्र में रूपका लक्कार से शुक्लोक को मूर्था स्थानीय करपना किया है इसी मकार 'दिव-स्पृशम्' इस शब्द में शुक्लोक के साथ स्पर्श करने वाका भी रूपका कहार से वर्णन किया है मुख्य नहीं।

यही भाव "नभरपृशं दीप्तमनेकवर्णम्" गीता इत्यादि के श्लोकों में वर्णित है ॥ ४ ॥

इस्तंच्युतेभिरद्रिभिः स्रुतं सोमं पुनीतन । मघावा धांवता मधुं ॥५॥३६॥ हस्तंऽच्युतेभिः । अद्रिंऽभिः । सुतम् । सोमंम् । पुनीतन् । मधी । आ । धावत । मधुं ॥५॥३६॥

पदार्थः — हे परमात्मन् ! भवान् (हस्तच्युतेभिः, अ-द्रिभिः) वाग्वज्ञैः (स्रुतम्) क्षुण्णम् (सोमम्) ममस्वभावम (पुनीतन्) पावयतु येन (मधौ) भवदीय मधुरस्वरूपे (मधु) मधुरोभुत्वा (आधावत) प्रवर्तताम् ।

पदार्थ — हे परमात्मन् ! आप (हस्तच्युतेभिः, अद्गिभिः) वाणी-रूप वज्र से (सुतं) क्रूट २ कर (सोमं) मेरे स्वभाव को (प्रुनीतन) पवित्र करें ताकि (मधौ) आप के मधुर स्वरूप में (मधु) मीठा वन कर (आधावत) छने।

भावार्थ — परमात्मा का वागरूपं वज्र जिस पुरुष की आविद्या ळता को काटता है वह पुरुष सरल प्रकृति वन कर परमात्मा के आनन्द मय स्वरूप में निमन्न होता है ॥ ५ ॥

नम्सेदुपं सीदत दुझेदुभि श्रीणीतन । इन्दुमिन्द्रें दधातन ॥६॥ नर्मसा । इत् । उपं । सीदतु । दुझा । इत् । आभि ।

श्रीणीतन् । इन्दुंम् । इन्द्रे । द्धातन् ॥६॥

पदार्थः --हे परमात्मन् ! भवान् (नमसा, इत्) मदी-यनम्रवाग्मिः (उपसीदत्) हृदये निवसतु (द्रप्ता, इत्) मदीय-धारणया च (उपश्रीणीतन्) ध्यानविषयोभवतु (इन्दुम्, इन्द्रे) मदीयंमनः स्वप्रकाशितस्वरूपे (द्रधातन्) योजयतु । पदार्थ--हे परमात्मन्! आप (नमसा, इत्) हमारी नम्रवाणियों से (उपसीदत) हमारे हृदय में निवास करो (द्रश्ला इत्) 'धीयते ऽते-नेति दिधे' हमारी धारणा से (उप, श्रीणीतन्) हमारे ध्यान का विषय बनो (इन्दुम्, इन्द्रे) हमारे मन को अपने प्रकाशित स्वरूप में (द्रधा-तन) लगाओ।

भावार्थ-जो छोग पार्थना से अपने हृदय को नम्र बनाते हैं उनका मन परमात्मा के स्वरूप में अवश्यमेव स्थिर होता हैं॥ ६॥

> अमित्रहा विचेषीणः पर्वस्व सोम् शं गवे । देवेभ्यो अनुकामकृत् ॥७॥

अमित्रऽहा । विऽचर्षाणिः । पर्वस्व । सोम् । शं । गर्वे ।

देवेभ्यः । अनुकामुऽकृत् ॥७॥

पदार्थः—(सोम) हे परमात्मन् (अमित्रहा) भवान् दुष्टानां नाश्चकः (देवेभ्यो, अनुकामकृत्) दैवसम्पत्तिवतां कामनाश्रद्शास्ति, यतः (विचर्षणिः) न्यायदृष्ट्या पश्यति भवान् (गवे) मद्धृत्तीः (शं, पवस्व) कल्याणप्रदानपूर्वकं पुनातु।

पदार्थ — (सोम) हे परमात्मन ! (अमित्रहा) आप प्रेम रहित नास्तिक छोगों के हनन करने वाळे हैं और (देवेभ्यो, अनुकाम छत्) और दैवीसम्पत्ति के गुण रखने वाळे छोगों की कामनाओं के पूर्ण करने वाळे हैं क्योंकि (विचर्षणिः) आप न्यायदृष्टि से देखने वाळे हैं आप (गवे) हमारी हात्तियों का (शं, पवस्व) कल्याण करें और पवित्र करें।।

भावार्थ — संतार में अग्नर और देव दो प्रकार के मनुष्य पाये जाते हैं अग्नर जनको कहते हैं जो धर्म को त्याग करके केवल प्राण यात्रा में लग जाते हैं अर्थ इसके इस प्रकार हैं 'अस्यित धर्मामित्यमुरः' यहा—'अमुपुरमते-इत्यमुरः'' जो धर्म को छोड़ दे या प्राणों में ही रमण करे वह अमुर हैं। और 'द्वीव्यतीति देवः' जो सदसिहवेचिनी बुद्धि रत्वने वाले ज्ञानी पुरुष हैं उनको देव कहते हैं जो अम्नर छोग हैं उन्हीं को इस मन्त्र में अभित्र माना गया है अर्थात् देवी सम्पत्ति वाले पुरुषों को प्रमातमा बढ़ाता है और आमुरी सम्पत्ति वाले पुरुषों का संहार करता है।।।।

इन्द्राय सोम् पातंवे मदाय् परिषिच्यसे । मृनुश्चिन्मनंसुस्पतिः ॥८॥

इन्द्रॉय । सोम् । पात्तवे । मदांय । परिं । सिच्युसे । मृनुःऽ-चित् । मनंसः । पतिः ॥८॥

पदार्थः -- (सोम) हे परमात्मन् ! (मनश्चित्) भवान् ज्ञानस्वरूपः (मनसरपितः) सर्वेषां मनसां प्रेरकश्चास्ति (इन्द्रा-य, पातवे) जीवात्मनः तृप्तये (मदाय) आह्वादाय च (पिर-षिच्यते) उपास्यते।

पद्मर्थ--(सोम) हे परमात्मन्! (मनश्चित्) आप ज्ञानस्वरूप हैं 'मनुते-इतिमनः' और (मनसस्पतिः) सब के मनों के भेरक हैं (इन्द्राय) जीवात्मा की (पातवे) तृप्ति के छिये (मदाय) आहाद के छिये (परिषिच्यसे) उपासना किये जाते हैं।

भावार्थ-- नो छोग उपासना द्या अपने हृदय में ईश्वर को विराजमान करते हैं वे उसके मधुर आनन्द का पान करते हैं। तात्पर्य यह है कि यों तो परमात्मा सर्वव्यापक होने के कारण सब के हृदय में स्थिर है पर जो लोग धारणा ध्यानादि साधनों से सम्पन्न होकर उस को अत्यन्त समीपी बनात हैं वे ही उसके मधुर आनन्द का पान कर सकते हैं अन्य नहीं ॥ ८ ॥

> पर्वमान सुवीर्यं रुपिं सीम रिरीहि नः । इन्दुविन्द्रेण नो युजा ॥९४३७॥

पर्वमान । सुऽवीर्यम् । रायम् । सोम् । रिरीहि । नः । इन्दो इति । इन्द्रेण । नः । युजा ॥९॥३७॥

पदार्थः—(पवमान) हे सर्वेषां पावक ! (सुर्वार्थम्) सुबलम् (रियम्) धनं च (नः, रिरीहि) अस्मभ्यं प्रयच्छतु (इन्दो) हे सर्व प्रकाशक ! (इन्द्रेण) परमैश्वर्येण सह (नः, युजा) अस्मान् योजयतु (सोम) यतः सौम्यस्त्रभावो भवान्।

पदार्थ--(पवमान) हे सब को पवित्र करने वाछे (सुवीर्यम्) सुन्दरबळ को (रियम्) और धन को (नः, रिरीहि) हमको देयँ, (इन्दो) हे सर्व प्रकाशक (इन्द्रेण) परमैश्वर्ष के साथ (नः, युजा) हमको युक्त करैं (सोम) आप सौम्यस्त्रभाव वाछे हैं।

भावार्थ- जो छोग सत्कर्मी बन कर ईश्वरपरायण होते हैं परमात्मा सर्वोपरि ऐश्वर्ष का उन्हीं को दान देता है ॥ ९ । ३७ ॥

इत्येकादशं मूक्तं सप्तत्रिंशत्तमार्वगश्च समाप्तः।

बहु ग्यारहवां सुक्त और सेंतीसवां वर्ग समाप्त हुआ।

## अथ नवर्चस्यद्वादशस्यसूक्तस्य—

१–९ असितः काश्यपो देवलो वा ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः–१, २, ६–८ गायत्री । ३–५,९ निचृद्गायत्री ॥ षड्जःस्वरः॥

अथ उक्तपरमात्मानंयज्ञादिकर्मणः कर्तृत्वेनवर्णयति ।

अब उक्त परमात्मा को यज्ञादि कर्मी का कर्चारूप से वर्णन करते हैं। सोमां असृत्रमिन्दंवः सुता ऋतस्य सादंने।

इन्द्रांय मधुमत्तमाः ॥१॥

सोमाः । असृत्रम् । इन्देवः । स्रुताः । ऋतस्यं । सदेने । इन्द्राय । मधुमत्ऽतमाः ॥ १ ॥

पदार्थः -- (इन्द्राय) जीवात्मने (मधुमत्तमाः) योहि आनन्दमयः (ऋतस्य) यज्ञस्य (सादने) स्थितौ (सुताः) उपास्योयः सः (इन्दवः) प्रकाशमयः (सोमाः) सौम्यस्वभाव-श्रास्ति (अस्त्रभम्) तेनैवेदं जगत्तेने ।

पृद्धि—(इन्द्राय) जीवात्मा के किये (मधुमत्तमाः) जो अत्य-न्त आनन्द मय परमात्मा है (ऋतस्य) यज्ञ की (सादने) स्थिति में जो (सुताः) उपास्य समझा गया है वह (इन्द्रवः) प्रकाशस्त्ररूप (सोमाः) सौम्य स्वभाव वाला है (अस्त्रम्) उसी के द्वारा यह संसार रचा गया है।

भावार्थ — जो सब प्रकार की सचाइयों का एक मात्र अधि-करण है और जिस से बसन्तादि यज्ञरूप ऋतुओं का परिवर्तन होता है बही परमात्मा इस निखिळ ब्रह्माण्ड का अधिपति है ॥१॥ अभि विश्रां अनूषत् गावीं वृत्सं न मृातरः । इन्द्रं सोर्मस्य पीतये ॥२॥

अभि । विप्राः । अनुषत् । गार्वः । वृत्सं । न । मातरः । इन्द्रेम् । सोर्मस्य । पीतर्ये ॥ २ ॥

पदार्थः -- तमीश्वरं लब्धुम् (गावः ) इन्द्रियाणि (मातरः, वत्सं, न ) यथामातृः वत्स आश्रयते तद्दत् आश्रयन्ते तथैव च (विश्राः) विज्ञानिनः (सोमस्य, पीतये) सौम्यस्वभावम् निर्मात्म् (अम्यक्ष्यत् ) विभूषयन्ति ।

पद्धि—जस परमात्मा को पाने के लिये (गावः) इन्द्रियें (मातरः, वत्सम्, न) जैसे माता को वछड़ा आश्रयण करता है इसी मकार (विमाः) विक्वानी छोग (सोप-स्य, पीतये) सौम्य स्वभाव के बनाने के लिये (इन्द्रम्) परमात्मा को (अभि अनुषत) विभूषित करते हैं।

भावार्थ — जब तक पुरुष सौम्यख्यभाव परमात्मा को आश्र यण नहीं करता तब तक उसके खभाव में सौम्य भाव नहीं आ सकते और उसका आश्रयण करना साधारण रीति से हो तो कोई अपूनता उत्पन्न नहीं कर सकता जब पुरुष परमात्मा में इम प्रकार अनुरक्त होता है जैसा कि वत्स अपनी माता में अनुरक्त होते हैं अथवा इन्द्रिये अपने भव्दादि विषयों में अनुरक्त होती हैं इस प्रकार की अनुरक्ति के विना परमात्मा के भावों को पुरुष कदाणि ग्रहण नहीं कर सकता ॥२॥

> मृद्च्युत्क्षेति सार्दैने सिन्धीरूर्मा विपृश्चित्। सोमी गौरी अधि श्रितः ॥३॥

मृदुऽच्युत् । क्षेति । सदंने । सिन्धौः । ऊर्मा । विषःऽचित्। सोमः । गौरी इति । अधि । श्रितः ॥ ३ ॥

पदार्थः —यथा (ऊर्मा) वीचयः (सिन्धोः) नदीराश्र-यन्ते अथ च (विपश्चित्) विद्वान् (गौरी, अधि, श्रितः) वेदवाचँ अधितिष्ठति, तथैव (सोमः, मदच्युत्) आनन्दपदः सौम्यस्वभावो भगवान् (सादने, क्षेति) यज्ञस्थले सदा सुखेन निवसति।

पदार्थ — जिस प्रकार (ऊर्षा) तरंगें (सिन्धोः) नदी का आश्रयण करती हैं और (विपश्चित्) विद्वान (गौरी, अधि, श्रितः) वेदवाणी में अधिष्ठित होता है इसी प्रकार (सोपः, मदच्युत) आनन्द का देने वाळा सौम्य स्वभाव परमात्मा (सादने, क्षेति) यज्ञस्थळ को पिय समझता है।

भावार्थ — कर्म यज्ञ, योगयज्ञ, जप यज्ञ, इस प्रकार यज्ञ नाना प्रकार के हैं परन्तु ' यजनं यज्ञः' जिसमें ईश्वर का उपासना रूप अथवा विद्वानों की संगति रूप अथवा दानात्मक कर्म किये जाय उसका नाप यहां यज्ञ है और वह यज्ञ ईश्वर की प्राप्ति का सैवींपरि साधन है इसी अभिपाय से 'यज्ञो वे विष्णु रा. ?। ३७। परमात्मा का नाम भी यज्ञ है इसी भाव को वर्णन करते हुये गीता में यह कहा है कि 'एवं बहुविधायज्ञा वितता ब्रह्मणो मुखे' इस प्रकार के कई एक यज्ञ वेद में वर्णन किये गये हैं ॥३॥

दिवो नाभा विचक्षणोऽव्यो वारे महीयते । सोमो यः सुकर्तुः कविः ॥ ४ ॥ दिवः । नाभौ । विऽचक्षणः । अब्यः । वारै । मुद्दीयते । सोमः । यः । सुऽकतुः । कविः ॥ ४॥

पदार्थः ——(यः) यः परमात्मा (दिवः, नाभा) चुलो-कर्षे नाभिरास्त (विचक्षणः) सर्वजींऽस्ति (अव्यः) सर्वेषां भजनीयः (वारे, महीयते) सर्वेषां श्रेष्टानां श्रेष्टतमश्च (सोमः) सौम्यस्वभाववांश्चास्ति (सुक्रतुः) सत्कर्मा (कावेः) कान्तकर्मा चास्ति।

पदार्थ-(यः) जो परमात्मा (दिवः, नाभा) युळोक का नाभि है (विचक्षणः) सर्वज्ञ है (अव्यः) सव का भजनीय है (वारे महीयते) जो सब श्रेष्ठों में श्रेष्ठतम है (सोमः) सौम्यस्वभाव बाळा है (सुकतुः) सत्कर्मी है और (किवः) क्रान्तकर्मी है।।

भावार्थ — जिस मकार 'सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म' ते २।? सत्य ज्ञान और अनन्तादि गुणांवाळा ब्रह्म है यह वाक्य सिद्धवस्तु को बोधन करता है इसी प्रकार उक्त मंत्र भी सिद्धवस्तु का बोधक है — और जो इस में महीयते कहा गया है ये भी सिद्धवस्तु का बोधक है परन्तु इस से ये शक्का कदापि नहीं होनी चाहिये कि इस में कर्तव्य का उपदेश नहीं, क्योंकि जब महीयते कह दिया तो अर्थ ये निकले कि वह पूजा जाता है पूजा एक प्रकार का कर्म है उसी को कर्तव्य कहते हैं तात्पर्य ये निकला कि परमात्या ने इस मंत्र में उपदेश किया है कि तुम लोग उक्त गुण सम्पन्न परमात्या का पूजन करो अर्थात् सन्ध्यावन्दनादि कर्मों से उसे वन्दनीय समझो ॥४॥

यः सोमः कुलशेष्वाँ अन्तः पवित्र आहितः । तमिन्दुः परि पस्वजे ॥५॥३८॥ यः । सोर्मः । कुलशेषु । आ । अन्तरिति । पवित्रे । आऽहितः । तम् । इन्दुः । परि । सस्वजे ॥५॥३८॥

पदार्थः—(यः) यःपरमात्मा (कलशेषु) वैदिकशब्देषु (आ) वर्णितः (पवित्रे, अन्तः) सब पावत्र वस्तुषु (आहितः) स्थिरोऽस्ति (सोमः) सौम्यस्वभाववाश्च (तम्, इन्दुः) तमीश्चरं विद्वांसः (परिषस्वजे) लभन्ते ।

पदार्थ--(यः) जो परमातमा (कळशेषु) कलंदावातीति कल-द्योवैदिकदाब्दः' वैदिक शब्दों में (आ) वर्णन किया गया है (पित्रेत्रे, अन्तः) और सब पवित्र वस्तुओं में (आहितः) स्थिर है और (सोमः) सौम्यस्वभाव वाला है (तम्, इन्दुः) उसको विद्वान् लोग (परिषस्वजे) लाभ करते हैं।

भावार्थ — विद्वान लोग परमात्मा की अभिन्यक्ति अर्थात् आ विभीव को सब पवित्र वस्तुओं में उपलब्ध करते हैं, तात्पर्य ये हैं कि जो जो विभूति वाली वस्तु है उसमें वे परमात्मा के तेज को अनुभव करते हैं,माल्यम होता है। कि 'यद्यीद्वभृतिमत्मत्त्वं श्रीमदृर्जितमेव वा तत्त्देवावगच्छत्वं ममतेजों ऽशसम्भवम्'। कि जो जो विभूतिवाली वस्तु अथवा शोमा वाली वा यों कहो कि वलवाली है वह सब परमात्मा के तेज से ही उत्पक्त हुई है मालूब होता है गीता का यह भाव भी पूर्वोक्त मन्त्रों से ही लिया गया है।। ५। ३८।।

प्र वाचामिन्दुंरिष्यति समुद्रस्याधि विष्टपि । जिन्वन्कोशे मधुश्चतंम् ॥६॥

## प्र । वार्चम् । इन्दुः । इष्यृति । समुद्रस्य । अधि । विष्टिपि । जिन्वेन् । कोशम् । मधुऽदचुतेम् ॥६॥

पदार्थः—(समुद्रस्य, अधि, विष्टिष ) यःपरमात्मा अन्तित्रिसमध्ये (मधुरचुतम, कोशम्) सर्वविधमधुरतायाः वर्षितारं कोशम् (जिन्वित ) वर्धयति (इन्दुः ) परमैश्चर्यवान् स एव (वाचम, प्र, इष्यति ) वेदवाणीः प्रेरयति ।

पदार्थ--(समुद्रस्य, अधि, विष्ट्षि) "समुद्रयन्ति यस्मादापः स समुद्रः" जो परमात्मा अन्तरिक्ष छोक के मध्य में (मधुक्चतम्, कोश्रम्) सब प्रकार की मधुरताओं के सिश्चन करने वाळे कोश को (जिन्वति) बढ़ाता है (इन्दुः) वही परमैश्वर्यसम्पन्न परमात्मा (वाचम्, प्र. इष्यति) वेदवाणी की प्ररणा करता है।।

भावार्थ — परमात्मा के नियम से समुद्र अर्थात् अन्तिरक्ष में जलों का सञ्चय रहता है क्यों कि समुद्र के अर्थ ये हैं जिस में जलों का भलीभांति सञ्चार हो अर्थात् इतस्ततः गमन हो उसको समुद्र कहते हैं अन्तिरक्ष लोक में मेघों का इतस्ततः गमन होता है इस लिये मुख्य नाम समुद्र इन्हीं का है, तात्पर्य ये हैं कि जिस परमात्मा ने इन विश्वाल नियमों को बनाया है उसी परमात्मा ने वेद खपी वाणी को प्रकट किया है ॥

नित्यस्तोत्रो वनस्पतिधीनामन्तः संवर्द्धधः। हिन्वानो मार्नुषो युगा ॥७॥

नित्यंऽस्तोत्रः । वनस्पतिः । धीनाम् । अन्तरिति । सुब्ःऽ-दुर्घः हिन्वानः । मार्नुषा । युगा ॥७॥ पदार्थः --स परमात्मा (निल्सतोत्रः) निल्य स्तवनीयः (वनस्पतिः) सर्व ब्रह्माण्डाधिपतिः (धीनाम्, अन्तः) बुद्धीना मवसानः (सबः, दुघः) अमृतेन तर्पकश्च (मानुषा, युगा) स्त्री पुरुषये। युगलस्योत्पादकश्च (हिन्यानः) सर्वस्य तृप्ति कारकश्चास्ति।

पद्र्शि—वह परमात्मा (नित्यस्तोत्रः ) नित्यस्तुति करने योग्य है (वनस्पतिः ) सव ब्रह्माण्डों का स्वामी है (धीनाम्, अन्तः ) बुद्धियों का अन्त है (सवः, द्व्यः ) अमृत से परिपूर्ण करने वाला है (मानुषा, युगा ) और स्त्री पुरुष के जोड़ को उत्पन्न करने वाला है (हिन्वानः ) सवका तृप्ति कारक है।

भावार्थ — बुद्धियों का अन्त उसको इस आभिपाय से कथन किया गया है कि मनुष्य की बुद्धि उसके पारावार को नहीं पा सकती इस छिये उसने मनुष्यों पर अत्यन्त करुणा करके अपने वेद रूपी ज्ञान का प्रकाश किया है।।।।।

अभि प्रिया दिवस्पदा सोमी हिन्वानो अर्षति । विर्पस्य धार्रया कविः ॥८॥

अभि । प्रिया । दिवः । पदा । सोर्मः । हिन्वानः । अर्षति । विप्रस्य । धारया । कविः ॥८॥

पद्धिः—( किनः ) क्रान्त कर्मा ( सोमः ) सौम्य खन्माववान् सः ( दिवस्पदा ) द्युलोकस्य व्यापक रूपेणाधिकरण मास्ति ( विप्रस्य ) ज्ञानस्य ( धारया ) वर्षेण ( प्रिया, अभि, अर्षति ) अस्मारिप्रयं विधाय आनन्दयति ।

पदार्थ—(किनः) क्रान्त कर्मा (सोमः) साँम्यख्यभाव बाला परमात्मा (दिवस्पदा) गुळोक का व्यापक रूप से अधिकरण है (विपस्य) ज्ञान की (धारया) धारा से (पिया, अपि, अपित) इमको आनन्दित करता है।।।।

आ पेवमान धारय रियं सहस्रवर्चसम् ।

अस्मे ईन्दो स्वाभुवंम् ॥९॥३९॥७॥

आ । प्वमान् । धार्य । र्यिम् । सहस्रंऽवर्वसम् । अस्म इति । इन्दे। इति । सुऽआभुवेम् ॥९॥३९॥७॥

षदार्थः — ( पवमान ) हे सर्वेषां पावक ( इन्दो ) पर-मैश्वर्थशालि परमात्मन् । ( अस्मे ) अस्मन्यम् ( रियम् ) धनम् तथा ( सहस्रवर्चमं, स्वाभुवम् ) अल्बन्त दीप्तिमतो गृहान् ( आ, धारय ) धारयतु ददाात्विलंशेः।

पद्धि—(पवमान) हे सबको पवित्र करने वाळे (इन्हों) परमैश्वर्यसम्पन्न परमात्मन् ! (अस्मे ) आप हमारे ळिये (रियम् ) धन को तथा (सहस्रवर्चसं, खाश्चवम् ) अत्यन्त दीप्ति वाळे गृहों को (आ, धारय) धारण कराइये अर्थात् दीजिये।

भावार्थ--परमात्मा जिन पुरुषों के कमों द्वारा प्रसम होता है उनको अनन्त प्रकार की दीश्चियों वाले गृहों को देता है और नाना विभ ऐश्वर्थ से उनको सम्पन्न करता है ॥९॥

> वेद्व्याख्यानपुण्येन मोहोममनिवर्खताम् । याचेऽहमीशतोद्यातद्वेदघर्मः प्रवर्तताम् ॥

इति द्वादशंमूक्तमेकोनचत्वारिशत्तमो वर्गश्च समाप्तः । यह ऋग्वेद के छठे अष्टक में सातवां अध्याय और उनताळीसवां वर्न, नवमण्डळ में बारहवां सक्त समाप्त इना। अथ नवर्चस्य त्रयोदशस्य सूक्तस्य-

१—९ असितः काश्यपो देवलो वा ऋषिः । पवमानः सोमो देवता । छन्दः-१,३,५,८गायत्री । ४ निचृद्गायत्री । ६ भुरिग्गायत्री । ७ पाद निचृद्गायत्री ९ यवमध्या गायत्री ॥ षड्जः स्वरः ॥

अधुना परमात्मनः यज्ञादिकर्मित्रयता दानिष्रयता च विधीयते ।

अव परमात्मा की यज्ञादि कर्म प्रियता और दान प्रियता को कहते हैं।

सोमः पुनानो अर्षति सहस्रधारो अत्यंविः। वायोरिन्द्रस्य निष्कृतम् ॥१॥

सोमः । पुनानः । अर्षति । सहस्रंऽधारः । अतिंऽअविः । वायोः । इन्द्रंस्य । निःऽकृतम् ॥१॥

पदार्थः—(सोमः) चराचर जगदुत्पादकः परमात्मा (पुनानः, अपिति) सर्व पावयन् मर्वत्र व्याप्नोति, तथा च (सहस्रधारः) सहस्राणि वस्तूनां धारयति (अत्यिवः) अत्यन्त रक्षकोऽस्ति (वायोः) कर्मशीलस्य (इन्द्रस्य) ज्ञानशीलस्य च विदुषः (निष्कृतम्) उद्धारकोऽस्ति ।

पदार्थ—( सोम: ) 'सृते चराचरं जगादिति सोम:' सब चराचर जगत् को उत्पन्न करने वाळा वह परमात्मा ( पुनान:, अर्थति ) सबको पवित्र करता हुआ सब जगह व्याप्त हो रहा है और (सहस्रधार:) सहस्रों वस्तुओं को धारण करने वाळा है ( अत्यिविः ) अत्यन्त रक्षक है और (वायोः) कर्पश्चील तथा (इन्द्रस्य) ज्ञान शील विद्वानों का (निष्कृतं) उदार करने वाला है।।

भावार्थ — यद्यपि परमात्मा सर्व रक्षक है बहु किसी को द्वेष दृष्टि व मिय दृष्टि से नहीं देखता तथापि वह सत्कर्मी पुरुषों को शुभ फळ देता है और असरकर्मियों को अशुभ, इसी अभिपाय से उस को कमेशीळ पुरुषों का प्यारा वर्णन किया है।। १।।

पर्वमानमवस्यवो विश्रमाभि प्र गांयत । सुब्वाणन्देववीतये ॥२॥

पर्वमानम्। अवस्यवः। विश्रम्। अभि। प्र। गायत्। सुऽस्वानम्। देवऽवीतये ॥२॥

पदार्थः—( अवस्यवः) हे सदुपदेशेन प्रजाः रिरक्षिषवो विद्यांतः! भवन्तः (देववीतये) दिव्यैश्वर्यप्राप्तये (सुष्वाणम् ) सर्वेषां प्रेरकम् ( पवमानम् , विश्रम् ) सर्वेषां पावायितारं पूर्ण-पुरुषम् ( आभि, प्र, गायत ) स्तुवन्तु ॥

पदार्थ--( अवस्यवः ) हे उपदेश द्वारा प्रजा की रक्षा चाहने बाळे विद्वानों ! आप (देववीतये) दिच्य ऐश्वर्य की प्राप्ति के लिये ( सुष्ता-णम्, पवमानम्, विश्रम् ) सबको पवित्र करने वाले पूरण परमात्मा का ( अभि, प्र, गायत ) तुम गान करो ।

भावार्थ--परमात्मा उपदेश करते हैं कि हे विद्वानों ! तुम उस पुरुष की उपासना करो जो सर्व पेरक है और सब को पवित्र करने वाला है और ज्यापक रूप से सर्वत्र स्थिर है ॥ २ ॥ पवन्ते वाजसातये सोमाः सहस्रपाजसः।

गृणाना देववीतये ॥३॥

यर्वन्ते । वाजऽसातये । सोर्माः सृहर्सऽपाजसः । मृणानाः । देवऽवीतये ॥ ३ ॥

पदार्थः — उक्ता विद्वांसः (देववीतये ) ऐश्वर्यं लाभाय (गृणानाः) स्तुतिं कुर्वाणाः (सहस्रपाजसः) विविधबल सहिताः (सोमाः) सौम्यस्वभाववन्तः (वाजसातये) धर्म-युद्धेषु (पवन्ते ) पुनन्ति अस्मान् ।

पदार्थ-- उक्त विद्वान् (देववीतये) ऐश्वर्ध की प्राप्ति के छिये (ग्रणाना) स्तुति करते हुये (सहस्रवाजसः) अनन्त प्रकार के वर्छों वाछे (सोमाः) स्रोम्य स्वभाव वाछे (वाजसातये) धर्म सुद्धों में (प-वन्ते) हमको पवित्र करते हैं।

भावार्थ---जो छोग ईश्वर पर विश्वास रख कर अनन्त प्रकार के कछा कौश्वछादि वछों से सम्पन्न होते हैं वे ही सब प्रजा को पवित्र करते हैं अर्थात् अपने ज्ञान से प्रजा की रक्षा करते हैं॥३॥

> जुत नो वाजसातये पर्वस्व बृह्तीरिषः । द्यमदिन्दो सुवीर्यम् ॥ ४ ॥

उत । नः वार्जऽसातये । पर्वस्व । बृह्तीः । इषः। युऽमत्। दंदोदिने । सङ्गीरी ॥॥॥

ड्दोइति । सुऽवीर्यं ॥४॥

पदार्थः—(इन्दो) हे परमैश्वर्यशालिपरमात्मन् ! (द्युमत) दीतिमत (सुवीर्यम) बलम (पवस्व) अस्मभ्यं देहि (उत)

तथा च (वाजसातये) युद्धेषु (नः, बृहतीः, इषः) अस्मभ्यं प्रवलां शाक्तिं प्रयच्छ ।

पदार्थ-( इन्दो ) हे परमैश्वर्य वाले परमात्मन् ! ( शुमत् ) दीप्रिवाला ( सुवीपम् ) वल ( पवस्व ) हमको दें ( उत ) और ( वाजस्तात्वे ) युद्धों में (नः, बृहतीः, इषः ) हमको वड़ी शक्ति पदान करें ॥॥।

ते नः सदृक्षिणं रृयिं पर्वन्तामा सुवीर्थम् । सुवाना देवास इन्दंवः ॥ ५ ॥ १ ॥

ते । नः । सहाक्षिणं । रृियं । पर्वतां । आ । सुऽवीर्यं सुवानाः । देवासंः । इंदेवः ॥ ५ । १ ॥

पदार्थः—(इन्दवः) परमैश्चर्यवान्परमात्मा (देवासः) दिव्यशाक्तिः (स्वानाः) सर्वेषासुत्पादकः (स्वीर्यम्) पर्याप्तं पराक्रमम् (आ, पवन्ताम्) सम्यक् ददातु तथा (ते) सः (सहस्रिणम्) अनेकविधम् (रियम्) ऐश्वर्यम् (नः) अस्मभ्यम्प्रयच्छतु ।

पदार्थ-(इन्दवः) परमैश्वर्ययुक्तपरमात्मा (देवासः) दिन्य शक्तिवाळा (सुवानाः) सवको उत्पन्न करने वाळा (सुवीर्थम्) सुन्दर वल को (आ, पवन्ताम्) भली भांति इनको देय और (ते) वह (सहस्रिणम्) अनन्त प्रकार के (गयम् (ऐश्वर्य को (नः) इनको देय।

भावार्थ--यहां 'व्यत्ययोबहुछम् ' इस सूत्र से एकवचन के स्थान में बहुवचन हुआ है इसाछिये ईश्वर का ही ग्रहण समझना चाहिये किसी अन्य का नहीं । ﴿॥॥॥॥

अत्यां हियाना न हेतृभिरसृंगं वार्जसताये ।

विवारमञ्यंमाशवंः ॥ ६ ॥

अत्याः । हियानाः । न । हेतृऽभिः । असृप्रं । वार्जाऽसातये ।

विवारं । अब्यं । आशवंः ॥६॥

पदार्थः — (अत्याः ) सर्वत्र वर्तमानः (हियानाः ) स्तृय-मानः (हेत्।भिः, न) श्रीघ्रगामिविद्युदादिशक्तिरिव (वाजसातये) धर्मयुद्धेषु (अस्य्यम् ) रक्षतु नः (विवारम् , आशवः) यद्द्रुतम ज्ञानं विनाश्य ज्ञानस्य प्रकाशकः (अञ्यम् ) सर्वेषां रक्षकश्च तम्रपास्सद्वे ।

पद्रश्चि—(अत्याः) '' अति सर्वमित्यत्यः " जो सर्वत्र परि पूर्ण हो उसका नाम अत्य है (हियानाः) प्रार्थमा किया गया (हेत्नभिः) शीधगामी विद्युदादि शक्तियों के (न) समान (वाजसातये) धर्मयुद्धों में (अस्त्रम्) हमारी रक्षा करे (विवारम्, आश्ववः) जो शीध्र ही अज्ञान को नाभ्र करके ज्ञान का प्रकाश करने वाळा और (अन्यम्) सब का रक्षक है उसकी हम उपासना करते हैं।

भावार्थ — जो पुरुष ज्ञान स्वरूप परमात्मा की उपासना करते हैं और एकमात्र उसी का भरोसा रखते हैं वे धर्म युद्धों में सदैव विजयी होते हैं ॥६॥

> वाश्रा अर्षुन्तीन्दंवोऽभि वृत्सं न घेनवंः । दधन्विरे गर्भस्त्योः ॥ ७ ॥

वाश्राः । अर्पति । इंदवः । अभि । वृत्सं । न । धेनवः ।

दघन्विरे । गर्भस्त्योः ॥७॥

पदार्थः—( घेनवः ) इन्द्रियाणि ( न ) यथा ( वत्सम् ) स्वं प्रियार्थमभियान्ति तथैव ( वाश्राः ) सर्वशास्त्रयोनिः (इन्दवः) परमात्मा ( अभ्यर्षन्ति ) स्वोपासकमाभियाति ( गास्त्योः ) स्वप्रकाशम ( दधन्विरे ) वितनोति च ।

पदार्थ--( घेनवः ) इन्द्रियें ( न ) जिस प्रकार (वत्सं,) अपने प्रिय अर्थ की ओर जाती हैं उसी प्रकार (वाश्राः) जो वेदादि शास्त्रों की योनि हैं (इन्द्रवः ) वह प्रमात्ना ( अभ्यषिति ) अपने उपासक की ओर जाता है ( गमस्त्योः, दधन्विरे ) और सर्वत्र अपना प्रकाश फैछाता है।

भावार्थ — उपासक पुरुष जब शुद्ध हृदय से ईश्वर की उपासना करता है तो ईश्वर का प्रकाश उसको आकर प्रकाशित करता है 'उपास्यतेऽनेनेत्युपासनम्.' जिससे ईश्वर की समीपता छाम की जाय उस कर्म का नाम उपासन कर्म है समीपता के अर्थ यहां ज्ञान द्वारा समीप होने के हैं किसी देश द्वारा समीप होने के नहीं इस छिये जब परमात्मा ज्ञान द्वारा सभीप होता है तो उसका प्रकाश उपासक के हृदय को अवस्यमेव प्रकाशित करता है।।।।।

जुष्ट् इन्द्रीय मत्सुरः पर्वमान् किनक्रदत् । विश्वा अप् द्विषी जिहि ॥ ८ ॥ जुष्टः । इद्रायः । मृत्सुरः । पर्वमान । किनक्रदत् । विश्वां । अपं । द्विषः । जिहि ॥८॥

पदार्थः—( इन्द्राय ) यो धर्मवतां विदुषां ( जुष्टः ) सहचरोऽस्ति ( मत्सरः ) यश्च न्यायमदेन मत्तश्चमः ( पवमानः )

सर्वस्यपावियता ( किनकदत् ) सर्वेभ्यः सदुपदेशदाता ( विश्वा ) कृत्स्नानि ( अप, द्विषः, जिह ) मम राग द्वेषादानि नाशयतु सः ।

पद्धि—(इन्द्राय) जो धर्मित्रय विद्वानों का (जुष्टः) संगी है (मत्सरः) जो न्याय रूपी पद से मत्त हैवह (पवमानः) सब को पवित्र करने वाळा (कनिकदत्) सब को सदुपंदेश दाता (विश्वा) सम्पूर्ण (अप, द्विषः, जिहे) जो हमारे राग हेषादि हैं उनको नाश करे।।

भावार्थ-- जो छोग ईश्वर परायण हो कर अपनी जीवनयात्रा करते हैं परमात्मा उन के रागडेपादि भावों को निष्टत्त करता है ॥८॥

> अपुष्ठन्तो अरोब्णः पर्वमानाः खर्द्दशेः । योनीवृतस्यं सीदत् ॥ ९ ॥ २ ॥

अपुडन्नतंः । अराज्यः । पवमानाः । स्वःऽर्दशः । योनौ । ऋतस्यं । सीदत ॥९॥२॥

पदार्थः—( अराज्णः ) दुष्टान् ( अपन्नतः ) दारुणं दण्डं ददत् ( पवमानाः ) सतः पावयन् ( स्वर्दशः ) सर्वद्रष्टा परमा-तमा ( ऋतस्य ) सत्कर्मरूपयज्ञस्य ( योनौ ) वेद्याम् ( सीदत ) आगत्य तिष्ठत् ।

पदार्थ--(अराज्णः) दुष्टों को (अपझतः) दारुण दण्ड देने नाला (पन्नानाः) सत्किभें को पिनत्र करने नाला (खर्दशः) सर्व द्रष्टा परमात्मा (ऋतस्य ) सत्कर्म रूपी यज्ञ की (योनी) नेदी में (सी-दत्त) आकर निराज मान हो।

भावार्थ — कर्ष योगी और ज्ञान योगियों के यज्ञों में परमात्मा अपने सद्भावों से आकर सदैव विराज मान होता है तात्पर्य यह है कि परमात्मा के मात्र सत्कर्मों बारा आभिन्यक्त होते हैं इसी छिये आकर विराजना कथन किया गया है। वस्तुतः परमात्मा सदैव क्टस्थनित्य है कहीं जाता आता नहीं इसी अभिनाय से कहा है कि भन्दजित तन्नेजित हुरे तहान्तिके" बजुः ४०।५। वह अज्ञानियों की हिष्ट में चळता है और वास्तव में नहीं चळता अज्ञानियों की हिष्ट में दूर है वास्तव में समीप, इस प्रकार वेद उसको सर्वत्र गतिरहित वर्णन करता है।।९।।

इति त्रयोदशंमूक्तं द्वितीयो वगन्त्रं समाप्तः । यह तेरहवां सक्त और दूसरा वर्ग समाप्त हुआ।

अथाष्टर्चस्य चतुर्दश सुक्तस्य-

१-८ असितः काश्यपो देवलो वा ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः-१-३, ५, ७ गायत्री । ४, ८ निचृद्रायत्री । ६ ककुम्मती गायत्री ॥ षड्जः स्त्ररः ॥

अथोक्तपरमात्मन अन्येग्रणा वर्ण्यन्ते ।
अव उक्त परमात्मा के अन्य गुणों का वर्णन करते हैं।
परि प्रासिष्यदत्कृतिः सिन्धोरूर्मावधि श्रितः ।
कारं विश्रत्पुरुस्पृह्यस् ॥ १॥
परि । प्र । असिस्यदत् । कविः । सिंधोः । ऊर्मी । अधि ।

श्रितः। कारं। विश्वत्। पुरुऽस्पृहं ॥१॥

पदार्थः--(सिन्धोः, ऊमीं) यः समुद्रतरङ्गाणाम् ( अधि,

श्रितः ) निर्माता (कारम्, विश्वत् पुरुत्पृहम् ) येन सर्वजन मनोरथरूपः संसारोनिरमायि (कविः ) स एव परमात्मा (परि प्रामिष्यदत् ) सर्वत्र व्यामोति ।

पदार्थ--(सिन्धोः ऊपौं) जिसने समुद्र की कहरों को ( अधि-श्रितः) निर्माण किया (कारम्, विश्रत्, पुरुस्पृहम्) जिसने सर्वजनों के मनोरथ रूप इस कार्य ब्रह्माण्ड को बनाया (कविः) वही परमात्मा (पिरं, शासिष्यदत्) सर्वत्र परिपूर्ण हो रहा है।

भावार्थ-- उस परमात्मा ने इस ब्रह्माण्ड में नाना प्रकार की रचनाओं को बनाया है, कईं। महासागरों में अनन्त प्रकार की कहरें उठती हैं। कहीं हिमाक्य के उच शिखर नभोमण्डळवर्ती वायुओं से संवर्षण कर रहे हैं एवं नाना प्रकार की रचनाओं का रचिता वहीं एरमात्मा है।।१॥

गिरा यदी सर्वन्धवः पञ्च त्रातां अपस्यवेः । परिष्कृण्वन्ति धर्णसिम् ॥ २ ॥

गिरा । यदि । सऽवैधवः । पंत्र । त्राताः । अपस्यवः ।

परिऽक्रण्वंति । धर्णसि ॥२॥

पदार्थः—(पञ्च, ब्राताः) पञ्च ज्ञानेन्द्रियाणि (सब-न्धवः) कर्मेन्द्रियसहिताः (यदि, अपस्यवः) यदा ईश्वर पराणि भवन्ति तदा (गिरा) परमाहमस्तुत्या (धर्णसिम्) इमां पृथिवीम् (परिष्कृण्वन्ति) भृषयन्ति ।

पदार्थ — (पश्च, त्राताः) पांचझानेन्द्रियें (सवन्धवः) कर्मेन्द्रियों के साथ (यदि, अपस्यवः) जब ईश्वर परायण हो जाती हैं तो (गिरा) परपात्मा की स्तुति से (धर्णसिम्) इस पृथिवी को (परिष्कृण्यन्ति) भूषित कर देती हैं।

भावार्थ—कानयोगी पुरुष जब शब्द, स्पर्श, रूप, रस, गन्ध इन पांचों विषयों को इटा कर अपने पांचों ज्ञानेन्द्रियों को ईश्वर की ओर लगा देता है तो इस सम्पूर्ण संसार को अलंकृत करता है तात्पर्य यह है कि स्वभावतः वहिर्भुख इन्द्रियों को जिनको "पगिश्चिख।निन्यतृणत्स्वयंभुः" कठ १ । रे । स्वयंभू विधाना ने स्वभावतः वाहर की ओर बहने वाली वनाया है, कोई एक धीर बीर धुरुष ही उनके वेग को बाहर से हटा कर उनको अन्तर्भुखी बनाता है अन्य नहीं ॥२॥

आर्दस्य अधिमणो रसे विश्वं देवा अमत्सत । यदी गोभिर्वसायते ॥ ३॥

आत् । अस्य । शुष्मिणः । रसे । विश्वे । देवाः । अमृत्सत् । यदि । गोभिः । वसायते ॥३॥

पदार्थः—(यदि) चेद् (विश्वेदेवाः) सम्पूर्णविद्यांसः (अस्य)इमम्पूर्वोक्तम् (शुव्मिणः) बल्लिनम्परमात्मानं (गोभिः, वसायते) इन्द्रियगोचरं कुर्युः (आत्) तदा पुनः ते सर्वे (अमत्सत्) ध्यानविषयं तं कृत्वा नन्दन्ति ॥

पद्धि -- (यदि) अगर (विश्वदेवाः) सम्पूर्ण विद्वान् (अस्य)
पूर्वोक्त (शुव्विणः) बळसम्पन्न परमात्मा को (गोभिः, वसायते )
शन्द्रियगोचर कर सकें (आत्) तदनन्तर वे सब देव (अमत्सत) उस को ध्यान का विषय बनाकर आनन्दित होते हैं।

भावार्थ--परमात्मा उपदेश करते 🧞 कि हे मनुष्यो ! तुन्हारे

इन्द्रिय तुमको स्वमाव से बहिर्मुख बनाते हैं तुम यदि संयमी बन कर उनका संयम करो तो इन्द्रिय परमात्मा के स्वक्ष्य को विषय करके तुरें अगनित्त करेंगे, इसी अभिमाय से उपनिषद में कहा है कि "काश्चित्र करेंगे, इसी अभिमाय से उपनिषद में कहा है कि "काश्चित्र प्रत्यागात्मानमें क्षत" कि श्वार हो को धीर पुरुष ही मत्यगात्मा को देख सकता है, यहां देखने के अर्थ व इन्द्रियगोचर करने के अर्थ मृत्तिमान पदार्थ के समान देखने के नहीं, किन्तु जिस मकार निराकार और निरूप होने पर भी सुख दुःखादिकों का अनुभव होता है इस प्रकार अनुभव का विषय बनाने का नाम यहां देखना व इन्द्रिय गोचर करमा है इसी अधिमाय से "इत्यते त्यप्रद्या खुद्या सुक्ष्मया सुक्षम-दिशिभः" कि वह सक्ष्म बुद्धि के द्वारा देखा जा सकता है, सूक्ष्म बुद्धि से तात्पर्य यहां योगज सामर्थ्य का है अर्थात् चित्रहत्ति निरोध हाश परमात्मा का अनुभव हो सकता है इसी आभिमाय से कहा है कि "तदाद्वरुटुः स्वरूपेऽवर्थानम्" उस समय दृष्टा के स्वरूप में स्थिति हो जाती है इसी अभिमाय से कहा है कि "यदि गोभिवंसायते" ॥३॥

िनुरिणानो विघावति जहुच्छर्याणि तान्वा । अत्रा सञ्जिष्ठते युजा ॥ ४ ॥

निऽरिणानः । वि । धावति । जहंत् । शर्याणि । सान्वां । अत्रं । सं । जिन्नते । युजा ॥४॥

पदार्थः — उक्तः परमात्मा (निरिणानः) ज्ञानिवषयो भवन् (तान्वा) खप्रकाशेन (द्वाराणि) स्त्रप्रकाशरिमवर्गे जहत् (विधावति) जिज्ञासुबुदौ तिष्ठति (अत्र, युजा) अत्र परमात्मनि योगेन (सं, जिन्नते) उपासकाः स्त्राज्ञानं न्नन्ति।

पद्धि—उक्त परमात्मा (निरिणानः) ज्ञान का विषय होता हुआ (तान्वा) अपने मकाश्व से (बाराणि) अपनी मकाश्व रिषयों को छोड़ता हुआ (विधावति) जिज्ञासु के बुद्धिगत होता है (अत्र, युनाः) उस परमात्मा में युक्त होकर (सं. जिल्लते) उपासक छोग अज्ञानों का नाश करते हैं।

भावार्थ — ध्यान का निषय हुआ वह परमात्मा जिज्ञासुओं के अन्तः करणों की निर्मल करता है और जिज्ञासुजन उस की उपासना करते हुये अज्ञान को नाग्र करके परम गति को माप्त होते हैं ॥॥॥

नृप्तीभियों विवस्वतः शुभ्रो न मांमृजे युवां। गाः क्रेण्वानो न निर्णिजम् ॥ ५ ॥ ३ ॥ नृप्तीभिः। यः। विवस्वतः। शुभ्रः। न । ममृजे । युवां। गाः। क्रुण्वानः। न । निःऽनिजै ॥५॥

पदार्थः—(यः) यः परमात्मा (विवस्ततः) विज्ञानिनो जिज्ञासोः (नर्ताभिः) चित्तवृत्तिभिः (शुभः) प्रकाशमानः (युवा) समीपस्थवस्तु (न) इव (मामृजे) साक्षात्कृतोभवित स साक्षारकारश्च (गाः कृण्वानः) इन्द्रियाणि प्रीणयन् (निर्णि-जम, न) रूपमिव सम्पद्यते।

पद्दार्थ — (यः) जो परपात्मा विवस्ततः) विज्ञान वाळे जिज्ञासु की (नसीभिः) चित्त इतियों द्वारा (शुश्रः) प्रकाशित होकर (युवा) समीपस्थ वस्तु के (न) समान (मामुजे) साक्षात्कार को प्राप्त होता है और वह साक्षात्कार (गाः कृष्वानः) इन्द्रियों को प्रसन्न करते हुये (निर्णिजं, न) रूप के समान होता है।

भाव(र्थ--जो पुरुष अपने मन को शुद्ध करते हैं वे उस पुरुष का साक्षात्कार करते हैं उन पुरुषों की चित्त द्वात्तियें उसको इस्तामलक वत् साक्षाद्व से अनुभव करती हैं, अर्थात् शुद्धमन द्वारा साक्षात् किये हुये परमात्मध्यान में फिर किसी प्रकार का भी संश्वय व विपर्यय ज्ञान नहीं होता ॥५॥३॥

अति श्रिती तिर्श्वतां गृज्या जिंगात्यण्ज्यां । वृग्तुमियर्ति यं विदे ॥ ६ ॥ अति । श्रिति । तिरश्चतां । गृज्या । जिगाति । अण्ज्यां ।

वग्नुम् । इयर्ति । यं । विदे ॥६॥

पदार्थः—(अति, श्रिती) अनन्याधारः परमात्मा (अण्व्या) अणुभिः (तिरश्रता) तीक्ष्णाभिः (गव्या) इन्द्रिय-वृत्तिभिः (जिगाति) प्रकाश्यते (यं) यम् (वग्नुम्) शब्द प्रमाणम् (विदे) जिज्ञासवे (इयर्ति) प्रकटयति अन्यस्मै न।

पदार्थ--(अति, श्रिती) 'श्रितिमतिकान्तः अतिश्रिती"
जो किसी अन्यवस्तु के आश्रित न हो उसका नाम अतिश्रिती अर्थात् सबका आश्रय परमात्मा (अण्व्या) सूक्ष्म (तिरश्रता) तीक्ष्ण (गव्या) इन्द्रियों की दृत्तियों से (जिगाति) प्रकाश की प्राप्त होता है (यं) जिसकी (वग्नुम्) शब्द प्रमाण (विदे) जिज्ञासु के लिये (इयर्ति) प्रकटकरता है।

भावार्ध--जन धारणा ध्यानादि योगाक्कों से चित्त की द्वतियें निर्मे होती हैं तो उक्त परमात्मा को विषय करती हैं जो पुरुष अब्द प्रमाण पर विश्वास करते हैं वे साधन सम्पन्न द्वत्तियों के द्वारा उसका अनुभव करते हैं अन्य नहीं ॥६॥ अभि क्षिपः समंग्मत मुर्जयन्तीरिषस्पतिम् । पृष्ठा गृंभ्णत वाजिनः ॥ ७॥

अभि । क्षिपंः । सम् । अग्मत् । मर्जयन्तीः । इषः । पतिम् एष्ठा । गृम्णत । वाजिनंः ॥ ७॥

पदार्थः --( क्षिपः ) चित्तवृत्तयः ( अभि ) सर्वतः ( इष-रपतिम् ) सर्वेश्वर्यस्त्रामिनम् ( मर्जयन्तीः ) प्रकाशयन्तः ( सम-ग्मत ) समाधिदशामधिगच्छन्ति तत्र च ( वाजिनः ) अखिल बलानाम् ( पृष्ठा ) आधारम् ( गृभ्णत ) गृह्णन्ति ।

पद्धि——( क्षिपं: ) चित्तद्यत्तियं ( अभि ) सब ओर से ( इष-स्पतिम्) जो सब ऐश्वयों का पति है उसको ( मर्जयन्ती: ) प्रकाशित करती हुयीं ( समग्मत ) समाधि अवस्था को प्राप्त होती हैं, और वडां ( वाजिन: ) सब बळों के ( पृष्ठा ) अधिकरण को ( गृभ्णत ) प्रहण करती हैं।

भावार्श्व-परमात्मा सब पदार्थों का अधिकरण है अर्थात् उसी की सत्ता से सब पदार्थ स्थिर हो रहे, हैं उस बलस्वरूप परमात्मा का साक्षात्कार समिथ अवस्था के विना कदापि नहीं हो सकता ॥७॥

परि दिव्यानि मर्छश्विर्श्वानि सोम् पार्थिवा । वस्ति याह्यस्मयुः ॥ ८॥ ४॥ परि । दिव्यानि । मर्छशत् । विश्वानि । सोम् । पार्थिवा । वस्ति । याहि । अस्मऽयुः ॥ ८। ४॥ पदार्थः—(सोम) हे परमात्मन् ! (दिव्यादिनि) विचिन्नाणि (पार्थिकानि) पृथिवीसम्बन्धीनि (विश्वानि, वसुनि) सर्वाणि धनानि (मर्मृशत्) प्रयच्छन् (अस्मयुः) अस्मानुद्ध-र्त्तुभिच्छन् (परि, याहि) अस्मान् प्राप्नुहि ।

पदार्थ- (सोन) हे परमात्मन् ! (विन्यानि) दिन्य (पर्धर्थ-वानि) पृथिवीकोक के (विश्वानि, वस्नि) सम्पूर्ण धर्नों के (मर्प्यस्त्) सहित (अस्मयुः) इमारे उद्धार की इच्छा करते हुये (परि, याडि) इमको प्राप्त हों।

भावार्थ — पार्थिवानि यह कथन यहां उपलक्षण मात्र है अर्थात् पृथिवी लोक अथवा युलोक के जितने ऐश्वर्थ हैं उनको परमात्मा हमें मदान करे इस सक्त में परमात्मा के सर्वाश्रयस्व और सर्वदातृत्वादि अनेक मकार के गुणों का वर्णन किया है ॥ ८।४॥

> चतुर्देशं मुक्तं चतुर्धेविग्रश्च समाप्तः । यह चौदहवां सक और चौषा वर्ग पूरा हुआ ।

> > अथर्चस्य पञ्चदशसृक्तस्य--

१-८ असितः काश्यपो देवलो वा ऋषिः॥ पवमानःसोमो देवता ॥ छन्दः-१, ३-५,८ निचृद्गायत्री । २, ६ गायत्री । ७ विराड् गायत्री ॥

षड्जः स्वरः ॥

अथ गुणान्तरैः परमात्मनोमहत्त्वं वर्ष्यते ।

अब अन्य गुणों से परमात्मा का महत्व कथन करते हैं।

एष धिया यात्यण्व्या श्रूरो रथेभिराशुभिः। गच्छन्निन्द्रस्य निष्कृतम्॥१॥

एषः । घिया । याति । अण्व्यां । ग्रूरंः । रथेभिः । आग्रुऽभिः । गर्च्छन् । इन्द्रंस्य । निःऽकृतम् ॥१॥

पदार्थः—(एषः) अयं परमात्मा (धिया, अण्व्या) सुद्दमया स्वधारणशक्त्या (याति) सर्वत्र प्राप्तोति (रथेभिः) शक्तिभिः (आशुभिः) शीघगाभिः (इन्द्रस्य, निष्कृतम्) जीवान् उद्धर्तुम् (शूरः) अविद्यादिदोषान् शमयन् (गच्छन्) जगन्निर्माणरूपकर्म कराति।

पदार्थ — ( एषः ) यह परमात्मा ( धिया, अण्ट्या ) सूक्ष्म अपनी धारणशक्ति से ( याति ) सर्वत्र माप्त हो रहा है ( रथेभिः, आ- शुभिः ) अपनी शीघ्रगामिनी शक्तियों से ( इन्द्रस्य, निष्कृतं ) जीवात्मा के उद्धार के छिये ( शूरः ) "श्रृणाति हन्तीतिशूरः" अविद्यादि दोषों को हनन करने वाछा ( गच्छन् ) जगद्रचनारूप कर्ष करता है ॥

भावार्थ--परमात्मा जीवों को कर्मों का फळ भ्रुगाने के छिये इस संसाररूपी रचना को रचता है और वह अपनी विविध शाक्तियों के द्वारा सर्वत्र परिपूर्ण हो रहा है अर्थात् जिस र स्थान में परमात्मा की व्यापकता है उस र स्थान में परमात्मा अनन्त शक्तियों के साथ विग्रजमान है।। १॥

> णुष पुरू घियायते बृद्दते देवतातये । यत्रामृताप आसंते ॥ २ ॥

एषः । पुरु । धियाऽयते । बृह्ते । देवऽतातये । यत्रं । अमृतासः । आसंते ॥२॥

पदार्थः—( एषः ) असौ परमात्मा ( पुरु, धियायते ) अनन्ति विज्ञानानां दातास्ति ( बृहते, देवतातये ) शश्चत जग्गति देवत्वं विवर्द्धयिषुः (यत्र ) यत् प्राप्य ( अमृतासः, आसते ) अमृतत्वं प्राप्यते ।

पद्धि — (एषः) यह पूर्वोक्त परमात्मा (पुरु, धियायते) अनन्त विज्ञानों का दाता है (बृहते, देवतातये) सदैव संसार में देवत्व फैलाने का अभिलाषी है (यत्र) जिस ब्रह्म को प्राप्त होकर (अमृत्तालः, आसते) अमृतभाव को प्राप्त हो जाते हैं।

भावार्थ — परमात्मा अनन्त्कर्मा है उस की शक्तियों के पारावार को कोई पान हीं सकता, इसी अभिपाय से कहा है 'तिस्मिन्ह के परावरे" उस परावर ब्रह्म के जानने पर हृदय की ग्रन्थि खुळ जाती है और इसी अभिपाय से ''परास्य शक्तिविविधेव श्रूयते" इत्यादि वाक्यों में उपनिषत्कार ऋषियों ने भी कहा है कि उसकी शक्तियें असंख्यात हैं उसी को जान कर मनुष्य अमृत पद को छाम कर सकता है अन्यथा नहीं ॥२॥

णुष हितो वि नीयतेऽन्तः शुभ्रावंता पृथा । यदी तुञ्जन्ति भूर्णयः ॥ ३ ॥ एषः । हितः । वि । नीयते । अन्तरिति । शुभ्रऽवंता । पंथा । यदि । तुजन्ति । भूर्णयः ॥३॥ पदार्थः—( यदि, भृषंयः ) यद्यपासकाः ( तुझन्ति ) तदाज्ञां पालयन्ति तदा ( शुभ्रावता ) शुभेन ( पथा ) मार्गेण ( एषः, हितः ) तं हितकरम्, ( अन्तः, विनीयते ) अन्तःकरणे सुरथापयन्ति ।

पद्धि——(यदि, भूर्णयः) यदि उपासक छोग (तुज्जन्ति) उसकी आज्ञा का पाछन करते हैं तो (ज्ञुञ्जावता) शुभ (पथा) मार्ग-द्वारा (एपः, दितः) उस दितकारक परमात्मा को (अन्तः, विनीयते) अन्तःकरण में स्थिर करते हैं।

भावार्थ-- जो लोग यम नियमों का पालन करते हैं वे अपने अन्तः करण में परमात्मसत्ता का साक्षात्कार करते हैं और परम पद को लाभ करते हैं।।३॥

एष शृङ्गाणि दोर्धुविच्छिशिते यूथ्यो हुषा । चृम्णा दर्धान ओर्जसा ॥ ४ ॥ एषः । शृङ्गाणि । दोर्धुवत् । शिशीते । यूथ्यः । वृषा । चृम्णा । दर्धानः । ओर्जसा ॥४॥

पदार्थः—( एषः ) उक्त ईश्वरः (शृङ्गाणि ) आखिललो-कान् ( दोधुवत् ) चालयति ( शिशीते ) सर्वत्रगोऽस्ति ( यूथ्यः ) सर्वपतिः ( वृषा ) कामनाप्रदः ( ओजसा ) स्वतेजसां ( नृम्णा ) कृत्रनमैश्वर्य ( दधानः ) धारयन् तिष्ठति ।

पदार्थ — ( एषः ) उक्त परवात्मा ( शृहाणि ) सव अझाण्डों को ( दोधुवत् ) गतिश्रीक करता है ( श्विश्रीते ) सर्वव्यापक है ( युध्यः )

सबका पति है ( हुपा ) कामनाओं की दृष्टि करने वाळा है ( ओजसा ) अपने पराक्रम से (तृम्णा ) सब ऐश्वर्यों को (द्यानः) धारण कर रहा है।

भावार्थ--वही परमात्मा कोटानुकोटि ब्रह्माण्डों का चलानेवाला है, और उसी ने इन ब्रह्माण्डों में विद्युत आदि शक्तियों को उत्पन्न करके अनेक प्रकार के आकर्षण विकर्षण आदि गुणों को उत्पन्न किया है एक-मात्र उसकी उपासना करने से मनुष्य सद्गति को लाभ कर सकता है ॥॥॥

> ष्ष रुक्तिमभिरीयते वाजी शुक्रेभिरंशुभिः । पतिः सिन्धूनां भवंन ॥ ५ ॥

एषः । रुक्मिऽभिः । ईयते । वाजी । शुभ्रेभिः। अंशुऽभिः। पतिः । सिंधूनां । भवन ॥५॥

पद्रार्थः—( एषः, वाजी ) अनन्तबलोऽयं परमात्मा ( रु-विमिभः, शुभ्रेभः, अंशुभिः ) दीप्तिमतीभिः स्वच्छाभिः प्रकाश-मयशक्तिभिः ( ईयते ) सर्वत्र व्याप्नोति ( सिन्धूनाम् ) स्यन्द-नशीलप्रकृतीनाम् ( पतिः, भवन् ) पतिःसोऽस्ति ।

पद्र्शि—(एषः, वाजी) अनन्तबळवाळा यह पूर्वोक्त परमा-त्मा (किन्माभः) दीप्तिमती (शुश्रोभिः) निर्मळ (अंशुभिः) प्रकाशक्ष शक्तियों से (ईयते) सर्वत्र व्याप्त हो रहा है (सिन्धूनाम्) स्यन्दनशीळ सब प्रकृतियों का (पतिः, भवन्) वह पति है।

भावार्थ--मकृति परिणामिन नित्य है परमात्मा की कृति अर्थात् यत्र से मकृति परिणामभाव को धारण करती है उस से महत्तत्व और महत्तत्व से अहंकार और अहंकार से पश्चतन्मात्र इस मकार सृष्टि की रचना होती है, इस अभिनाय से उसको स्यन्दनशीख अर्थात् बहनेवाछी प्रकृतियों का अधिपति कथन किया गया है उक्तप्रकार के गुणों वाला परमात्मा उस पुरुष के हृद्य में अपनी अनन्त शक्तियों का आविर्भाव करता है जो पुरुष अपनी अनन्य भक्ति से उसकी उपासना करता है ॥५॥

एष वसूंनि पिब्दना परुंषा यियुवाँ अति । अव शादेषु गच्छति ॥ ६ ॥

एषः । वसूंनि । पिब्द्ना । परुषा । यृथिऽवान् । अति । अवं । शादेषु । गच्छति ॥६॥

पदार्थः—( एषः ) असौ परमातमा ( वस्नुनि ) ऐश्वर्याणि ( पिब्दना ) अपहरतः ( परुषा ) दारुणान् राक्षसान् ( अति, यिवान् ) अतिकम्य ( शादेषु ) युद्धेषु भक्तान् ( अवगच्छति ) बहुविधज्ञानादीनि साधनानि प्रदाय रक्षति ।

पद्मर्थ--(एषः) यह पूर्वोक्त परमात्मा (बस्नुनि) ऐश्वर्यों को (पिब्दना) छीनने वाले (परुषा) कठोर राक्षसों को (अति,ययिवान्) अतिक्रमण करके (शादेषु) युद्धों में भक्तों की (अवगच्छिति) अनेक प्रकार से झानादिकों को देकर रक्षा करता है।

भावार्थ--जो पुरुष अपने पवित्र भावों से परमात्मपरायण होते हैं परमात्मा उनकी अवश्यमेव रक्षा करता है ॥ ६ ॥

> प्तं मृजन्ति मर्ज्यमुप् द्रोणेष्वायवः । प्रचुकाणं मुहीरिषः ॥ ७॥

एतं । मृजुन्ति । मर्ज्यम् । उपं । द्रोणेषु । आयर्वः । प्रऽ-चुकाणम् । महीः । इर्षः ॥७॥ पदार्थः—( आयवः ) मनुष्याः ( मर्ज्यम्, एतम् ) ध्या-तव्यमिमं परमात्मानम् ( द्रोणेषु ) अन्तःकरणेषु संस्थाप्य (उप, मृजन्ति ) उपासते ( महीः, इषः ) यो हीश्वरः महद्नाधैश्वर्यं ( प्रचक्राणम् ) कुर्वन्नास्ते ॥

पदार्थ — (आयवः) मनुष्य (मर्ज्य, एतम् ध्यान करने योग्य इस परमात्मा को (द्रोणेषु) अन्तः करणों में रख कर (उप, मृजिन्त) उपासना करते हैं, (भचक्राणं) जो परमात्मा (महीः, इषः) बढ़े भारी अन्नाधै खर्यों का दाता है।

भावार्थ- उपासकों को चाहिये कि वे उपासनासमय में पर-मात्मा के विराद्खरूप का ध्यान करते हुए उसके गुणों द्वारा उसका उपासन करें अर्थात् उसकी शक्तियों का अनुसन्धान करते हुए उसके विराद्खरूप को भी अपनी बुद्धि में स्थिर करें ॥७॥

प्तमु त्यं दश् क्षिपो मृजन्ति सप्त धीतयः। स्वायुधं मदिन्तिमम् ॥ ८ ॥ ५ ॥ एतं । ऊं इति । त्यं । दर्श । क्षिपः । मृजंति । सप्त ।

र्घातयः । सुऽआयुधं । मुदिन्ऽतमं ॥८॥५॥

पदार्थः—( एतं त्यं, उ ) तं सर्वगुणसम्पन्नं परमात्मानम् ( दशक्षिपः ) दशेन्द्रियाणि ( सप्तधीतयः ) सप्तेन्द्रियवृतयश्च ( मृजन्ति ) प्रकटयन्ति च परमात्मा ( स्वायुधं ) स्वतन्त्रतया विराजते यश्च ( मदिन्तमम् ) सर्वानन्ददाताऽस्ति ।

पदार्थ- ( एतं, त्यम्, उ ) उस सर्वग्रणसम्पन्न परमात्मा को ( दश्च, क्षिपः ) दश इन्द्रियें और (सप्त, धीतयः ) और सात बारणा-

दिवृतिर्थे (मृतन्ति ) पकट करती हैं (स्वायुधं ) जो स्वतन्त्रसत्तावाला है और (मदिन्तमम् ) सब को आनन्द देने वाला है ।

भावार्थ — परमात्मा अपनी स्वतन्त्रसत्ता से विराजमान है जब वह श्रेष्ठों का उद्धार और दुष्टों का दमन करता है तब उसे किसी श्रह्मादे साधन की आवश्यकता नहीं किन्तु उसका स्वरूप ही आयुप्र का काम करता है इस मकार के स्वतन्त्रसत्तासम्पन्न परमात्मा को हृदय में धारण करने वाळे अत्यन्त आनन्द को नाम होते है ॥८॥५॥

पञ्चदशसूक्तं पञ्चमो वर्गश्च समाप्तः । यह पन्द्रहवां स्रुक्त और पांचवां वर्ग समाप्त हुआ । — क्ष्ण्युक्तः—

अथाष्ट्रचस्य बोडशसूक्तस्य--

१-८ असितः काश्यपो देवलो वा ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः-१ विराड् गायत्री । २, ८ निचृद्गायत्री ३-७ गायत्री । षड्जः स्वरः ॥

अथ सात्विकभावोत्पादका रसा वर्ण्यन्ते:अव सात्विकभाव को उत्पन्न करनेवाळे रसों का वर्णन करते हैं:प्र ते सोतार ओण्यो रसं मदाय घृष्ये ।
सगों न तक्सेतंशः ॥१॥

प्र । ते । सोतारं: । ओण्योः । रसं । मदाय । घृष्वंये । सर्गः । न । तक्ति । एतशः ॥शा

पदार्थः—(प्रसोतारः) भो जिज्ञासवः! (ते) युष्माकं (मदाय) आनन्दाय (घृष्वये) शत्रुनिवर्हणाय (ओण्योः) द्यावापृथिब्योर्मध्ये ( रसं ) सौम्यस्वभावप्रदाता रसः भवदर्थम् (सर्गः) सृष्टः यः (एतज्ञः,न,ताक्ति)विद्यदिव तीक्ष्णतां ददाति।

पद्र्शि--( प्रसोतारः ) हे जिज्ञासु छोगो! (ते) तुम्हारे (मदाय) आनन्द के छिये और ( घृष्वये ) शत्रुओं के नाश के छिये ( ओण्योः ) द्यावा पृथिवी के मध्य में ( रसम् ) सौम्य स्वभाव का देने वाळा रस ( सर्गः ) बनाया है जो ( एतशः, न तिक्त ) विद्युत् के समान तीक्ष्णता देने वाळा है।

भावार्थ — परमात्मा उपदेश करता है कि हे मनुष्यो ! तुम ऐसे रस का पान करो जिस से तुम में बल उत्पन्न हो और शत्रुओं पर वि-जयी होने के छिये तुम सिंह के समान आक्रमण कर सको। यहां इस रस के अर्थ किसी रस विशेष के नहीं किन्तु आहादजनक रसमात्र के हैं।

वा यों कहो कि सोम्य स्वभाव उत्पन्न करने वाले रस के हैं इस लिये इसको सोमरस भी कहा जा सकता है, और 'घात्वर्य' भी इसका यह है कि 'रसआस्वादने रस्यते स्वाद्यत इति रसः' जो आनन्द से वा आनन्द के लिये आस्वादन किया जाय उसका नाम यहां रस है। इस प्रकरण में यह शंका नहीं करनी चाहिये कि कहीं सोम के अर्थ रस के और कहीं सोम के अर्थ इश्वर के ऐसा व्यत्यय क्यों ? इसका उत्तर यह है कि "स्याचिकस्य ब्रह्मशब्द वत्" र। ३। ५। इस ब्रह्मसूत्र में इस बात का निर्णय कर दिया है कि एक प्रकरण ही नहीं किन्तु एक वाक्य में भी तात्य्य भेद से दो अर्थ हो जाते हैं जैसे कि "तपसा ब्रह्मित्रिज्ञासस्य तपोब्रह्म" ते० ३। २। तप से ब्रह्म की जिज्ञासा करो और तप ब्रह्म है, यहां पहळे ब्रह्मशब्द के अर्थ ईश्वर के और द्वितीय ब्रह्मशब्द के अर्थ ईश्वर के और द्वितीय ब्रह्मशब्द के अर्थ ईश्वर के और द्वितीय ब्रह्मशब्द के अर्थ की पाया जाता है जैसे कि शत्यय में यज्ञ नाम यज्ञका भी और यज्ञ नाम ईश्वर का भी है। अर्थन नाम भौतिक अपन का भी और यज्ञ नाम ईश्वर का भी है।

इस नियम के अनुसार यहां सोम के अर्थ कहीं सोम रस के और कहीं ईश्वर के किय गये हैं, इस में कोई दोष नहीं ॥१॥

कत्वा दक्षस्य रृथ्यमुपो वसानुमन्धसा । गोषामण्वेषु सश्चिम ॥२॥

ऋत्वा । दक्षस्य । रृथ्यं । अपः।वसानं।अंधसा। गोऽसाम्। अण्वेषु । सश्चिम ॥ २ ॥

पदार्थः -- (दक्षस्य ) चातुर्ध्यदातारम् (रध्यम् ) स्फू-तिदातारम् (अन्धसा, वसानम् ) अन्नभ्यो निष्पादितम् (गो-ऽसां ) इन्द्रियाणाम् (अण्वेषु ) सुक्ष्मशक्तिषु बलोत्पादकम् (क्रत्वा, सश्चिम ) एवं।विधं रसं कर्मभिरहमुत्पादयेयम् ।

पदार्थ — (दक्षस्य.) चतुराई का देने वाळा (रध्यम् ) स्फूर्ति का देने वाळा (अन्धसा, बसानम्) अन्नों से जिस की उत्पत्ति है (गोषाम्) इन्द्रियों को (अण्वेषु ) सूक्ष्मशक्तियों में वळ उत्पन्न करने वाळा रस (कत्वा, सिश्चम ) कर्में के द्वारा हम प्राप्त करें।

भावार्थ——जीवों की प्रार्थना द्वारा ईश्वर उपदेश करते हैं कि हे जीवो! तुम ऐसे रस की प्राप्ति की प्रार्थना करो जिस से तुझारी चतु-राई बढ़े तुम्हारी स्फूर्ति बढ़े और तुम्हारी इन्द्रियों की शाक्तियें बढ़ें और तुम ऐश्वर्यसम्पन्न होओ ॥२॥

अनंप्रमृष्सु दुष्टरं सोमं पृवित्र आ सृज । पुनीहीन्द्राय पार्तवे ॥३॥

अनप्तं । अप्रसु । दुस्तरं । सोमं । प्वित्रे । आ । सृज् । पुनीहि । इंद्रीय । पार्तवे ॥ ३ ॥ पदार्थः -- हे परमात्मन् ! भवान् ( पवित्रे ) श्रेष्ठजनाय ( सोमं ) सोमरसम् उत्पादयतु यः ( अनंस ) क्रूरकर्मभिः अत्राप्यम् ( अपऽतु ) यस्य संरकारः दुग्धेषु कियते अन्यच (दुस्तरं) आसुरसम्पत्तिमाद्भिः दुस्तरमस्ति (इंद्राय) कर्मैयोगिनः (णः (पातवे) पानाय उक्तविधं रसं भवान् उत्पादयतु ।

पद्धि — हे परमातमन्! आप (पितत्रे) श्रेष्ठ छोगों के छिये (सोमं) साम रस को उत्पन्न करो जो (अनप्तम्) कूर स्वभाव वार्छों के छिये अपाप्य है और (अप्सु) जिसका संस्कार दूध में किया जाता है और जो (दुष्टरम्) आसुरी सम्पत्ति वार्छों के छिये दुस्तर है (इन्द्राय) कर्मयोगी के (पातवे) पीने के छिये ऐसे रस को दुप पितत्र बनाओ।

भावार्थ--पग्मात्मा उपदेश करते हैं कि है मनुष्यो ! तुम दैवी सम्पत्ति के देने वाळे अर्थात् सौम्य स्वभाव के बनाने वाळे सोम रस की प्रार्थना करो ताकि तुम कर्भयोगियों को कर्मों में तत्पर करने के छिये पर्याप्त हो।

तात्पिय यह है कि जो पुरुष अझादि औषिषयों के रसों को पान करके अपने कामों में तत्पर होतें हैं वे पूरे र कमयोगी बन सकते हैं और जो छोग मादक द्रव्यों का सेवन करते हैं वह अपनी इन्द्रियों की शक्तियों को नष्ट अष्ट करके स्वयं भी नाश को प्राप्त हो जाते हैं ॥३॥

> प्र पुनानस्य चेतसा सोमः प्वित्रे अर्षति । कत्वा सुधस्थमासंदत् ॥ १॥

प्र । पुनानस्यं । चेतसा।सोर्मः । पुवित्रे । अर्थुति । कत्वां। सुधऽस्थं । आ । असुदृत् ॥ ४ ॥

पदार्थः—( चेतसा, प्र, पुनानस्य ) चित्तं पवित्रीकुर्वा-

णस्य द्रव्यस्य यः (सोमः) सोमरसोऽस्ति सः (पवित्रे ) सत्क-मेषु ज्ञानमुत्पादयित ततः स मनुष्यः (ऋला ) शुभकर्माणि कृला (सधऽरथं ) सद्गतिं (आसदत् ) प्राप्तोति ।

पदार्थ — (चेतसा, प्र, पुनानस्य) चित्त को पवित्र करने वाले द्रव्य का जो (सोमः) सोवरस है वह (पवित्रे, अर्घति) पवित्र लोगों में द्वान को उत्पन्न करता है फिर वह मनुष्य (कत्वा), ग्रुभकर्मों को करके (सथस्थम्) सद्गति को (आसदत्) प्राप्त होता है।

भावार्थ--सोपरस, जो कि पवित्र और सुन्दर द्रव्यों से निकाला गया है अर्थात् जो स्वभाव को सौम्प बनाते हैं उनका रस मनुष्य में शुभ दुद्धि को उत्पन्न करता है ॥४॥

> प्रत्वा नमोभिरिन्दंव इन्द्र सोमा असृक्षत । मुहे भराय कारिणः ॥५॥

प्र । त्वा । नर्मःऽभिः । इंदंवः । इंद्रं । सोर्माः । असृक्षुत् । महे । भरीय । कारिणः ॥ ५ ॥

पदार्थः -- (इन्द्र) भोः श्र्रवीर ! मया (ला) भवदर्थ (नमःऽभिः) अन्नादिद्वारेण (इन्द्वः, सोमाः) परमैश्चर्यस्य दा-तारः सौम्यस्वभावस्य उत्पाद्काः (प्रास्क्षत) रसाः उत्पादिताः ये (कारिणः) कर्मयोगिणे (महे, भराय) अत्यन्तपृष्टिप्रदाः सन्ति।

पदार्थ--(इन्द्र) हे स्रवीर मैंने (त्वा) तुम्हारे छिये (नमोभिः) अश्वादि द्वारा (इन्द्रवः, स्रोधाः) परमैश्वर्य के देने वाछे और सौम्यस्य-भाव बनानेवाछे सुन्दर रस (प्राम्ह्रसत) उत्पन्न किये हैं जो कि (कारिण) कर्मयोगी पुरुष के छिये (महे, भराय) अत्यन्त पुष्टि करने वाछे हैं। भावार्थ — परमात्मा उपदेश करते हैं कि है श्र्वीर छोगो ! मैंने तुम्हारे लिये अनन्त प्रकार के रसों को उत्पन्न किया है जिनका उपभाग करके तुम आह्लादित होकर अन्यायकारी शत्रुओं के विजय के लिये शक्तिसम्बन्न हो सकते हो ॥५॥

अब इस बात को कथन करते हैं कि किस प्रकार का शुरवीर युद्ध में उपयुक्त हो सकता है।

षुनानो रूपे अव्यये विश्वा अर्षन्नाभि श्रियः । श्रूरो न गोषुं तिष्ठति ॥६॥

पुनानः । रूपे । अव्यये । विश्वाः । अर्षन् । अभि । श्रियंः । शूर्रः । न । गोर्षु । तिष्ठति ॥ ६ ॥

पदार्थः — (अन्ययं रूपे) निराकारस्य परमात्मनो विज्ञानेन (पुनानः )येन आत्मा पवित्रीकृतः (विश्वाः, श्रियः ) संपूर्णम् ऐश्वर्थं (अभ्यर्षन् ) सुञ्जानोपि (न, गोषु, तिष्ठति ) य इन्द्रिय-वशवर्ती न भवति स एव (शूरः) वीरो भवितुमहिति ।

पद्धि—(अव्यये, रूपे) निराकार परमात्मा के स्वरूप के विश्वास से (पुनानः) जिसने अपने आप को पवित्र किया है (विश्वाः, श्रियः) सम्पूर्ण ऐश्वयों को (अभ्यर्षन्) धारण करता हुआ भी (न, गोषु, तिष्ठति) जो इन्द्रियों के बशीभृत नहीं होता वही (श्र्रः) वीरं कहला सकता है।

भावार्थ — परमात्मा उपदेश करते हैं कि हे श्रवीर पुरुषो ! तुम संपूर्ण ऐश्वरों को भोगते हुये भी इन्द्रियों के वश्वीभूत मत होओ वर्यों कि इन्द्रियों के वश्वतीं छोग श्रवीरता के धर्म को कदापि धारण नहीं कर सकते इस छिवे श्रवीरों के छिये संयभी बनना अत्यावश्यक है।।इ॥

दिवो न सार्च पिप्युषी धारा सुतस्य वेधसंः । वृथा पुवित्रे अर्षति ॥७॥

दिवः । न । सार्नु । पिप्युषी । घारी । सुतस्यं । वेघर्सः । वृथां । पुवित्रे । अर्षति ॥ ७ ॥

पदार्थः—(पिवत्रे) तस्मिन् पात्रे (पिप्युषी) तर्पयित्री (वेधसः स्रुतस्य, धारा) मातुर्दुम्धस्य धारा वा सोमादिरमानाम् धारा (वृथा, अर्षति) वृथैव पतित यः तद्धारापात्ररूपो मनुष्यो संयमी न भवति यथा (दिवः, न, सानु) अन्तिरक्षात् पर्वतीपरि पतिता मेघधारा वृथैव भवति।

पदार्थ-(पवित्रे) उस पात्र में (पिप्युषी) तृप्ति करने वाळी (वेषसः सुतस्य, घारा) माता के दूध की या सोमादि रस की घारा (तृथा, अर्पति) तृषा ही गिरती है जो इन्द्रिय संयमी नहीं है जिस तरह (दिवः, न, सानु) अन्तरिक्ष से उन्नत शिखर पर मेघ की घारा गिर कर व्यर्थ ही हो जाती है।

भावार्थ — परमात्मा उपदेश करते हैं कि हे शुरवीर पुरुषों ! तुष संयमी बनो इन्द्रियारामी मत बनो इन्द्रियारामी पुरुषों में जो सोमादि रसों की धारायें पढ़ती हैं वे मानों इस प्रकार पढ़ती हैं जिस प्रकार चोटी के ऊपर पढ़ता हुआ। जल इधर उधर बह जाता है और उस में कोई विचित्र भाव उत्पन्न नहीं करता इसी प्रकार असंयमियों का दुग्धादि रसों का उपभोग करना है। यहां चोटी पर जल गिरने के हृष्टानत से परमात्मा ने स्पृष्टरीति से बोधन कर दिया कि जो पुरुष वीर्य ही का संयम नहीं करते न वे धीर वीर बन सकते हैं न वे ज्ञानी विज्ञानी व ध्यानी बन सकते हैं। उक्त सब प्रकार की पदवियों के लिये मनुष्य का संयमी बनना अत्यन्त आवश्यक है। इसी अभिन्नाय से योगसूत्र

में कहा है कि 'ब्रह्मचर्यप्रतिष्ठायां वीर्यलाभः' यो॰ साघ॰ ३८ ब्रह्मचर्य-मतिष्ठा अर्थात् इन्द्रियमंयपी बनने से पुरुष को बीर्य का छाम होता है ॥७॥

त्वं सीम विष्श्रित्ं तना पुनान आयुषु ।

अन्यो वार् वि घांवसि ॥८॥६॥

त्वं । सोम् । विषःऽचितं । तनां । पुनानः । आयुर्षु । अव्यः । वारं । वि । धावसि ॥८॥६॥

पदार्थः—(सोम) हे सौम्यस्वभाव परमात्मन् ! लं (आयुषु) मनुष्येषु (विपःऽचितं, तना) विद्वांसं सम्यक् प्रकारेण (पुनानः) पवित्रीकुर्वाणः (अन्यः) रक्षार्थम् (वारं) उक्तवरीतारंविद्वांसं (वि, धावासि) प्राप्तोषि ।

पद्रार्थ--(सोप) हे सौम्यस्वभाव परमात्मन् ! (त्वम्) आप (आयुषु) मनुष्पों में (विपश्चितं, तना) विद्वान को भछी भाँति (पुनानः) पवित्र करते हुये (अन्यः) रक्षा के छिये (वारम्) उस वरणशीस्त्र को (विधावसि) शाप्त होते हो।

भावार्थ — जो पुरुष परमात्मा को वरण करता है अर्थात् एक-मात्र जसी पर विश्वास रख कर उसी को उपास्य देव ठहराता है उस की परमात्मा अवश्यमेव रक्षा करता है, वार शब्द का अर्थ यहाँ यह है कि 'वृणुते इति वारः' जो वरण करे वह वार है इसी प्रकार 'सुते चराचरंजगिद्ति सोमः' इस मंत्र में सोम के अर्थ परमात्मा के हैं। तात्पर्य यह है कि उक्त परमात्मा की उपासना करने वाला पुरुष सदैव इतकार्य होता है क्योंकि परमात्मा उसका रक्षक होता है इस छिये उपासक के किये परमात्मपरायण होना आवश्यक है।।८।। वोडशं मुक्तं पक्षे वर्गश्च समाप्तः।

यह सोलहवाँ सुक्त और छठा वर्ग समाप्त हुना ।

## क्षथाष्ट्रचस्य सप्तद्वास्य सुक्तस्य--

१-८ असितः काश्यपो देवलो वा ऋषिः । पवमानः सोमो देवता । छन्दः-९, ३-८ गायत्री । २ भुरि-ग्गायत्री । षड्जः स्वरः ॥

अधुना उपासकस्य हृदये परमात्मप्रकाशः कथ्यते ।

अब उपासक के हुर्य में परमात्मा का मकाश कथन करते हैं।

प्र निम्नेनेव सिन्धवो घन्तो बृत्राणि भूर्णयः । सोमा असुप्रमाशवः ॥१॥

प्र । निम्नेनंऽइव । सिंघंवः । वृताणि । भूर्णेयः । सोमाः । असृष्रं । आशवः ॥ १ ॥

पदार्थः--( सोमाः ) पूर्वोक्तः सौम्यस्त्रभाववान् परमात्मा

( वृत्राणि, मन्तः ) अज्ञानानि नाशयन् ( भूर्णयः) द्भुततरगमन-शीलः ( आशवः ) सर्वव्यापकः ( सिन्धवः, प्रनिम्नन, इत्र ) यथा नद्यः निम्नाभिमुखं गच्छन्ति तथैव सः ( अस्त्रमम् ) भक्त-

हृदयेषु प्रकाशते ।

पद्रार्थ--(सोमाः) उक्तसौम्यस्वमाव वाळा परमात्मा (हत्राणि, झन्तः) अज्ञानों का नाम्र करता हुआ "तृणोत्याच्छादयत्यात्मानमिति-वृत्रमज्ञानम्" (भूर्णयः) श्रीघ्रगतिशीळ (आश्ववः) सर्वन्यापक "अञ्जुते ज्यामोति सर्वमित्याशुः" (सिन्धवः, प्रमिन्नन, इव,)

नदियें जैसे श्रीघ्रगतिशील नीचे की ओर जाती है जसी प्रकार वह (अस्प्रम्) भक्तों के हृदय में प्रकाशित होता है। भावार्थ--जो छोग गुद्धह्दय से उसकी उपासना करते हैं और यम नियमों द्वारा अपने आत्मा को संस्कृत करते हैं उनके हृदय में अतिशीध परमात्मा का मकाश उत्पक्ष होता है ॥१॥

अभि संवानास् इन्दंवो चृष्टयः पृथिवीमिव । इन्द्रं सोमासो अक्षरन् ॥२॥

अभि । सुवानासंः । इंदंवः । वृष्टयंः । पृथिवींऽईव । इंद्रं । सोमासः । अक्षरन् ॥ २ ॥

पदार्थः — (इन्दवः) सर्वेश्वयंसम्पन्नः (सोमासः) परमात्मा (अभि, सुवानासः) भक्तैः सेव्यमानः (इन्द्रम्) स्वसेवकमैश्वयंसम्पन्नं सम्पाद्य (अक्षरन्) द्यावृष्ट्यः आद्रेयति, यथा (वृष्टयः पृथिवीम, इव) वृष्टयः भूमिमार्द्रयन्ति तद्वत्॥

पदार्थ--(इन्दवः) सर्वैश्वर्यसम्पन्न (सोमासः) परमात्मा (अभि, सुवानासः) भक्तों से सेवन किया गया (इन्द्रम्) सेवक को ऐर्श्वयसम्पन्न करके (अक्षरन्) दयादृष्टि से आर्द्र करता है जिस मकार (दृष्ट्यः, पृथीवीम्, इव) दृष्ट्यें पृथिवी को आर्द्र करती हैं इस मकार सबको आर्द्र करता है।

भावार्थ--जिस प्रकार वर्षाकाल की दृष्टिय धरातल को सिक्त कर के नाना प्रकार के अंकुर उत्पन्न करती हैं इसी प्रकार परमात्मा की कृपादृष्टियें उपासकों के हृद्य में नाना प्रकार के ज्ञान विज्ञाना-दिभावों को उत्पन्न करती हैं ॥२॥

> अत्यूर्मिर्मत्सुरो मद्ः सोमः पृवित्रे अर्षति । विघन्नक्षांसि देवयुः ॥३॥

अतिंऽऊर्मिः । मृत्सरः । मदः । सोमः । पृवित्रे । अर्षेति । विऽन्नन् । रक्षांसि । देवऽयुः ॥ ३ ॥

पद्र्थि:--( अत्यूर्मिः ) विष्ठकारका अखिलसंसार-बाधा अतिकान्तः ( मत्सरः ) प्रभुत्वाभिमानी ( मदः ) हर्ष-पदः ( सोमः ) उक्तवरमात्मा ( रक्षांसि, विष्ठन् ) दुराचारा-न्नाशयन् ( देवयुः ) सत्कर्मणः वाञ्छन् ( पवित्रे, अर्षति ) य उपासनया पात्रतां लञ्चस्तस्मिन्विराजते ॥

पद्धि——( अत्यूर्षिः ) विघ्न पैदा करने वाळी सम्पूर्ण संसार की वाधाओं को अतिक्रमण करने वाळा ( मत्सरः ) प्रभुता के अभिमान वाळा ( मदः ) हर्षपद ( सोमः ) उक्त परमात्मा ( रक्षांसि, विघ्नन् ) दुराचारियों को नष्ट करता हुआ और ( देवयुः ) सत्कर्मियों को चाहता हुआ ( पवित्रे, अर्षति ) जो कि छपासना द्वारा पात्रता को प्राप्त है, उसमें विराजमान होता है।

भावार्थ — जिस पुरुष ने ज्ञानयोग और कर्षयोगद्वारा अपने आत्मा को संस्कृत किया है वह ईश्वर के ज्ञान का पात्र कहळाता है, उक्त पात्र के हृदय में परमात्मा अपने ज्ञान को अवश्यमेव मकट करता है जिसा कि "यमेवैष वृणुते तेन रूम्यस्तस्येष आत्मा वृणुते तनुं स्वाम्" क०, १।२३। जिसको यह पात्र समझता है उसको अपना आत्मा समझ कर स्वीकार करता है।।३॥

्ञा कुछशेषु धावति पृवित्रे परि षिच्यते । उक्येर्यक्षेषु वर्धते ॥४॥ आ । कुलशेषु । <u>घावृति</u> । पृवित्रे । पीरं । सिच्यते । उक्थैः । यद्गेषु । वर्धते ॥शा

पदार्थः—स पूर्वोक्तः परमात्मा (कलशेषु, आ, धावति) वेदादिवाक्येषु बाज्यतया सम्यग् विराजते (पवित्रे, परिषि-च्यते ) पात्रे ह्यभिषिक्तो भवति (उक्यैः, यज्ञेषु, वर्धते ) स्तुति-भियंज्ञेषु प्रकाश्यते ।

पदार्थ — वह पूर्वोक्त परमात्मा (कछशेषु, आ, धावति) 'कुलं दावति इति कलदाः' वेदादिवाक्यों में मळीमांति वाच्यरूप से विराजमान है (पवित्रे, परिविच्यते) और पात्र में अभिषेक को माप्त होता है और ( उक्थेः, यक्षेषु, वर्षते) स्तुतिद्वारा यहों में मकाश्चित किया जाता है।

भावार्थ--जन नेदवेत्रा कोग मधुर ध्निन से यहाँ में उक्त पर-मात्मा का स्तवन करते हैं तो मानों उसका साक्षात् रूप भान होने कगता है ॥४॥

> अति त्री सीम रोचना रोहन्न भ्राजसे दिवंस । हुक्जन्त्सूर्ये न चौदयः ॥५॥

अति । त्री । सोम् । रोचना । रोईन् । न । श्राजसे । दिवंस् । इष्णन् । सूर्यं । न । चोदयः ॥५॥

पदार्थः — (सोम) हे परमात्मन् ! (त्री, रोचना, अति) भवान् त्रीनिप लोकानातिकम्य (रोहन्, न) सर्वोपिर विराजमानः (दिवं, भ्राजसे) घुलोकं दीपयति (न) तथा (इष्णन्) सर्व व्याप्तु-वन् (सूर्यम्, चोदयः) सूर्यमपि प्रेरयति । पदार्थ-(सोम) हे परमात्मन ! (त्री, रोचना, अति) आप तीनों छोकों को अतिकमण करके (रोहन, न) सर्वोपिर विराजमान होकर (दिवं, भ्राजसे) युक्तेक को मकाश्चित करते हैं (न) और (इल्लन्) सर्वत्र गतिशीळ होकर (सूर्यम्, चोदयः) सूर्य की भी मेरणा करते हैं।

भावार्थ — परमात्मा की सत्ता से पृथिवी, अन्तरिक्ष और द्यौ ये तीनों छोक स्थिर है और एकी की मत्ता में सूर्य चन्द्रमा आदि तेजस्वी पदार्थ सब स्थिर हैं। अर्थात् उसी के नियम में विराजमान हैं 'भयादस्यामिस्तपति भयात्तपति सुर्यः भयादिनद्रश्च वायुश्च मृत्युधीवति पञ्चमः' क० २ । ६ ॥ ५ ॥

अभि विषा अनुषत मूर्धन्यज्ञस्यं कारवंः । दथानाश्वक्षांसि पियम् ॥६॥

अभि । विप्राः । अनुष्तु । मूर्धन् । यज्ञस्यं । कारवः । दर्धानाः । नक्षांसि । प्रियं ॥६॥

पदार्थः -- (काग्वः) कर्मकाण्डिनः (चक्षासि, प्रियं, द्धानाः) तत्र सर्वद्रष्टिर पेन द्धानाः (विप्राः) विद्यांसश्च (यज्ञस्य, मूर्धाने) यज्ञारम्भे (अभ्यन्ष्वत) तं परमात्मानं साधु स्तुवन्ति।

पद्रश्रि—(कारचः) कर्मका॰डी और (चक्षसि, त्रियं, द्रथानाः) चस सर्वद्रष्टा परमेश्वर में त्रेम को धारण करते हुये (विनाः) विद्वान् छोग ( सक्रस्य, सूर्वति ) यज्ञ के पारम्भ में ( अभ्यन्षत ) उस परमात्मा की भळीभांति स्तुति करते हैं। भावार्थ--यज्ञ के पारम्भ में उद्गात आदि छोग पहछे पर-मात्मा के महत्व का गायन करके फिर यज्ञ के अन्य कर्मों का आरम्भ करते हैं॥६॥

तम्रं त्वा वाजिनं नरों धीभिर्विप्रां अवस्यवंः । मृजिन्ति देवतांतये ॥७॥

तं । ऊं इति । त्वा । वाजिनं । नरः । धीभिः । विप्राः । अवस्यवः । मृजंति । देवऽतातये ॥७॥

पदार्थः—हे परमेश्वर ! ( अवस्यवः ) रक्षामिच्छवः ( विष्राः, नरः ) विद्वांसो जनाः ( देवतातये ) यज्ञाय ( तम्, उ ) पूर्वोक्तगुणसम्पन्नम् ( वाजिनम् ) अन्नाचैश्वर्यस्य दाता-रम् ( त्वा ) भवन्तम् ( धीभिः ) बुद्धिभिः ( मृजन्ति ) स्वन्वानिषयं कुर्वन्ति ।

पद्धि—हे परमेश्वर! (अवस्यवः) रक्षा चाहने वाके (विमाः नरः) विद्वान् छोग (देवतातये) यह के क्रिये (तम्, उ) पूर्वोक्तग्रुण-विशिष्ट (वाजिनम्)अझादि ऐश्वर्य के देने वाके (त्वा) आपको (धीभिः) अपनी बुद्धिओं से (मृजन्ति) बुद्धि की द्वित्त का विषय करते हैं॥

भावार्थ — याहिक कोग जब 'यज्ञात्रतो दूरमुदेति दैवम्' इत्यादि मंत्रों का पाठ करते हैं केवळ पाठही नहीं किन्तु सक्के वाच्यार्थ पर दृष्टि देकर तत्व का अनुशीकन करते हैं तब परमात्मा का साक्षारकार होता है 'इसी अभियाय से कहा है कि 'धीिमः त्वामृजन्ति' अर्थात् युदिदारा तुम्हारा परिश्लीकन करते हैं ॥७॥

## मधोर्घारामनुं क्षर तीत्रः स्थस्थमासंदः। चारुर्ऋतायं पीतये ॥८॥७॥

मधोः। धाराँ। अनुं । क्षर् । तीत्रः। सुधऽस्थं। आ । असदः।

चारुः । ऋतायं । पीतयं ॥८॥७॥

पदार्थः —हे परमात्मन्! भवानास्मिन्मम यज्ञे (मधोःधाराम्, अनुक्षर ) प्रेमधारां स्यन्दयतु (तीवः ) यतो भवान् वेगवान् तथा (चारः ) दर्शनीयश्चास्ति (ऋताय, पीतये ) सत्यप्राप्तये (सधस्यम्, आसदः ) यज्ञस्यं मां स्वीकरोतु ।

पदार्थ — हे परमात्मन ! आप हमारे इस यज्ञ में (मधोः, धाराम, अनुक्षर ) प्रेम की धारा बहाइये (तीवः) आप गतिशील हैं और (चारुः) सुन्दर हैं (ऋताय, पीतये) सत्य की प्राप्ति के छिपे (सधस्थम, आसदः) यज्ञ में स्थित हुये इमको स्वीकार करिये।

भावार्थ--जो लोग सन्कर्षों में स्थिर हैं और सन्कर्षों के प्रचार के लिये यज्ञादि कर्म करते हैं उनके उत्साह को परमात्मा अवश्य-मेव बढ़ाता है।।८।।

> इति सप्तदशं सूक्तं सप्तमो वर्गश्च समाप्तः ॥ यह सत्रहवां सूक्त और सातवाँ वर्ग समाप्त हुआ ॥

अथमतर्चस्य अष्टादशस्य सुक्तस्य--

१-७ असितः काश्यपो देवलो वा ऋषिः । पवमानः सोमो देवता । छन्दः-१, ४ निचृद्गायत्री । २ ककुम्मती गायत्री । ३, ५, ६ गायत्री । ७ विराड् गायत्री । षड्जः स्वरः ॥ अथ विभातिमत्सु वस्तुषु परमात्मनो महत्वं कथ्यते-

अब विभूतिवाळी वस्तुओं में परमात्मा का महत्व कथन करते हैं-

परि सुवानो गिरिष्ठाः पृवित्रे सोमी अक्षाः । मदेषु सर्वधा असि ॥१॥

परि' । सुवानः । गिरिऽस्थाः । पवित्रे । सोर्मः । अक्षारिति' । मदेषु । सर्वऽघाः । असि ॥१॥

पदार्थः —स भवान् (परिद्युवानः ) सर्वोत्पादकः (गिरि-ष्ठाः ) विद्युदादिपदार्थेषु तिष्ठति च (पवित्रे ) पवित्रपदार्थे च विराजते (सोमः ) सौम्यस्वभाववांश्चास्ति (अक्षाः ) सर्वत्रगः (मदेषु ) सर्वेषु हर्षयुक्तवस्तुषु (सर्वधाः ) सर्वविधरुचि-धारकः (असि ) अस्ति ।

पद्रार्थ--वह आप (पिर सुवानः) 'पिर सर्व सृत इति पिर सुवानः' सर्वोत्पादक हैं (गिरिष्ठाः) 'गृणाति शब्दं करोतीति गिरिः' आप विद्युदादि पदार्थों में स्थित हैं (पिन्तेत्र) पितत्र पदार्थों में स्थित हैं (अक्षाः) 'अक्षाति ज्याप्नो-ति सर्विमित्यक्षाः' और सर्वज्यापक हैं, (पिदेषु) और हर्षयुक्त वस्तुओं में (सर्वधाः) सब मकार की शोभा के धारण करोन वाके (आसि) हैं।

भावार्थ -----परमात्मा विद्युदादि सब श्वक्तियों में विराजमात्र है, क्यों कि वह सर्वव्यापक है और जो २ विभूति वाळी वस्तु हैं उन में सब प्रकार की ग्रोभा के भारण कराने वाळा परमात्मा ही है कोई अन्य नहीं। तारपर्य यह है कि चचपि व्यापकरूप से परमात्मा सर्वत्र परिपूर्ण है तथापि विभूति वाळी वस्तुओं में उसकी अभिव्यक्ति विशेषरूप से पायी जाती है इसी अभिनाय से कहा है कि 'मदेषु सर्वधा असि ॥१॥

> त्वं विमृत्त्वं ृविर्मधु प्र जातमन्धंसः। मदेषु सर्वधा असि ॥२॥

त्वं । विर्पः । त्वं । कृविः । मधुं । प्र । जातं । अर्थसः । मदेषु । सर्वऽधाः । असि ॥२॥

पद्रार्थः — हे परमातमन् ! (त्वं, विषः) त्वं सर्वप्रेयकः तथा (त्वं, कविः) त्वं सर्वज्ञश्च (मधु, प्रजातस्, अन्धसः) अज्ञादिषु रसानामुत्यादकस्त्वमेव तथा च (मदेषु) हर्षजनक-वस्तुषु (सर्वधाः) सर्वविध्योभानां जनकः (असि) त्वमेवासि।

पद्धि — हे परमात्मन्! (त्वं, विमः) 'विधाति क्षिप्नोतीति विधः' आप सब के मेरक हैं और (त्वं, किवः) "कवते जानाति सर्वमि-ति किवः" आप सर्वज्ञ हैं (मधु, प्रजातम्, अन्धकः)और अनादिकों में रस आपही ने उत्पन्न किया है और (मदेषु) हर्षयुक्त वस्तुओं में (सर्वधाः) सब प्रकार की शोभा धारण कराने वाळे (असि) आप ही हैं।

भावार्थ — परमात्माने अपनी विचित्र शक्तियों से नानाविध के रस उत्पन्न किये हैं, और नानाप्रकार के ऐश्वर्य उत्पन्न किये हैं. वस्तुतः परमात्मा ही सब ऐश्वर्यों का अधिष्ठान और सब रसों की खान है।।२।।

> तव विश्वे सुजोपसो देवासः पीतिमाशत । मदेषु सर्वधा असि ॥ १ ॥

तर्व । विश्वे । सुऽजोषसः । देवासः । पीतिस । आशुत् । मदेवु । सर्वऽधाः । असि ॥३॥

पदार्थः --हे परमात्मन् ! ( तव पीतिम् ) भवतस्तृतिम् ( सजोषतः ) परस्परप्रेमकर्तारः ( विश्व, देवातः ) सर्वे विज्ञा-

निनः ( आशत ) प्राप्नुवन्ति ( मदेषु ) हर्षयुक्तवरतुषु ( सर्वधाः ) सर्वविधशोभानां जनकः ( अप्ति ) त्वमेवासि ॥

पदार्थ--हे परमात्पन् ! (तव, पीतिम्) आपकी तृप्ति को (सजोषसः) परस्पर पेम करने वाळे (विश्वे, देवासः) सब विज्ञानी छोग (आशत) पाते हैं (मदेषु) हर्षयुक्त वस्तुओं में (सर्वधाः) सब मकार की शोभा के धारण कराने बाळे (आसी) आप हैं।

भावार्थ — परमात्मा के आनन्द को विज्ञानी लोग ही वस्तुतः पासकते हैं अन्य नहीं, कारण यह कि विविध प्रकार के ज्ञान के विना सकता आनन्द मिछना अति कठिन है ॥३॥

आ यो विश्वानि वार्या वसूनि हस्तयोर्द्धे । मदेषु सर्वधा असि ॥ ४ ॥

आ । यः । विश्वांनि । वार्यां । वसूनि । इस्तंयोः । दुधे । मदेंषु । सर्वऽधाः । असि ॥४॥

पदार्थः -- (यः ) यः परमात्मा ( विश्वानि ) सर्वाणि ( वार्या ) प्रार्थनीयानि ( वस्तुनि ) धनरत्नादीनि ( इस्तयोः, आद्धे) विज्ञानिनां इस्तगतानि करोति स एव (मदेषु) सर्वहर्ष- युक्तवरतुषु (सर्वधाः) सर्वविधशोभानां धारकः (असि) अस्ति ।

पदार्थ—(यः) जो परमात्मा (विश्वानि) सब (वार्या) 'वरीतुं योग्यानि वार्याणि' पार्थनीय (वस्नि) धन रत्नादिकों को (इस्तयोः, आद्धे) विज्ञानी छोगों के इस्तगत कर देता है वही (मदेषु) सब हर्षयुक्त वस्तुओं में (सर्वधाः) सब प्रकार की शोभा को धारण कराने वाछा (आसी) है।

भावार्थ-- जो सम्पूर्ण वस्तुओं को अपने इस्तगत करना चाइते हो तो ईश्वर के उपासक बनो ॥४॥

य इमे रोदसी मुही सं मातरेव दोहते। मदेषु सर्वधा असि ॥ ५॥

यः । हमे इति । रोदंसी इति । मही इति । सम्। मातराऽ-इव । दोहंते । मदंखु । सर्वेऽधाः । असि ॥५॥

पद्रार्थः -- (यः ) यः परमात्मा (मातरा, इव ) जी-वानां मातेव (इमे, मही, रोदसी ) आभ्यां महद्भयां द्युलोक-पृथिवीलोकाभ्याम् (सं, दोहते ) पय इव नानाविधधनरता-दीनि दोग्धि स एव (मदेषु ) हर्षयुक्तमर्ववस्तुषु (सर्वधाः ) सर्वविधशोभानां धारकः (आसि ) अस्ति ।

पद्रार्थ — (यः) जो परमेश्वर (मातरा, इव) जीवों की माता के समान (इमे, मही, रोदसी) इस महान आकाश और पृथिवी छोक से (सं, दोहते) द्ध के समान नाना प्रकार के धन रत्नादिकों को दुहता है (मदेषु) वही परमात्मा हर्षयुक्त वस्तुओं में (सर्वधाः) सब मकार की शोगा को धारण कराने वाळा (आसि) है।

भावार्थ-माता शब्द यहां उपलक्षणमात्र है बास्तव में माव

यह है कि जीवों की माता पिता के समान जो पृथिवीछोक और घुड़ोक हैं इन से नानाविध भोग पैदा करने वाळा एकमात्र परमात्मा ही है कोई अन्य नहीं ॥५॥

> परि यो रोदंसी उमे सद्यो वाजैभिर्विति । मदेषु सर्वधा असि ॥ ६ ॥

परि । यः । रोदंसी इति । उभे इति । सुद्यः । वाजेभिः । अर्षति । मदेषु । सर्वेऽधाः । असि ॥६॥

पदार्थः --( यः ) यः परमात्मा ( उभे रोदसी ) उभ-योरिपद्यावाष्टिथिव्योर्मध्ये (वाजेभिः, पर्यषति) सहैश्वर्येण व्यामोति स एव ( मदेषु ) सर्वहर्षयुक्तद्रव्येषु सर्वविधशोभानां धारकः ( असि ) आस्ति ।

पद्धि——(यः) जो परमातमा (उभे, रोदसी) पृथिवी और आकाश इन दोनों छोकों में (वाजेभिः, पर्यपति) ऐश्वर्यों के सिहत ज्याप्त है वही (मदेषु) सब हर्षयुक्त वस्तुओं में (सर्वधाः) सब प्रकार की श्रोभा को धारण कराने वाळा (असि) है।

भावार्थ — यद्यपि परमात्मा के ऐश्वर्य से कोई स्थान भी खाळी नहीं तथापि प्राकृत ऐश्वर्यों का स्थान जैसा द्युळोक और पृथिवी कोक है ऐसा अन्य नहीं इसी भाव से इन दोनों का वर्णन विशेषरीति से किया है ॥६॥

> स शुष्मी कुलशेष्वा पुनानो अचिकदत् । मदेषु सर्वेषा असि ॥ ७॥

सः । शुष्मी । कुलशेषु । आ । पुनानः । अचिकदत् । मदेषु । सर्वेऽघाः । असि ॥७॥

पदार्थः -- (शुष्मी ) ओजस्वी (पुनानः ) सर्वस्य पान्वियता (सः ) स परमात्मा (कलशेषु ) वैदिकशब्देषु (अन्विकदत् ) व्रवीति स एव (मदेषु ) सर्वहर्षयुक्तवस्तुषु (सर्व-धाः ) सर्वविधशोभानां धारकः (असि ) अस्ति ।

पद्रार्थ — ( शुन्मी ) ओजस्वी और ( प्रनानः ) सब को पवित्र करने वाळा (सः) वह परमात्मा (कळशेषु) "कळं शवन्ति इति कळशावित्र क्वांचें ( अचिकदत्) बोळता है ( मदेषु ) और हर्षयुक्त वस्तुओं में ( सर्वथाः ) सब प्रकार की शोभा को धारण कराने वाळा ( असि ) वहीं है ।

भावार्थ — जिस नकार परमात्मा के अन्तरिक्ष उदर और युकोक मूर्यस्थानी रूपकालक्कार से माने गये हैं इसी मकार उसके अन्तरिक्ष की भी रूपकालक्कार से करपना की गयी है वास्तव में वह परमात्मा 'अशब्दमस्पर्शमरूपमञ्ययम्' कि वह शब्दस्पर्शिदगुणों से रहित है और अन्यय = अविनाशी है इत्यादि वाक्यों द्वारा शब्दादि गुणों से सर्वथा रहित वर्णन किया गया है, उपनिषदों का यह भाव भी 'सपर्य-गाच्छुक्रमकायमञ्जणम्' यज्ञु॰, ४०।८ कि वह निराकार परमात्मा सर्वत्र व्यापक है इत्यादि वेद मन्त्रों से लिया गया है ॥७॥

ष्मष्टादशं सूक्तमष्टमोवर्गश्च समाप्तः।

बह बठारहवां सुक्त और बाठवां वर्ग समाप्त हुआ ॥

अथैकोनविंशातितमस्य सप्तर्चस्य सुक्तस्य--

१-७ असितः काश्यपो देवलो वा ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः-१ विराइ गायत्री । २,५,७ निचृद् गायत्री । ३,४ गायत्री । ६ भुरिग्गायत्री ॥

> षड्जः स्वरः ॥ अथ परमात्मन ऐश्वर्यं प्रार्थ्वतेः--

अब ऐश्वर्य की पार्थना करते हैं:--

यत्सोंम चित्रमुक्थ्यं दिव्यं पार्थिवं वर्सु । तन्नः पुनान आ भर ॥ १ ॥

यत्। सोम् । चित्रम् । उन्ध्यम् । दिव्यम् । पार्थिवम् ।

वर्सु । तत् । नः । पुनानः । आ । भूर् ॥१॥

पदार्थः—(सोम) हे परमात्मन् !(चित्रम्) अद्मुतम् यत (उक्थ्यम्) प्रशंसनीयम् (दिब्यम्) द्युलोकसम्बन्धि तथा (पार्थिवम्) पृथिवीसम्बन्धि (वसु) धनरत्नाद्यैश्वर्यमस्ति (तत्) तेन (नः) अस्मःन् (पुनानः) पावयन् (आभर) परिपूरियतुसुपदिशत्।

पदार्थ--(सोम) हे परमात्मन ! (यत्) जो (चित्रम्) अद्भुत (उक्थ्यम्) प्रज्ञंसनीय (दिव्यम्) द्युक्रोकसम्बन्धी तथा

(पार्थिवं) पृथिवीसम्बन्धी (बसुः) धनरत्नादि ऐश्वर्य है (तत्) उससे (नः) हमको (पुनानः) पवित्र करते हुये (आभर) परिपूर्ण होने की शिक्षा दीजिये। भावार्थ-इसमें परमात्मा से विविध धनादि ऐश्वर्य पाने के छिये शिक्षा की पार्थना है ॥१॥

युवं हि स्थः स्वर्षती इन्द्रश्च सोम् गोपंती । ईशाना पिष्यतं धियः॥ २॥

युवम् । हि । स्थः । स्वः पती इति स्वःऽपती । इन्द्रः । च । सोम । गोपती इति गोऽपती । ईशाना । पिप्यतम् । धियः॥ २॥

पदार्थः -- (सोम) हे परमात्मन् ! भवान् (इन्द्रश्च) अध्यापकश्च (युवं, हि) उभाविष (स्वपती) सुखस्वणीमनी (स्थः) भवथः (गोपती) वाणीपती अपि स्थः (ईशाना) शिक्षां प्रदातुमीश्वरी च स्थः (धियः, पिष्यतम्) युवासुभाविष मद्बुद्धीः उपदेशेन समेधयतम्।

पद्धि——(सोम) हे परमात्मन्, आप (च) और (इन्द्रः,) अध्यापक (युवम्, हि) ये दोनों (स्वर्पती) सुख के पति (स्थः) हैं और (गोपती) वाणियों के पति हैं और (ईशाना) शिक्षा देने में समर्थ हैं (धियः, पिष्पतं) आप दोनों हमारी बुद्धिको उपदेश द्वारा बढ़ाइये।

भावार्थ-इस मंत्र में परमात्मा ने जीवों को मार्थना द्वारा यह शिक्षा दी है कि तुम अपने अध्यापकों से और ईश्वर से सदैव ग्रुमिशक्षा की मार्थना किया करो ॥२॥

> वृषां पुनान आयुषुं स्तनयुत्रधिं बृर्हिषिं। हरिः सन्योनिमासंदत्॥ ३॥

वृषां । पुनानः । आयुषुं । स्तुनयंत् । अधि । बृहिषि । हरिः । सन् । योनिम् । आ । असदत् ॥३॥

पद्धिः—( वृषा ) सर्वकामनाम्प्रदाता ( आयुषु, पु-नानः ) सर्वमनुष्येषु पवित्रतां जनयन् (आधि, बर्हिषि, स्तनयन्) प्रकृतिषु पञ्चतन्मात्रादिकारणान्युत्पाद्यन् स ईश्वरः (हरिः, सन्) सर्वाण्यज्ञानानि ना्शयन् ( योनिम् आसदत्) प्रकृत्यात्मकयोनिं लभते ।

पद्धि--( द्या ) सब कामनाओं का देने वाला ( आयुषु, धुनानः) सब मनुष्यों को पवित्र करता हुआ ( अधि, वर्दिषि, स्तनयन्) मकृति में पञ्चतन्मात्रादि कारणों को उत्पन्न करता हुआ वह परमेश्वर ( हरिः, सन् ) अज्ञानादिकों का नाश करता हुआ ( योनिम्, आसदत् ) मकृतिरूप योनि को प्राप्त होता है ॥

भावार्थ—परमात्मा जब प्रकृति के साथ मिळता है अर्थात् अपनी कृति से प्रकृति में नाना प्रकार की चेष्टायें उत्पन्न करता है तो प्रकृति में पञ्चतन्मात्रादि कार्य उत्पन्न होते हैं अर्थात् सूक्ष्म भूतों के कारण उत्पन्न होते हैं, इस कार्यावस्था में प्रकृतिरूप योनि अर्थात् उपादान कारण का परमात्मा आश्रयण करता है, जैसा कि 'योनिश्चेहगी-यते 'वे० १।८।२७। इस व्याससूत्र में भी योनिनाम प्रकृति का स्पष्ट है ॥३॥

अर्वावशन्त धीतयो वृषुभस्याधि रेतंसि । सुनोर्वत्सस्यं मातरः ॥ ४ ॥ अवांवशन्त । धीतर्यः । बृष् स्य । अधि क्षेत्रीसे । सुनोः । वत्सस्य । मातरः ॥४॥

पदार्थः ---( घोतयः ) सप्त प्रकृतयः ( वृषभस्य ) सर्व-कामप्रदस्य परमात्मनः ( अधिरेतिस ) कार्येषु ( अवावशन्त ) सङ्गता भवन्ति ( सुनोः, वत्सस्य ) यथा वत्सार्थम् ( मातरः ) मातरो गावः संगच्छन्ते तद्यत् ।

पदार्थ- (धीतयः) सात प्रकृतियें (ष्टषभस्य) सब कामपद परमात्मा के (अधिरेतिसि) कार्य में (अवावशन्त) सङ्गत होती हैं। (सूनोः, वत्सस्य) जैसे वत्स के छिये (मातरः) गाय संगत होती हैं॥

भावार्थ — गऊ अपने बचे को दुग्ध पिछा कर जिस प्रकार पॅरि पुष्ट करती है इसी प्रकार प्रकृति अपने इस कार्यरूप ब्रह्माण्ड को अपने परमाण्वादि दुग्यों द्वारा परिपुष्ट करती है, तात्पर्य यह है कि प्रकृति इस जगत् का उपादान कारण है परमात्मा निमित्त कारण है और यह संसार वत्ससमान प्रकृति और दृषभरूपी पुरुष का कार्य है ॥४॥

> कुविद्वृष्ण्यन्तीभ्यः पुनानो गर्भमादधंत् । याः शुक्रं दुंहते पर्यः ॥ ५ ॥

कुवित् । वृष्ण्यन्तीभ्यः । पुनानः । गर्भम् । आऽद्धत्। याः । शुक्रं । दुह्ते । पर्यः ॥५॥

पदार्थः—( पुनानः ) सर्वस्य पावियता परमात्मा ( वृष ण्यन्तीभ्यः ) प्रकृतिभ्यः ( कुविद् गर्भम् ) बहुं गर्भ ( आदधत् ) दधार (याः) याः प्रकृतयः ( शुक्रं, पयः ) सुक्ष्मभृतेभ्यः कार्यरूप-ब्रह्माण्डम् ( दुहते ) दुहन्ति ॥ पदार्थ-(पुनानः) सबको पित्रत्र करने वाळे परमात्मा ने (वृषण्यन्तिभ्यः) प्रकृतियों से (कृतिद्, गर्भम्) बहुत से गर्भ को (आदधत्) धारण किया (याः) जो प्रकृतियें (शुक्रं, पयः) सूक्ष्म भूतों से कार्यरूप ब्रह्माण्ड को (दुहते) दुहती हैं।

भावार्थ — तात्वर्य यह है कि जलादि सूक्ष्म भूतों से यह ब्रह्माण्ड स्यूलावस्था में आता है पञ्च तन्मात्रा के कार्य जो पांच सूक्ष्म भूत उन्हीं का कार्य यह सब संसार है, जैसा कि 'तरमाद्वा एतरमादात्मन आकाशः संभृतः आकाशद्वायुः वायोरिनरग्नेरापोऽद्भ्यः पृथिवी तै ० २।१॥ इत्यादि वाच्यों में निरूपण किया है कि परमात्मारूपी निमित्त कारण से प्रथम आकाशरूप तत्व का आविभीव हुआ जो एक अतिसूक्ष्मतत्त्व, और जिम का शब्द गुण है, किर उस से वायु और वायु के संघर्षण से अग्नि और अग्नि से फिर जल आविभीव में अर्थात् स्यूलावस्था में आया। उसके अनन्तर पृथिवी ने स्यूल रूप को धारण किया यह कार्यक्रम है जिसको उक्त मन्त्र ने वर्णन किया है।।६॥

उपं शिक्षापतृस्थुषो भियसुमा घेहि शर्त्रेषु । पर्वमान विदा रृथिम् ॥ ६ ॥ उपं । शिक्ष । अपऽतस्थुपं । भियसंम् । आ । घेहि । शर्त्रुषु ।

पर्वमान । विदाः । रियम ॥६॥

पदार्थः—( पत्रमान ) हे सर्वस्य पाविष्यतः भगवन् ! ( भपतस्थुषः, उपाशिक्ष ) स्वानुकूलजनान् उपिदशतु तथा ( शत्रुषु, भियसम्, आधेहि ) स्वप्रतिकूळेभ्यश्च भयमादघातु अथ ( तिदाः, रियम् ) तद्धनानि चापहरतु ।

पदार्थ—(पवमान) ' पवत इति पवमान: संबुद्धौतु पवमान' हे सब को पवित्र करने वाके भगवन्! आप (अपतस्थुणः, उपशिक्ष) जो आप के समीप में रहने वाके हैं उनको शिक्षा दोजिये और (श्रृष्ठु) भियसम्, आधि है। श्रृत्रुओं में भय उत्पन्न करिये बथा (विदा, रियम्, उनके धनको अपहरण कर लीजिये।

भावार्थ — मित्रदल से तात्पर्य यहां उस दल का हे जो न्याय-कारी और दोनों पर दयां और भेम करने वाला हो अनुदल से तात्प्य उस दल का है जो "शात्यतीति शत्रुः" शुभगुणों का नाग्न करने वाला हो इस लिथे उक्त मन्त्रार्थ में अन्याय का दोप नहीं, क्यों कि न्याय यही चाहता है कि देवी सम्पत्ति के गुण रखने वाले दृद्धि को प्राप्त हों और आसुरी सम्पत्ति के रखने वाले नाग्न को प्राप्त हों ॥६॥

नि शत्रीः सोम् वृष्ण्यं नि शुष्मं नि वयंस्तिर । दूरे वां सतो अन्ति वा ॥ ७ ॥ नि । शत्रीः । सोम् । वृष्ण्यम् । नि । शुष्मम् । नि । वयः । तिर । दूरे । वा । सतः । अन्ति । वा ॥७॥

पद्रार्थः—(सोम) हे परमात्मन्, (ज्ञत्रोः) तव भक्तस्यरियोः (वृष्ण्यम् / बलं (नितिर ) नाज्ञाय तथा (नि, शुष्मम् ) तेजः तथा (वयः, नि ) अज्ञाचैश्वर्यम् नाग्नय यः शत्रुः (दूरे, सत्,ः) दूरे विद्यमानः (वा, अन्ति ) समीपे वा।

पदार्थ—(सोप) हे परमात्मन्, (क्षत्रोः) बतु के (हण्ण्यं) बळ को (नितिर) नाज करिये और (नि, शुष्मम्) तेज को तथा (बयः, नि) अन्नादि ऐश्वर्य को नाब करिये जो बतु (द्रे सतः) द्र में विद्यमान है (बा, अन्ति) समीप में।

भावार्थ — इस पन्त्र में परपात्मा ने जीवों के भावहारा अन्याय-कारी ज्ञत्तुओं के नाश करने का उपदेश किया है। जिस देश में अन्याय-कारियों के नाश करने का भाव नहीं रहता वह देश कदापि उन्नतिशिक्त नहीं हो सकता ॥७॥

> एकोनविंशातितमं सूक्तं नवमो वर्गश्च समाप्तः ! यह दक्षीसर्वा सूक्त और नवम वर्ग समाप्त हवा।

.

अथसप्तर्चस्य विंशतितमस्य सुक्तस्य-

१-७ असितः काश्यपो देवलो वा ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः १, ४-७ निचृद्गात्री । २, ३ गायत्री ॥ षड्जः स्वरः ॥

अस्मिनसुक्ते वेदवित्सु बलप्रदानं कथ्यते :—

इस सुक्त में वेदवेत्ताओं में बलपदान का कथन करते हैं :--

प्र कृविर्देववीत्येऽव्यो वारेभिरर्षति । साव्हान्विश्वां अभि स्पृष्टं ॥ १॥

प्र । क्विः । देवऽवीत्तये । अन्यः । वोरंभिः । अर्षेति । सन्हान् । विश्वाः । आभे । स्पृष्ठः ॥१॥

पदार्थः --स परमात्मा (कविः ) मेघान्यस्ति (अन्यः ) सर्वस्य रक्षकश्चास्ति (देववीतये) विदुषां तृप्तये (अर्षति ) ज्ञानं ददाति (साह्वान् ) सिहण्णुरस्ति (विश्वाः )स्पृधः । कृष्णान्द्रष्टान्संग्रामे (अभि ) तिरस्करोति । पद्धि——वह परमात्मा (किनः) मेधानी है और (अन्यः) सनका रक्षक है (देवनीतपे) निद्धानों की तृप्ति के लिये (अर्थति) ज्ञान को देता है (साहान्) सहनशील है (विश्वाः, स्पृधः) सम्पूर्ण दुर्हों को संग्रामों में (अभि) तिरस्कृत करता है।

भावार्थ - परवात्मा विद्वानों को ज्ञानमदान से और न्याय-कारि सैनिकों को बलमदान से तुप्त करता है ॥१॥

> स हि ष्मां जरितृभ्य आ वाजं गोर्मन्तृमिन्वंति । पर्वमानः सहस्रिणंम् ॥ २ ॥

सः । हि । सा । जरितृऽभ्यः । आ । वार्जम् । गोऽर्मन्तम् । इन्वंति । पर्वमानः । सहस्रिणम् ॥२॥

पदार्थः—(सः, हि, ष्म) स हि पूर्वोक्तः (पवमानः) सर्वेषां पावियता परमात्मा (जित्तिभ्यः) स्वदुर्बेलोपास्रकेभ्यः (आं) सम्यक् (सहास्रिणम्) अनेकविधम् (गोमन्तम्) बुद्धिसहितम् (वाजिनम्) बलम् (इन्वति) प्रयच्छति॥

पदार्थ — (सः, हि, प्प) वही (पवमानः) सबको पवित्र करने बाळा परमात्मा (जारितृभ्यः) अपने बळहान उपासकों को (आ) भळी प्रकार (सहस्रिणम्) हजारों प्रकार के (गोमन्तम्) बुद्धि के सहित (बार्जिनम्) बळों.को (इन्बित ) देता है।

भावार्थ-परमात्मा परमात्मपरायण पुरुषों को अनन्त प्रकार का बळ और बुद्धि पदान करता है ॥२॥ परि विश्वांनि चेतंसा घुशसे पर्वसे मृती ।

स नः सोम श्रवी विदः ॥ ३ ॥

परिं। विश्वानि । चेतंना । मृशसे । पर्वसे । मृती । सः ।

नः । सोम । श्रवः । विदः ॥३॥

षदार्थः—( सोम ) हे परमात्मन्, (चेतसा) अरमन्मनसा चिन्तितानि (विश्वानि ) सर्वेविधधनानि भवान् (परि मृहासे )

ददाति ( मती, पवसे ) मद्बुद्धी: स्तुतिभिः पुनाति ( सनः ) स

भवानस्मम्यम् ( श्रवः, विदः ) सर्वविधैश्वर्याणि ददातु ।

पद्धि—(सोम) हे परमात्मन्! (चेतसा) हमारे मन के अनु-क्ळ (विश्वानि) आप सब प्रकार के धनों को (परिमृशसे) देते हो (मती, पत्रमे) हगारी बुद्धि को स्तातियों मे पवित्र करते हो (सः, नः)

(मता, पत्रमः / हगारा बुद्धिका स्तातया म पावत्र करत हा (सः, नः ) सो आप्र हमारे छिये (श्रवः, विदः ) सब प्रकार के ऐश्वयों को दीजिये ।

भावार्थ — परमात्व्रपरायण पुरुषों की परमान्मा सब मकार की रक्षा करता है और उनको ऐश्वयं प्रदाम करता है।।३॥

> अभ्यर्ष बृहद्यशो मुघवंद्यो ध्रुवं रुयिम् । वर्षे क्लेक्स्य २४० १४० ॥

इषं स्तोतम्य आ भर ॥ ४ ॥

अभि । अर्ष । बृहत् । यद्याः । मधर्वत्रभ्यः । ध्रुवम् । र्यिम् । इषम् । स्तोतृष्ण्यः । आ । भर् ॥४॥

पदार्थः — हे परमात्मन् ! (मघवद्भवः) ये भवदुपासकाः धनायैश्वर्यसम्पन्नाः तेषाम् (रियम्, ध्रुवम् ) धनं सुन्थिरं करोतु तथा ( बृहच्च शः ) अत्यन्तयशः ( अभ्यर्ष ) प्रयच्छतु तथा ( इषम् , स्तोतृभ्यः, आभर ) स्वस्तोतृभ्यो धनाधैश्वर्ये ददातु ।

पद्धि--हे परमात्मन् ! (मघबद्भचः) को आप के उपासक धनादि ऐश्वर्यसम्पन्न हैं उनके (रिपं, धुवमं) धनको अचल सुरक्षित कीजिये और (बृहद्, यशः) अत्यन्तयश को (अभ्यर्ष) दीजिये और (इषं, स्तोत्वन्यः, आभर) जो आप के स्तोता हैं उनके लिये धनादि ऐश्वर्य दीजिये।

भावार्थ-परवात्मा मदाचारी और संयमी पुरुषों के धनादि ऐश्वर्य और यज्ञ को टढ करता है।।।।।

> त्वं राजेव सुत्रतो गिर्रः सोमा विवेशिथ । पुनानो वेह्ने अञ्जत ॥ ५ ॥

त्वं । राजांऽइव । सुऽब्रृतः । गिरः । सोम् । आ । विवेशिय । पुनानः । वद्गे । अन्द्रत ॥ ४ ॥

पदार्थः—( साम ) हे परमात्मन् ! ( लम्, राजा, इव ) भवान् राजा इव ( सुव्रतः ) सुकर्माऽस्ति तथा ( गिरः, आविवेशिथ ) वेदवाक्षु प्रविष्टोऽस्ति ( पुनानः ) सर्वस्य पाव- यितास्ति ( वह्न ) इ सर्वस्य प्रेरक ! भवान् ( अद्भुत ) नित्य- नवे।ऽस्ति ।

पद्धि——(सोम) हे परमान्यन् ! (त्वं, राजा इव) आप राजा की तरह (सुव्रतः) सुकर्मा हैं और (गिरः, आविवेशिथ) वेद वाणियों में प्रविष्ट हैं (पुनानः) सबको पवित्र करने वाळे हैं और (वहे) है सबके मेरक! आप (अद्भुत) नित्य नूतन हैं। भावार्थ — परमात्मा सब नियमों का नियन्ता है, नियमपाळने की बक्ति मनुष्यों में उसी की कुषा से आती है।।५॥

> स वाह्निरंषु दुष्टरी मृज्यमानो गर्भस्योः। सोमेश्रमुषु सींदति॥ ६॥

सः। वहिः। अपऽस्रु । दुस्तरः । मृज्यमानः । गर्भस्योः ।

सोर्मः । चुमूर्षु । सीदति ॥ ६ ॥

पदार्थः—(सः, सोमः) स परमात्मा ( अप्सु ) प्रतिलोकं विद्यमानः ( विद्धः ) सर्वेषां प्रस्कश्च तथा (दुष्टरः) दुराधर्षोऽस्ति ( गभर्स्थाः ) खप्रकाशैः ( मृज्यमानः ) प्रकाशमानः ( चमूषु, सीदित ) न्यायकारिसेनाषु खयं विराजतं च ।

पदार्थ — ( सः, सोमः ) वह परमात्मा ( अप्सु ) लोक लोकान्तर में विद्यमान है और ( वहिः ) सब का प्रेरक है और ( दुष्टुगः ) दूराधर्ष है ( गभम्त्योः ) अपने प्रकाश से मृज्यमानः) ख्वं प्रकाशित है ( चम्पु, सीदति ) न्यायकारियों की सेना में स्वयं विशाजमान होता है।

भावार्थ--यद्यपि परमात्मा के भाव सर्वत्र भावित हैं तथापि जैसे न्यायकारी सम्राजों की सेनायें में उनके रौद्र, वीर, भयानकादि भाव प्रस्फुटित होते हैं एसे अन्यत्र नहीं ॥६॥

> क्रीछुर्मुखो न मेहुयुः पुवित्रं सोम गच्छिस । दर्घत्स्तोत्रे सुवीर्यम् ॥ ७ ॥

क्रीछः । मुखः । न । मृह्युः । पृवित्रं । सोम् । गुच्छसि । दर्धत् । स्तोत्रे । सुऽवीर्यम् ॥ ७ ॥ पदार्थः -- ( सोम ) हे परमात्मन् ! ( ऋं छुः ) भवान् ऋं अनशीलः ( मखः, न महयुः ) ऋतुरिव दातास्ति ( पवित्रं, गच्छाति ) सत्कर्माणं जनं समभिगच्छात ( स्तात्रे सुवीर्यं, दधत् ) वेदादिशास्त्रेषु स्ववलं समर्पयति च ॥

पदार्थ—(सोम) हे परमात्मन ! (क्रीळुः) आप क्रीडन जील हैं (मखः, न, मंहयुः ) यज्ञ के समान दानी हो (पवित्रं, गच्छिस ) पवित्र सत्कर्भी मनुष्य को प्राप्त होत हो (स्तोत्रे, सुवीर्य, दधत् ) वेदादिसच्छा खों में अपना बळ प्रधान करते हैं।

भावार्थ — संसार की यह , विविध प्रकार की रचना जिस के पारावार को मनुष्य मन से भी नहीं पा सकता वह परमात्मा के आगे एक छीछामात्र है।।७।।

विंशातितमं सूक्तं दशमा वर्गक्व समाप्तः ।

यह बीसवां स्क और दसवां वर्न समाप्त हुआ ॥

अथ सप्तर्चस्यैकविंशस्य सूक्तस्य-

१-७ असितः काश्यपो देवलो वा ऋषिः॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः १,३ विराड् गायत्री २,७ गायत्री । ४—६ निचृद्गायत्री ॥

षड्जः स्वरः ॥

अथ विराट् परमात्मनोरथरूपेण वर्ण्यते-

अब विराद् को परमात्मा के स्थरूप से वर्णन करते हैं-

एते धावन्तीन्दवः सोमा इन्द्रीय घृष्वयः ।

मत्सरासंः स्वर्विदंः ॥ १ ॥

एते । धावन्ति । इन्देवः । सोमाः । इन्द्राय । घृष्वयः । मत्सरासः । स्वःऽविदेः ॥१॥

पद्रियः—( एते, सोमाः ) हे परमात्मन् ! भवान् ( धा-वन्ति ) सर्वत्र व्याप्नाति ( इन्दवः ) स्वप्रकाशेन प्रकाशितश्च ( इन्द्राय, घृष्वयः ) विद्विद्धः स्तुत्यश्च ( मत्सरासः ) प्रभुत्वा-भिमानी चास्ति ( स्वर्विदः ) सुखदश्च ॥

पद्धि— ( एते, सोमाः ) हे परमात्मन् , आप ( धावन्ति) सर्वत्र न्याप्त हो रहे हैं, ( इन्द्रव: ) स्वमकाश से प्रकाशित हैं, ( इन्द्राय, घृष्वय: ) विद्वानों द्वारा स्तुत्य हैं, ( मत्सरासः ) प्रभुता के अभिमान से युक्त हैं और ( स्वविंद: ) सुख के देने वाके हैं।

भावार्ध--परमात्मा स्वयंत्रकाश और अपने प्रश्नुत्वभाव से सर्व त्रैव विराजमान है ॥१॥

> पृवृण्वन्तो अभियुजः सुष्वये वरिवोविदः । स्वयं स्तोत्रे वयस्कृतः॥ २॥

पुऽवृण्वन्तः । अभिऽयुजः । सुस्वये । वृरिवःऽविदः । स्वयम् । स्तोत्रे । वयःऽकृतः ॥२॥

पदार्थः—( प्रवृण्वन्तः) यो हि जनैः सम्यग् भज्यते (अ-भियुजः ) यश्चान्येषां प्रेग्कः ( सुष्वये ) सेवकाय (वारिवोविदः ) धनानां दाता च (स्वयं) स्वसत्तया विराजमानः (स्तोत्रे, वयस्कृतः) स एव स्वस्तुतिकर्त्रे अन्नादीनां प्रदाता चास्ति ।

पदार्थ — (पर्वण्वन्तः) जो छोगों से भजन किया जाता, (अभियुजः) जो दूसरों का प्रेरक, (सुष्वये) सेवक के छिये (वरि-बोविदः) धन देने वाछा, (स्वयं) स्वसत्ता से विराजमान (स्तोन्ने-वयस्कृतः) और स्तोता के छिये अन्नादिकों को देने वाछा है।

भावार्थ--जिन छोगों को परमास्मा की विविध प्रकार की रचना पर विश्वास है आप परमात्मा की अनन्यमक्ति करते हैं उनको परमात्मा अनन्तप्रकार के ऐश्वर्थ प्रदान करता है ॥२॥

> वृथा क्रीळन्त् इन्दंवः सुधस्थंमुम्येकुमित् । सिन्धोरूर्मा व्यक्षरन् ॥३॥

वृथां । क्रीळेन्तः । इन्दंवः । सुधऽस्थम् । अभि । एकंम् । इत् । सिन्धोः । ऊर्मा । वि । अक्षर्न् ॥॥

पदार्थः — उक्तपरमात्मिन सूर्यादिविविधग्रहाः (सिन्धोः, ऊमी) यथा सिन्धौ वीचयस्तदत् तत्रैवोत्पद्योत्पद्य विलीयन्ते, ते च ग्रहा उपग्रहाश्च (वृथा, कीळन्तः) यद्दक्षया आस्यन्ति दिवि (इन्दवः) यथा प्रकाशमया अग्नयः (सधस्थम्) यज्ञ- कुण्डमेत्य सङ्गच्छन्ते तथा (अभि, एकमित्र) एकस्मिन्नेव परमात्मिन संगच्छन्ते।

पदार्थ — उक्त परमात्मा में विविध प्रकार के सूर्य चन्द्रमा आदि ग्रह (सिन्धोः, ऊर्मा) जिस तरह सिन्धु में से छहरें उठती हैं इस प्रकार इसी से पैदा होकर इसी में समा जाते हैं वे ग्रह उपग्रह कैसे हैं ( हथा, क्रीळन्तः ) जो अनायास से भ्रमण करते हैं ( इन्दवः) जिस्र तरह पकाश- रूप अग्नियें (सथस्थम्) यज्ञकुण्ड में आके प्राप्त होती हैं इस प्रकार ( अभि, एकिमत् ) यह एक ही परमान्मा में प्राप्त होते हैं "एति गुच्छतीतिइत्"

भावार्थ — सम्पूर्ण ब्रह्माण्डों में जितने ग्रह, उपग्रह हैं वे सब परमात्मा को ही आश्रित करते हैं ॥३॥

> एते विश्वानिं वार्यो पर्वमानास आशत । हिता न सप्तयो रथे ॥४॥

एते । विश्वानि । वार्यो । पर्वमानासः । आशुत् । हिताः । न । सप्तयः । रथे ॥थ॥

पदार्थः —यथा (सप्तयः) सप्त सूर्यकिरणाः (रथे) अस्मिन् विराड्रूपे रथे (हिताः) निहिताः सन्ति (न) तथैव (एते, पवमानासः) सर्वेषां पाबयितृ।णे इमानि (विश्वानि) सर्वाणि (वार्या) ब्रह्माण्डानि (आशत) परमात्मनि निवसन्ति।

पदार्थ — जिस पकार (सप्तयः) सात मूर्य की किरणें (रथे) इस विराट्ख्यी रथ में (हिताः) निहित हैं (न) इसी प्रकार (एते, पवमानासः) सब को पिबत्र करते हुए थे (विश्वानि) सम्पूर्ण (वार्या) ब्रह्माण्ड (आशत) परमात्मा में निवास करते हैं।

आवार्थ — जिस पकार उपग्रह सूर्य आदि प्रहों के इतस्ततः भवन करते हैं इसी पकार सब छोक, क्षोकान्तर इस विराट् के इतस्ततः परिभाग करते हैं ॥४॥ आस्मिन्पिशङ्गमिन्दवो दधाता वेनमादिशे । यो अस्मभ्यमरांवा ॥५॥

आ । अस्मिन् । पिशङ्गम् । इन्दवः । दर्धात । वेनम् । आऽदिशे । यः । असम्यम् । अरोवा ॥५॥

पदार्थः—(अस्मिन्) अस्मिन् विराट्पुरुषे (पिशङ्गम्) नानावर्णम् (द्धाता) धारयन्ति (इन्द्वः) अखिलब्रह्मा-ण्डानि (वनम्, आदिशे) तमेव परमात्मानमाश्रयन्ते (यः) यः परमात्मा (असम्यम्) असम्यम् (अरावा) सर्वेकाम-प्रदोऽस्ति ।

पदार्थ — (अस्मिन्) इस विराद् में (पिशक्तम्) अनेक वर्णों को (देशता) धारण करते हुए (इन्दवः) सम्पूर्ण ब्रह्माण्ड (वेनम्, आदिश्चे) उस परमात्मा का आश्रय छेते हैं (यः) जो परमात्मा (अस्मभ्यम्, अरावा) हमारे क्रिये सब कामनाओं का देने वाला है।

भावार्थ-- उक्त कोटानुकोटि ब्रह्माण्ड उसी निराकार परमात्मा के आधार पर स्थित हैं ॥ ५ ॥

> ऋभुर्न रथ्यं नवन्दर्धाता केर्तमादिशें । शुक्राः पवष्वमणीसा ॥६॥

ऋभुः । न । रथ्यम् । नर्वम् । दर्धात । केर्तम् । आऽदिशे । शुकाः । पुवध्वम् । अर्णसा ॥६॥

पदार्थः--( शुक्राः ) हे पवित्रकारकपरमादमन् ! भवान्

(रध्यम्, नवम्) नवमश्वम् (दधाता) वशमानयन् (ऋमुर्न) साराधिरिव सर्वान् वशमानयन् (केतम्, आदिशे) ज्ञानमुप-दिशति (अर्णसा, पवध्वम्) भवान् मां धनाद्यश्वर्येण तर्पयत्॥

खदार्थ--- ( शुकाः ) हे पवित्रकारक परमात्मन ! आप ( रध्यम,

नवम् ) मये त्रोड़े को ( द्रधाता ) वज्ञ में रखते हुये ( ऋधुर्न ) सारथी की तरह ( केतम्, आदिशे ) आप सबको वश्च में करके ज्ञानादि ऐश्वर्य देते हैं (अर्णसा) आप इमको धनायेश्वर्य देकर (पबध्वं) एवित्र करिये ।

भावार्श्व—जीव करने में स्वतन्त्र और भोगने में परतन्त्र है। ईश्वर कमों के अुगाने में उसे ऐसे नियमों में निगड़ित रखता है जिसका वह धातिक्रमण कदापि नहीं कर सकता। वड़े २ सम्राटों को भी कमों का फछ अवश्यमेव मोगना पड़ता है। इसी अभिनाय से यह कहा है कि जिस मकार घोड़े को सारथी अपने अधीन रखता है इसी प्रकार परमात्मा जीतों को अपने अधीन रखता है।।६॥

पृत उ त्ये अंवीवशुन्काष्ठां वाजिनो अकत । सृतः प्रासाविषुर्मृतिम् ॥७॥११॥ एते । ऊं इति । त्ये । अवीवशन् । काष्ठांम् । वाजिनः ।

अकृत् । सतः । प्र असाविषुः । मात्तम् ॥७॥११॥

पद्धिः——( वाजिनः ) सर्वविधेश्वर्यवान् (त्यं, एतं, उ,) स एव पूर्वोक्तः परमात्मा ( अवीवशन्) सर्वान् वशीकरोति तथा च ( सतः, मितम् ) सत्कर्मणां बुद्धम् (असाविषुः ) शुभ-मार्गाभिमुखं प्रेरयति च ( पराम्, काष्टाम्, अकत ) एवंभृतः परमकाष्टां प्रापयति ।

पदार्थ-(वाजिनः) सब मकार के ऐश्वर्य वाछा , त्ये, एते, ड) वही पूर्वोक्त परमात्मा (अवीवशन्) सब तो वश में रखता हुआ (सतः, मितम्) मत्किर्मियों की खुद्धि को (असाविषुः) शुभ मार्ग की ओर छगाता हुआ (पराम्, काष्टाम, अक्रत) परम काष्टा को प्राप्त कराता है।

भावार्थ-- जो लोग परमात्मा की ओर झकते हैं अर्थात् यम-नियमादिसाधनसम्बन्ध होकर संयमी बनते हैं वे ब्रह्मविद्या की परा काष्ट्रा को प्राप्त होते हैं इसी अभिप्राय से उपनिषदों में यह कहा है कि 'सा काष्ट्रा सा परागतिः' ॥७॥

> एकविंशतितमं सूक्तिमेकादशो वर्गश्च समाप्तः । यह इक्कीसवां सूक्त और ग्यारहवां वर्ग समाप्त इया ।

अथ सप्तर्चस्यद्यविशस्य सूक्तस्य । १-७ असितः काश्यपो देवलो वा ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः-१, २ गायत्री । ३ विराड् गायत्री

४-७ निचृद्गायत्री ॥ षड्जःस्वरः ॥ रः

अथ परमात्मना जगतः कर्तृलं वर्ण्यते-

अब परमात्मा की सृष्टिरचना का वर्णन करते हैं—

एते सोमांस आशवो स्थां इव प्र वाजिनः।

सर्गाः सृष्टा अंहेषत ॥१॥

एते । सोमांसः । आशर्वः । रथाःऽइव । प्र । वाजिनः ।

सर्गाः । सृष्टाः । अहेपत् ॥१॥

पढार्थः--( एते, सोमासः ) अयं परमात्मा (रथाः, इव) विद्यदिव ( आशवः ) शीघ्रगाम्यस्ति ( प्रवाजिनः ) असन्त-बलाश्रयश्च ( सर्गाः, सृष्टाः, अहेषत ) स एव सृष्टिं शब्दायमाना-मदपादयत् ।

पढार्थ--( एते, सोबासः ) यह परमात्मा (रथा:,इव) विद्युत के समान ( आश्रव: ) श्रीघ्रगामी है और (प्र. वाजिन: ) अत्यन्त वळ वाळा है (सर्गाः, सृष्टाः, अहेपत ) उसने सृष्टिओं को शब्दायमान रचा है।

भावार्थ-परमात्मा में अनन्त शक्तियें पायी जाती हैं उसकी शक्तिर्ये विद्युतके समान क्रियापधान हैं उसने कोटानुकोटि ब्रह्माण्डों को रचा है, जो भव्द, स्पर्भ, रूप, रस, गन्ध इन पांच तन्मात्रों के कार्य हैं। और इनकी ऐसी अचिन्त्य रचन। है जिसका अनुशीछन बनुष्य मन से भी भळी भांति नहीं कर सकता ॥१॥

> ऐते वाता इवोरर्वः पर्जन्यंस्येव वृष्टयः । अमेरिव भ्रमा वृथां ॥२॥

एते।वाताःऽइव । उरवः। पर्जन्यस्यऽइव । वृष्टयः । अग्रेःऽईव । भ्रमाः । वृथां ॥ २ ॥

पदार्थः--( एते ) इमानि सर्वाणि ब्रह्माण्डानि ( उरवः, वाताः, इव ) बहवो वायव इव ( पर्जन्यस्य, वृष्टयः, इव ) मेघरय वृष्टि: इव च ( अग्ने:, भ्रमा:, इव ) अग्ने: ज्वाला इव च

पदार्थ-(एते) सब उत्पन्न हुए ब्रह्माण्ड (उस्वः, वाताः, इव)

बहुतसी बायु की तरह (पर्जन्यस्य, दृष्ट्यः, इव) और मेघ की दृष्टि के

( वृथा ) अनायासं भ्रमन्ति ।

समान (अग्नेः, भ्रमाः, इव ) अग्नि के प्रज्वलन की तरह ( हथा ) अना-यास गमन कर रहे हैं।

भावार्थ — जिस मकार अग्नि की ज्वलनशक्ति स्वाभाविक है इसी प्रकार वे ब्राह्मण्ड भी स्वाभाविक गातिशील बनाये गये हैं। स्वाभाविक से तात्पर्य यहां आकक्षिक नहीं है किन्तु नियमपूर्वक स्त्रमण का है। जैसे कि सूर्य चन्द्र आदि ईश्वरदत्त नियम से सदैव पिश्रमण करते हैं इसी प्रकार ये मव ब्राह्मण्ड ईश्वरदत्त नियम से परिस्रमण करते हैं। इसी अभिप्राय से कहा है कि 'भयाद्रस्याग्निस्तपति भयात्तपति सूर्यः, क० २ । ६ । उस के भय से अग्नि तपती है और उसी के भय से सूर्य तपता है, जिस प्रकार इस में ईश्वरायीनहा अन्यादितत्वों की वर्णन की गयी है इसी प्रकार सव कार्यज्ञात ईश्वरायीनहा अन्यादितत्वों की वर्णन की गयी है इसी प्रकार सव कार्यज्ञात ईश्वरायीनहा अन्यादितत्वों की वर्णन

प्ते पूता विषिश्चितः सोमसिो दध्याशिरः । विषा व्यानशुर्धियः ॥३॥

ण्ते । पूताः । विषःऽचितः । सोमांसः । दिधिऽआश्चिरः । विषा । वि । आनग्धः । धिर्यः ॥ ३ ॥

पदार्थः—(पूताः) पवित्राणि ( एते, सोमासः ) इमानि ब्रह्माण्डानि ( दध्याशिरः ) सर्वस्य घाताणि ( विषा ) ज्ञानद्वारा ( विपश्चितः ) विदुषां ( घियः ) बुद्धीनां ( व्यानशुः ) विषयी-भृतानि भवन्ति ।

पदार्थ-( पूताः ) पवित्रं ( एते, सोगासः ) ये सब उत्पन्न हुए ब्रह्माण्ड ( दध्याञ्चिरः ) सब के धारक आश्रयभूत (विषा ) ज्ञानद्वारा (विपश्चितः) विद्वानों की (थियः ) बुद्धि का (व्यानशुः) विषय होते हैं। भावार्थ--परमात्मा की रचना में जो कोटानुकोटि ब्रह्माण्ड हैं वे सब ज्ञानी विज्ञानियों के डी समझ में आ सकते हैं अन्यों के नहीं॥३॥

> एते मृष्टा अर्मर्त्याः ससृवांसो न शंश्रमुः । इयंक्षन्तः पथो रजः ॥४॥

प्ते । मृष्टाः । अमेर्त्याः । समुज्वांसः । न । शुश्रुमुः । इयंक्षन्तः । पथः । रजः ॥ ४ ॥

पदार्थः—( मृष्टाः ) भास्तराः ( अमर्त्याः ) नक्षत्रगणाः ( पथः, रजः ) रजोगुणेन मार्गम् ( इयक्षन्तः ) प्राप्तुमिच्छन्तः ( सस्त्यांसः ) अत्यन्तसरणशीलाः ( न, शश्रमुः ) विश्रामं न लभन्ते ।

पदार्थ — ( मृष्टाः ) भास्त्ररूप ( अमर्त्याः ) नक्षत्रगण ( पथः, गजः ) रजोगुण से मार्ग को ( इयक्षन्तः ) प्राप्त होने वाळे ( सस्त्वांसः ) चळते हुयं ( न, अश्रमुः ) विश्राम को नहीं पाते ।

भावार्थ — यों तो संसार में दिन्यादिन्य अनेक प्रकार के नक्षत्र हैं पर जो दिन्य नक्षत्र हैं उनकी ज्योतिपतिपत्न सहसों मील चलती हुई भी अभीतक इस भूगोल के साथ स्पर्श नहीं करने पायी । तात्पर्य यह है कि इस दिन्यरचनारूप ब्रह्माण्डों की इयत्ता को पाना परमात्मा का काम ही है, खद्योतकल्प क्षुद्र जीव केवल इनकी रचना को कुल २ अनु-भव करता है सब नहीं। हां योगी जन जो परमात्मा के योग में रत हैं वे लोग साधारणामाधारण लोगों से परमात्मा की रचना को अधिक अनु-भव करते हैं। इसी अभिपाय से वेद में अन्यत्र भी यह कहा है कि 'को अद्धावेद क इह प्रवोचत कुतों विजाता कुत इयं विस्रष्टिः' १०११। १३० कीन जान सकता है और कीन कह सकता है कि यह विविध प्रकार की सृष्टि परमातमा ने कहां से और किस शक्ति से किस समय उत्पन्न की। इस से आगे यह निरूपण किया है कि इसका पूर्णक्य से जाता पह पर मात्मा ही है कोई अन्य नहीं। इसी अभिपाय से 'परिच्छिकों म सर्वोपा-दानम्' सां० १। ७६॥ इत्यादि सुत्रों में सांख्य शास्त्र में प्रकृति को विश्व माना है, पर वटां यह व्यवस्था समझनी चाहिये कि प्रकृति सापेक्ष विश्व है अर्थात् अन्य कार्यों की अपेक्षा विश्व है। वास्तव में इवचारहित विश्व एकमात्र परमात्मा ही है कोई अन्य वस्तु नहीं।।।।।

ष्ते पृष्ठानि रोदंसोर्विष्टयन्तो व्यानशुः । उतेदर्भुत्तमं रजः ॥५॥

एते । पृष्ठानि । रोदंसोः । विऽप्रयन्तः । वि । आनुशुः । उत । इदम् । उत्दक्षमम् । रजः ॥५॥

पदार्थः—( एते ) एतानि नक्षत्राणि (रोदसोः, पृष्ठानि ) द्यावापृथिन्योर्मध्यगतानि (विप्रयन्तः ) गच्छन्ति सन्ति (इदम्, उत्तमम्, रजः) एतमुत्तमं रजोगुणम् (उत,न्यानशुः) न्याप्नुवन्ति।

पद्धि--(एते) ये सब नक्षत्रादि (रोदसोः, पृष्टानि) पृथिवी और घुळोक के मध्य में (विमयन्तः) चळते हुए (इदं, उत्तममृ, रजः) इस चत्तम रजो ग्रण को (उत, व्यानश्चः) व्याप्त होते हैं।

भावार्थ-- चक्त ब्रह्माण्डों की विविध रचना में परमात्मा ने इस मकार का आकर्षण और विकर्षण उत्पन्न किया है जिस में एक दूसरे के आश्रित होकर वे मित्रक्षण गतिशीळ बन रहे हैं। वा यों कहो कि सत्व, रज, और तम प्रकृति के ये तीनों गुण अर्थात् प्रकृति की ये तीनों अवस्थायें जिस प्रकार एक दूसरे का आश्रयण करती हैं इस प्रकार एक दूसरे को आश्रयण करता हुआ प्रत्येक ब्राह्माण्ड इस नकोषण्डल में वायुविग से उत्तेजित तृण के समान प्रतिक्षण चळ रहा है कोई स्थिर नहीं ॥५॥

> तन्तुं तन्वानमुंनुममनुं प्रवतं आशत । उतेदमुंत्तमाय्यंम् ॥६॥

तन्तुंम् । तुन्वानम् । उत्दर्तमम् । अनुं । पृथ्वतः । आशृत्। उत् । इदम् । उत्तमाय्यम् ॥६॥

पदार्थः--( प्रवतः) गातिशालब्रह्माण्डानि ( इदम् ) उत्तमं, तन्तुं, तन्वानम् ) उत्तमं परमाणुप्रवन्धं वर्धयन्ति सन्ति ( उत्त-माय्यम् ) उत्तमकार्यैः ( उत्त, अन्वाशत ) व्याप्नुवन्ति ।

पदार्थ-- (प्रवतः) गितशील ब्रह्माण्ड (उत्तमं, तन्तुम्, तन्वानम्) उत्तम परमाणुमबन्ध को बढ़ाते हुये (इदम्) इतने (उत्तमा-य्यम्) उत्तम कार्यों से (उत, अन्वाशत) व्याप्त हो रहे हैं।

भावार्थ--पत्थेक ब्रह्माण्ड मानों तन्तुरूप से अर्थात् रचनारूप यज्ञ से परमात्मा की संस्रति को बढ़ा रहा है ॥ ६॥

त्वं सीम पृणिभ्य आ वसु गन्यानि धारयः।
तृतं तन्तुंमचिक्रदः॥शा १२॥

त्वं । सोम् । पाणिऽभ्यः । आ।वर्सु । गन्यानि । धार्यः । ततं । तन्तुं । अचिकदः ॥७॥

पदार्थः--( सोम ) हे सर्वोत्पादक परमात्मन् ! (त्वम्) भवान् ( पणिभ्यः ) दुष्टेभ्यः ( वसु, गव्यानि ) अखिलपार्थिव- रत्नानि ( आ, धारयः ) सम्यक् आदत्ते तथा (ततम, तन्तुम्) वर्धितं कर्मरूपयज्ञं ( अचिकदः ) प्रख्यापयति ॥

पदार्थ---( सोम ) हे सर्वोत्पादक परमात्मन्! (त्वम् ) आप (पणिम्यः) दुर्छो ते (वसु, गन्यानि ) सम्पूर्ण पृथिवीसम्बन्धी रत्नों का (आ, धार्यः) अच्छी प्रकार ग्रहण करते हो और (ततं, तन्तुम्) बढ़े हुये कर्मात्मकयञ्ज का (अचिकदः) मचार करते हो।

भावार्थ — इस सक्त की समाप्ति करते हुए अर्थात् इस अगाध्य रचियता की रचना का वर्णन करते हुए परमाह्मा रूद्रका का वर्णन करके इस सक्त का उपसंहार करते हैं 'रोद्यति राक्षसानिति रुद्रः' जो अन्यायकारी राक्षसों को रुठा दे उसका नाम यहाँ रुद्र है वह रुद्र-रूप परमाहमा अन्यायकारी दुष्ट दस्युओं से घन जन और राज्य श्री का अपहरण कर छेता है और न्यायकारी दानत शानत देवताओं को छेकर मदान कर देता है, इसी का नाम देवासुर संग्राम है और इसी का नाम देवा और आसुरी सम्पत्ति है। यह ज्यवहार परमात्मा की विविध रचना में घटीयंत्र के समान सदैव होता रहता है जिम तरह घटीयंत्र अर्थात् रहट के पात्र जो कभी भरे हुए होते हैं वेही ऊंचे चढ़ कर गर्व करते हुए सर्वथा रीते हो जाते हैं और जो रीते हो जाते हैं इस छिंये सदैव परमात्मा की विनय और नम्रता करते हुए भर जाते हैं अर्थात् परिपूर्ण हो जाते हैं इस छिंये सदैव परमात्मा की विनयभाव से पूर्ण होने की अभिकाषा प्रत्येक अभ्युदया-भिज्ञाषी को करनी चाहिये॥ ७॥

द्वाविशं मुक्तं द्वादशो वर्गश्च समाप्तः ।

यह-वाईसवां सुक्त और बारहवां वर्ग समाप्त दुवा ।

क्षय सप्तर्चस्य त्रयोविंशतितमस्य सुक्तस्य-

१-७ असितः काश्यपो देवलो वा ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः-१-४, ६ निचृद्गायत्री । ५ गायत्री । ७ विराड्गायत्री ॥ षड्जःस्वरः ॥

अथोक्तरचना प्रकारान्तरेण वर्ण्यते—

अब एक रचना को प्रकारान्बर से वर्णन करते हैं--

सोमा असुत्रमाशवो मधोर्मदस्य धारया ।

अभि विश्वानि काव्या ॥१॥

सोमाः । असृष्ठं । आशवः । मधीः । मदस्य । धारया । अभि । विश्वानि । काव्या ॥१॥

पदार्थः — (सोमाः) ब्रह्माण्डानि विविधानि (मधोः, मदस्य) प्रकृतेः रञ्जकभावैः (धारबा) सहमावस्थया (आशत) शीघ्रगमनशीलानि (अस्प्रम्) सृष्टानि, (अभि, विश्वानि, ) काव्या) ततश्चं सर्वविधवेदादिशास्त्राणि निरमायिषत ।

पद्रार्थ— (सोमाः) "सृयन्ते = उत्पद्यान्त इति सोमाः ब्रह्माण्डामि " अनन्त प्रकार के कार्यरूप ब्रह्माण्डामि " अनन्त प्रकार के कार्यरूप ब्रह्माण्डामि (आग्रवः) प्रकृति के इर्षप्रनक भावों की (धारया) सृक्ष्म अवस्था से (आग्रवः) श्रीष्ठ गति वाके (अस्त्रपृ) बनाए गये हैं और (अभि, विश्वानि, काच्या) तदमन्तर सब प्रकार के बेदादि शास्त्रों की रचना हुई।

भावार्थ-परमात्मा ने प्रकृति की सूक्ष्मावस्था से कोटि र ब्रह्माण्डों को उत्पन्न किया और तदनन्तर उसने विधिनिवेधात्मक सब विद्याभण्डार वेदों को रचा। जैसा कि "त्रस्माद्यज्ञात्सर्वहुतऋचः सामानि जिज्ञिरे" इत्यादि वेदमंत्र और "जन्माद्यस्य यतः" इत्यादि सूत्रों से पति पादन कर भाये हैं ॥१॥

अर्तु पृत्नासं आयवः पृदं नवीयो अक्रमुः । रुचे जनन्त सूरीम् ॥२॥ अर्तु । पृत्नासः । आयवः । पृदं । नवीयः । अक्रमुः । रुचे । जनन्त । सूर्यम् ॥२॥

पदार्थः—( आयवः ) तेषु च द्वततरगन्तारः प्रकृतिपर-माणवः (प्रत्नासः ) ये हि स्वरूपेणानादयः ते (अनु, नवीयः, पदम, अक्रमुः ) पश्चात नृतनतमं पदं गृह्वन्ति ( रुचे ) दीसये तैरेव परमाणुभिः ( सूर्यम्, जनन्त ) सूर्यजनयामास ।

पद्रार्थ — उन में से (आयबः) श्रीघ्रगामी मकृतिपरमाणु (मन्नासः) जो स्वरूप से अनादि हैं वे (अनु, नवीयः, पदम्, अकृष्टः) नवीन पद को धारण करते हैं (रुचे) दीप्ति के क्रिये परमात्मा ने उन्हीं परमाणुओं में से (सूर्यम्, जनन्त) सूर्य को पैदा किया।

भावार्थ-- पक्रित की विविध प्रकार की शक्तियों से पर्गत्ना सम्पूर्ण कार्यों को उत्पन्न करता है। इन सब कार्यों का उपादान कारण पक्रित अनादि अनन्त है। इसी भाव से पन्त्रों में 'प्रज्ञास:' पद से वर्णन किया है।।२॥

आ पवमान नो भरायों अदांशको गयम् । कृषि प्रजावतीरिषः ॥३॥ आ। पवमान । नः । भरु । अर्यः । अदाशुषः । गर्यं । कृषि । प्रजार्वतीः । इषः ॥ ३ ॥

पदार्थः—( पवमान ) हे सर्वेषां पावियतभगवन् । (नः) अस्मभ्यं ( अर्थः ) ये भावाः ( अदाशुषः ) असुरेम्यो न दिदेरे ते ( गयम् ) भावाः ( आ, भर ) दीयन्ताम् ( प्रजावतीः, इषः ) धनपुत्राधैश्वर्यं च ( कृषि ) ददातु ।

पद्धि—(पवमान) हे सबको पवित्र करने बाछे परमात्मन्! (नः) हम को (अर्थः) जो भाव असुरों को (अदाशुषः) नहीं दिये वह (गयम्) भाव (आ, भर) देयँ और (मजावतीः, इषः) धनपुत्रादि ऐश्वरों को (कृधि) देयँ।

भावार्थ—इस पंत्र में (अर्थः) परमात्मा का नाम है "ऋच्छिति गच्छिति सर्वत्र प्राप्ताति इत्यर्थः परमात्मा" जो सर्वत्र व्यापक हो उस का नाम अर्थ है उस अर्थ परमात्मा से यह पार्थना की गयी है कि हे परमात्मन, आप हमको दैवी सम्पित्त के गुण दें अर्थात् हम को ऐसे पित्र भाव दें जिस से हम में आसुर भाव कदापि न आवे जो पुरुष सदैव देवताओं के गुणों से सम्पन्न होने की पार्थना करते हैं परमात्मा उन्हें सदैव दिव्य गुणों का दान देता है ॥३॥

अभि सोमांस आयवः पर्वन्ते मद्यं मदंग् । अमि कोशं मधुश्चतंत्र् ॥श। अभि । सोमांसः । आयवंः । पर्वन्ते । मद्यं । मदं । अभि । कोशं । मुधुऽश्चतंत्र् ॥श॥ पदार्थः—(सोमासः) इमानि कार्यरूपब्रह्माण्डानि (आ-यवः) गन्तृणि मन्ति (मद्यं, मदम्) अनेकविधानि आह्वादकानि मादकानि न वस्तृनि (अभि) सर्वत्रोत्पादयन्ति (मधुरचुतम्) विविधरसजनकम् (कोशम्) आकरम् (अभि) अभित उत्पा-दयन्ति च।

पद्धि——(सोपासः) ये कार्य्य ब्रह्माण्ड जो (आयवः)
गातिशीं छ हैं (मद्यं, मदम्) अनन्त प्रकार के आह्वादकारक और मद-कारक वस्तुओं को (अभि) सब ओर से उत्पन्न करते हैं और (मधु-इच्चतम्) नानाप्रकार के रसों को देनेवाळे (कोशम्) खजाने को (अभि) सब ओर से उत्पन्न करते हैं।

भावार्थ--सब विभूतियों की खानिरूप ब्रह्माण्डों का वर्णन किया है। तात्पर्य यह है कि इस संसार में नानाप्रकार की वस्तुएँ जिन ब्रह्माण्डों में उत्पन्न होती हैं उनको सोम नाम से कथन किया गया है।।।।।

सोमें। अर्षति धर्णुसिर्दधीन इन्द्रियं रसंस् । सुवीरें। अभिशास्तिपाः ॥५॥

सोमः । अर्षति । धर्णसः । दर्धानः । इन्द्रियं । रसं ।

सुऽवीरंः । अभिशस्तिऽपाः ॥५॥

पदार्थः—(सोमः) अखिलपदार्थोत्पत्तिस्थानमिदं ब्रह्मा-ण्डम् (अर्षति) शश्वद्गच्छति (धर्णासिः) सर्वेषां धारकः (इ-न्द्रियं, रसम्) इन्द्रियसम्बन्धीनि शब्दस्पशीदीनि (दधानः) धारयन् आस्ते (सुवीरः) सर्वशक्तिमान् परमात्मा (अभिश-स्तिपाः) अभितो रक्षति तत्॥ पद्धि— (सोपः) सब पदार्थी का उत्पत्तिस्थान यह ब्रह्माण्ड (अर्पति) गति कर रहा है (धर्णसिः) सब के धारण करनेवास्ता है और (इन्द्रियं, रसम्) इन्द्रियों के शब्दस्पर्शादि रसों को (दधानः) धारण करता हुआ विराजनान है और उसका (सुवीरः) सर्वशक्तिसम्पन्न परमात्मा (अभि, शस्तिपाः) सब ओर से रक्षक है।

भावार्थ — जो ब्रह्माण्ड कोटि २ नक्षत्रों को धारण किये हुए हैं और जिनमें नानापकार के रस उत्पन्न होते हैं उनका जन्मदाता एक मात्र परमात्मा ही है अन्य कोई नहीं। इस मंत्र में ब्रह्माण्डादिपति पर-मात्मा का वर्णन किया गया है और उसी की सत्ता से धारण किये हुए ब्रह्माण्डों का वर्णन है ॥५॥

इन्द्रीय सोम पत्रसे देवेभ्यः सुधमाद्यः । इन्द्रो वार्जं सिषासासि ॥६॥ इन्द्राय । सोम् । पुवसे । देवेभ्यः । सुधुऽमाद्यः । इन्द्रो इसि । वाजम् । सिसाससि ॥६॥

पदार्थः -- (सोम) हे परमात्मन्! (इन्द्राय) कर्मयो-गिणे (पवसे) पवित्रतां ददासि त्वम् (देवेभ्यः) विद्यद्भ्यश्च (सधमाद्यः) यज्ञे सेन्यरूपेणास्ते (इन्दो) हे परमैश्चर्यशालिन्! त्वमेव (वाजम्, सिषाससि) सर्वेभ्योऽन्नं ददासि।

पदार्थ—(सोम) हे परमात्मन्, (इन्द्राय) कर्मयोगी के छिये तुम (पबसे) पिनत्रता देते हो और (देवेभ्यः) विद्वान छोगों के छिये तुम (सधमाद्यः) यज्ञ में सेवनीय हो और (इन्द्रो) प्रमैदवर्ययुक्त परमात्मन्, आप (बाजं, सिषासासि) सबको अन दान देते हो।

भावार्थ-परमात्मा ही कमेयोगी को कम्मों में लगने का बल देता है आर परमात्मा ही सत्कर्मी पुरुषों को यज्ञ करने का सामध्ये मदान करता है। बहुत क्या परमात्मा ही अन्य धनादि सम्पूर्ण एक्यों का प्रदान करता है। शहुत क्या परमात्मा ही अन्य धनादि सम्पूर्ण एक्यों का प्रदान करता है। शहुत

> श्रस्य पीत्वा मदानामिन्द्रो वृत्राण्यंश्रति । जुघानं जुघनंच् नु ॥आ१३॥

अस्य । पीत्वा । मदानाम् । इन्द्रंः । वृत्राणि । अपृति । जुधानं । जुधनेत् । चु । चु ॥७॥

पदार्थः—( अस्य ) अस्य परमात्मन आनन्दं ( पीत्वा ) अनुभूय ( मदानाम् ) योहि परमात्मा सर्वविधमदान् तिरस्कृत्य विराजते (इन्द्रः ) कमयोगी (वृत्राणि ) अज्ञानानाम् ( अप्रति ) प्रतिपक्षीभृत्वा ( जधान ) तानि नाज्ञयायास (जधनच ) नाज्ञ-याति ( नु ) निश्चयं तदानन्दमेव पिब ।

पदार्श्य—(अस्य) इस परमात्मा के आनम्द को (पीत्वा) पी कर जो (मदानाम्) सब मकार के मदों को तिरस्कार करके विराज-मान है (इन्द्रः) कर्मयोगी पुरुष ( हत्राणि ) अज्ञानों को ( अपित ) मितपक्षी बन कर ( अपनच्च ) नाज्ञ करता है ( तु ) निश्चय करके तुम उसी परमात्मा के आनन्द को पान करो।

भावार्ध--परमात्मा उपदेश करता है कि है मनुष्यो ! सब आनन्दों से बढ़ कर ब्रह्मानन्द है। इस आनन्द के आगे सब प्रकार के मादक दृष्य भी निरानन्द प्रतीत होते हैं वास्तव में पदकारक वस्तु मनुष्य की बुद्धि को नाश करके आनन्ददायक प्रतीत होती है और ब्रह्मानन्द का मान किसी प्रकार के मद को उत्पन्न नहीं करता किन्तु आहाद को उत्पन्न करता है। इसी छिये सब मकार के मद उसके सामने
तुच्छ हो जाते हैं जिस मकार राजमद धनमद योवनमद रूपमद इत्यादि
सब मद विद्यानन्द के आगे तुच्छ मतीत होते हैं इसी मकार विद्यानन्द
योगानन्द इत्यादि आनन्द ब्रह्मानन्द के आगे सब फीके हो जाते हैं।
इसी आभिमाय से मंत्र में कहा है कि "मदानाम्" सब मदों में से
सच्चा मद एकमात्र परमात्मा का आनन्द है इमी आभिमाय से कहा है कि
"रसोहोबहि सः रसं होब लब्ध्वा आनन्दी भवति" परमात्मा आनन्दस्वरूप है उस आनन्द स्वरूप को छाम करके पुरुष आनन्दित होता है।।॥

इति त्रयोविशं सक्तं त्रयोदशो वर्गम समाप्तः ॥

यह तेईसवां सक्त और तेरहवां वर्ग समाप्त हुना ।

अथ सप्तर्चस्य चतुर्विशतितमस्य सुक्तस्य-

१-७ असितः काश्यपो देवलो वा ऋषिः॥पवमानः सोमो-देवता ॥ छन्दः-१,२ गायत्री । ३,५,७ निचृद्गायत्री । ४,६ विराड् गायत्री ॥ षड्जः स्वरः ॥

प्र सोर्मासो अधन्विषुः पर्वमानासु इन्देवः ।

श्रीणाना अप्सु मृञ्जत ॥१॥

प्र । सोमांसः । अधन्विषुः । पर्वमानासः । इन्देवः । श्रीणानाः । अप्ऽसु । मृंजत ॥१॥

पदार्थः—( सोमासः ) सौम्यस्त्रभावस्य कतीरः परमात्मन आह्नादादिगुणाः ( पवमानासः ) ये च पवित्रकर्तारः ( इन्दवः ) दीतिमन्तश्च ये च कर्मयोगिषु ( प्राधन्तिषुः ) प्रकर्वतयोत्पद्यन्ते

ते (श्रीणानाः) सेविताः सन्तः ( अप्सु ) वाङ्मनःशरीराणां त्रिविधानामपि यत्नानां ( मृष्जत ) शुद्धिमृत्पादयन्ति ।

पदार्थ-—(सोमासः) सौम्य खभाव को उत्पन्न करने वाळे परमात्मा के आह्वादादि गुण (पवमानासः) जो मनुष्य को पवित्र कर देने बाळे हैं (इन्दवः) जो दीप्ति वाळे हैं जो कर्मयोगियों में (म) मकर्षता से आनन्द (अधन्विषुः) उत्पन्न करने वाळे हैं (श्रीणानाः) सेवन किये हुए (अप्सु) श्रीर मन और वाणी तीनों प्रकार के यहाँ में (मुझत) शुद्धि को उत्पन्न करते हैं।

भावार्थ — -परमात्मा उपदेश करते ह कि हे मनुष्यो! तुम परमात्मा के गुणों का चिन्तन करके अपने मन, वाणी तथा शरीर की शुद्धि करता। जिस मकार जळ शरीर की शुद्धि करता है और परमात्मीपासन मन की शुद्धि करता है और खाध्याय अर्थात् वेदाध्यायन वाणी की शुद्धि करता है इसी मकार परमात्मा के ब्रह्मचर्यादि गुण शरीर, मन और वाणी की शुद्धि करते हैं। 'ब्रह्म' नाम यहां वेद का है। वेद के निमित्त जो ब्रत कियर जाता है जस का नाम 'ब्रह्मचर्यं? है। इस ब्रत में इन्द्रियों का संयम भी करना अत्यावश्यक होता है। इस छिये ब्रह्मचर्यं के अर्थ बिसेन्द्रियता भी हैं। ग्रुख्य अर्थ इसके वेदाध्ययन ब्रत के ही हैं। वेदाध्ययन ब्रत इन्द्रिय संयमद्वारा शरीर की शुद्धि करता है ज्ञानद्वारा मन की शुद्धि करता है और अध्ययनद्वारा वाणी की शुद्धि करता है इसी मकार परमात्मा के सत्य, ज्ञान और धनन्तादि गुण आहाद उत्पन्न करके मन वाणी तथा शरीर की शुद्धि के कारण होते हैं। इसी अभिमाय से उपनिषदों ने '' सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म तै॰ २ । १ । इत्यादि वाक्यों में परमात्मा के सत्यादि गुणों का वर्णन किया है ॥ १ ॥

अभि गावी अधन्विषुराणे न प्रवर्ता युतीः । पुनाना इन्द्रमाशत ॥॥ अभि । गार्वः । अधन्विषुः । आर्षः । न । प्रु उवर्ता । युतीः। पुनानाः । इन्द्रम् । आशत् ॥२॥

पदार्थः — (गावः) इन्द्रियाणि कमयोगिषु (आपः, न) जलिव (प्रवता) वेगवन्ति (अभि, अधन्विषुः) भवन्ति (यतीः) वशीभृतानि भवन्ति (प्रनानाः) तानि च पवित्रीकु-वीणानि (इन्द्रम्, आशत) परमात्मानं विषयीकुर्वन्ति।

पदार्थ--(गावः) इन्द्रियें (अभि, अधन्विषुः) कर्मयोगियों में (आपः, न<sup>)</sup> जळ के समान (प्रवता) वेग वाळी होती हैं और <sup>(</sup>यतीः) वशीभृत होती हैं (पुनानाः) वे वशोकृत इन्द्रियें मनुष्य को पैवित्र करती हुई (इन्द्रम्, आश्वत) परमात्मा को विषय करती हैं।

भावार्थ — कर्मयोगी पुरुषों की इन्द्रियं परवातमा का साक्षा त्कार करती हैं। यहां साक्षात्कार से तात्पर्य्य पह है कि वे परमात्वा को विषय करती हैं जैसा कि "ह्ययते त्वग्रया बुद्ध्या सुक्ष्मया सुक्ष्मदिशिभिः" कठ० है। १२। इस बाक्य में निराकार परमात्वा बुद्धिका विषय माना गया है। इसी मकार कर्मयोगी पुरुष की इन्द्रियें परमात्वा के साक्षात्कार के सामर्थ्य को छाम करती हैं।। २।।

> प्र पवमान धन्वसि सोमेन्द्रीय पातवे । चुर्भिर्युतो वि नीपसे ॥३॥

प्र । प्वमान । धन्वसि । सोमं । इन्द्राय । पार्तवे । नृऽभिः । यतः । वि । नीयसे ॥३॥

पदार्थः—( प्र, पवमान ) हे परमात्मन् ! ( धन्विस ) भवान् सर्वत्र गमनशीलः ( सोम ) हे भगवन् ! ( इन्द्राय,

पातवे ) कर्मयोगिनः तृप्तये केवलो भवानेवोपास्यः (यतः) यस्मात् (नृभिः) ऋलगादिभिः (विनीयसे) विनयन लभ्यते भवान्।

पदार्थ--( पपनवान ) हे परमात्मन्! ( घन्नसि ) तुम सर्वत्र गतित्रील हो और (सोम, इन्द्राय) कर्मयोगी की (पातने ) तृप्ति के लियं तुम ही एकमात्र उपास्यदेव हो (यतः ) जिस लिये (नृभिः ) ऋत्विगादि लोगों के (विनीयस) विनीतमान से आप उन्हें मान्न होते हैं।

भावार्थ--परमात्मा उपदेश करते हैं कि जो पुरुष कर्मयोगी व ज्ञान थोगी हैं उनकी तृप्ति का कारण एकपात्र परमात्मा ही है। तात्पर्य यह है कि जिस नकार परमात्मा में ज्ञानं, बळ, किया इत्यादि धर्म स्वाभाविक पाय जाते हैं इसी नकार कर्मयोगी और ज्ञानयोगी पुरुष भी साधनसम्पन्न हो कर उन धर्मों को धारण करते हैं। है।

त्वं सोम नृमादनः पर्वस्व चर्षणीसहै। सस्नियों अंजुमार्यः ॥४॥

त्वं । सोम् । नृऽमादंनः । पर्वस्व । चुर्षुणिऽसहै । सस्तिः । यः । अनुऽमाद्यः ॥४॥

पदार्थः—( सोम ) हे सर्वोत्पादक ! (त्वम् ) भवान् (नृमादनः) मनुष्येभ्यः आनन्दस्य दाता (चर्षणीसहे) स्वप्रति-कूलेभ्योऽपि क्षमते (स्रास्तः) शुद्धस्वरूपः (अनुमाद्यः) सर्वथास्तुत्यः

(यः) एवंभृतोयो विशाजते स भवानेव (पवस्त्र) श्वस्मान्पावयतु ।

पदार्थ — (सोम) हे सर्वोत्पादक परमात्मन् ! (त्वं) तुम (नृपादनः ) मनुष्यों को आनन्द देने वाछे हो (चर्षणीसहे ) जो आप से विमुख मनुष्य ह उन पर भी कृपा करने वाले हो ( मिस्तिः ) गुद्ध स्वरूप हो ( अनुमाद्यः ) सर्वथा स्तृति करने योग्य हो ( यः ) जो इस मकार के गुणों का आधार सर्वोपिरिदेव आप हैं (पवस्व) आप हम पर कृपा करें।

भावार्थ — परमात्मा किसी से राग, द्वेष नहीं करते सब को स्वकर्पानुक्छ फळ देते हैं। अर्थात् एकमात्र परमात्मा ही पक्षपात से शुन्य होकर न्याय करते हैं। इसी छिये परमात्मा को यहां "चर्षणीसह" अर्थात् सब पर दया करनेवाळा कहा गया है।।।।।

इन्दो यदाद्रीभिः सुतः पृवित्रं पारिधावांसि । अरुमिन्द्रंस्य धाम्ने ॥५॥

इन्दः । यत् । अद्विभिः । सुतः । पृवित्रै । परिधावसि । अरुं । इन्द्रस्य । धाम्ने ॥५॥

पदार्थः—(इन्दो) हे परमात्मन्! लं (यत्) यदा (पवित्रं) पवित्रान्तःकरणं (परिधावित्त) अधितिष्ठति तदा (अद्रिभिः, सतः) अन्तःकरणवात्तिभिः साक्षात्कृतः (इन्द्रस्य,

( अदिभिः, मुतः ) अन्तःकरणवृत्तिभिः साक्षात्कृतः ( इन्द्रस्य, धाम्रे ) कर्मयोगिणामन्तःकरणरूपे धाम्नि ( अरम् ) अलङ्करोषि ।

पदार्थ—(इन्दो) हे परमात्मन् ! (यत्) जब तुम (पवित्रम्) पवित्र अन्तः करणों में (परिभावसि) निवास करते हो तव (अद्रिभिः, सुतः) अन्तः करण की द्वत्तिद्वारा साक्षात्कार को माप्त हुए आप (इन्द्रस्य, धाम्ने) कर्मयोगी पुरुष के अन्तः करणहपी धाम को (अरम्) अळङ्कृत करते हैं।

भावार्थ--परमात्मा अपनी न्यापकता से कर्मयोगी पुरुषों के अन्तःकरणों को अलङ्कृत करता है। यद्यपि परमात्मा प्रत्येक पुरुष के अन्तःकरण को विस्पृषित करता है तथापि कर्मयोग वा झानयोग द्वारा जिन पुरुषों ने अपने अन्तःकरणों को निर्मेल बनाया है उनके अन्तःकरण में परमात्मा का मकाभ विशेष-रूप से प्रतीत होता है। इसी छिये योगियों के अन्तःकरणों का विशेष रूप से प्रकाशित होना कथन किया गया है।।९।।

> पर्वस्व वृत्रहन्तमोक्येभिरनुमार्द्यः । शुचिः पावको अद्भृतः ॥६॥

पर्वस्व । बृत्रहृन्ऽतम् । उन्थेभिः। अनुऽमाद्यः । शुनिः । पावकः । अद्भुतः ॥६॥

पदार्थः—( वृतहन्तम ) हे अज्ञाननाशक परमात्मन् ! स्वम् ( उक्थेभिः ) यज्ञैः ( अनुमाद्यः ) मनुष्येभ्य आनन्द- दाता, ( शुचिः ) शुद्धस्तरूपः ( पावकः ) सर्वेषां पविता (अद्मुतः) आश्चर्यरूपश्चासि त्वं कृषां कृत्वा (अस्मान्) पवित्री कुरु ।

पदार्थ-( इत्रहन्तम) हे अज्ञान के नाग्न करने वाळे परमात्मन! आप ( उन्थेभिः ) यज्ञों द्वारा ( अनुमाद्यः ) मनुष्यों को आनन्द देते हैं (श्रुचिः) शुद्धस्वरूप हैं (पानकः ) सब को पवित्र करने वाळे हैं तथा ( अद्भुतः ) आर्थ्यस्य हैं आप छुपा कर ( पबस्व ) हम को पवित्र करें।

भावार्थ — परमात्मा ही इस संसार में आश्चर्यमय है अर्थात् अन्य
सब वस्तुओं का पारावार मिळ जाता है एकपात्र परमात्मा ही ऐसा
पदार्थ है जिस का पारावार नहीं । यद्यपि जिज्ञासु पुरुष उस पूर्ण को
पूर्णरूप से नहीं जान सकता तथापि उस के ज्ञानमात्र से अर्थात्
"अस्ति इत्येवीपल्रब्धव्यः" उसकी सत्ता के साक्षात्कार से पुरुष आ
नन्द का अनुभव करता है केवळ एकमात्र परमात्मा ही आनन्दमय है अन्य
सब उसी के आनन्द को लाभ करके आनन्द पाते हैं अन्यथा नहीं।।६।।

श्चिः पावक उच्यते सोमः स्रुतस्य मध्यः । देवावीर्रघशंसद्दा ॥७॥१४॥

ग्रुचिः । पावकः । डुच्यते । सोर्मः । सुतस्य । मर्ध्वः । देवऽअवीः । अघशंसऽहा ॥७॥

पद्धिः—स परमात्मा (शुन्धः) शुद्धस्वरूपः (पावकः, उच्यते ) सर्वेषां पावकश्च कथितः (सोमः ) सर्वजगदुत्पादकः (सुतस्य ) एतत्कार्य्यमात्रस्य ब्रह्माण्डस्य (मध्वः ) आधारः (देवावीः ) देवानां रक्षकः (अधरांसहा ) पापप्रशंसकानां पुंसां हन्ता चास्ति ।

पदार्थ — नह परमान्मा (श्राचः) श्रुद्धस्वरूप है (पावकः, उच्यते) सब का पवित्र करने वाळा कहा जाता है (सोमः) "स्तेत चागचरं यः स सोमः" जो सब का उत्पादक है उसका नाम यहां सोम है (सुतस्य) इस कार्यमात्र ब्रह्माण्ड का (पध्वः) अधिकरण है (देवा-वीः) देवताओं का रक्षक है (अध्यंसहा) पापों की रति करने वाळे पापमय जीवन व्यतीत करने वाळे पुरुषों का हनन करने वाळा है।

भावार्थ — जो छोग पापमय जीवन व्यतीत करते हैं परमात्मा उनकी हाद्ध कदायि नहीं करता। यद्यपि पापी पुरुष भी कहीं कहीं फलते फूलते हुए देखे जाते हैं तथापि छनका परिणाम अच्छा कदायि नहीं होता अन्त में 'यतोधर्मस्ततोजयः' का सिद्धान्त ही ठीक रहता है कि जिस ओर धर्म होता है उसी पक्ष की जय होती है इस तात्पर्य से मंत्र में यह कथन किया है कि परमात्मा पापी पुरुष और उनका अनुमोदन करने वाले दोनों का नाम्न करना है,॥॥।

इति चतुर्विशं मूक्तं, चतुर्दशो वर्गः, प्रथमोऽनुवाकश्च समाप्तः । यह चौबोसवां सूक्त और चौदहवां वर्ग तथा पिंडला अनुवाक समाप्त हुआ ।

## अथ पड़र्चस्य पञ्चविशतितमस्य सुक्तस्य-

१-६ हब्ब्ह्च्युत आगस्य ऋषिः॥पवमानः सोमो देवता छन्दः- १,३,५,६ गायत्री । २,४ निचृद्गायत्री ॥ षड्जः स्वरः॥

अथ परमात्मा मुक्तिधामत्वेन वर्ण्यतेः-

म्रुक्ति का धाम एकपात्र परमात्ना है अब इस बात का वर्णन करते हैं:--

पर्वस्व दक्षसार्घनो देवेभ्यं पीतये हरे । मरुद्धयो वायवे मदेः॥१॥

पर्वस्त । दक्षऽसार्धनः । देवभ्यः । पीतर्ये । हरे । मुरुत्ऽभ्यः । वायवे । मदः ॥१॥

षद्यिः--( हरे ) हे परमात्मन्! सर्वदुःखहर्तर्जगदीश्वर, भवान् ( वायमे ) कर्मयोगिणे पुरुषाय ( मदः ) आनन्दस्वरू-पोऽिस्ति ( मरुद्भ्यः ) ज्ञानयोगिभ्यश्च आनन्दस्वरूपोऽिस्त भवान् ( देवेभ्यः) उक्तविदुषां ( पीतये ) तृप्सै ( दक्षसाधनः ) पर्याप्तसाधनोऽिस्ति त्वस् ( पवस्व ) अस्मान् पुनिहि ।

पदार्थ — (हरे) हे परमात्मन ! सब दु: खों के हरने बाळे जग-दीश्वर ! आप (बायबे) कर्मयोगी पुरुष के लिये (मदः) आनन्द-स्वरूप हैं (महज्राः) और ज्ञानयोगियों के लिये भी आनन्दस्वरूप हैं आप (देवेभ्यः) एक विद्वानों की (पीतये) तृप्ति के लिये (दक्षसा-धनः) पर्याप्त साधनों वाले हैं। भावारि-परमात्मा के आनन्द का अनुभव केवल ज्ञानयोगी और कर्मयोगी पुरुष जो कर सकते हैं अन्य नहीं। जो पुरुष अयोगी है अर्थात् जिस पुरुष का किसी तत्त्व के साथ योग नहीं वह कर्मयोगी व ज्ञान-योगी नहीं वन सकता ॥१॥

पर्वमान धिया हितो भि योनि कनिकदत्। धर्मणा वायुमा विश्ल ॥२॥

पर्वमानं । धिया । हितः । अभि । योनि । कनिकदत् । धर्मणा । वायुं । आ । विद्या ॥२॥

पदार्थः—( पवमान ) हे सर्वेषां पावक भगवन् ! त्वम् ( धिया, हितः ) बुद्ध्या धृतः ( आभि, योनिं ) हृदयरूपे स्थाने ( कनिकदत् ) साधूपदिशन् ( आविश ) प्रविश अथ च ( धर्मणा ) अपहतपाप्मादिभिधेभैः ( वायुम् ) कर्मयोगि-विदुषो हृदय आगत्य प्रविश ।

पद्धि—(पवमान) हे सब को पवित्र करने वाळे परमात्मन् !
(धिया, हितः) बुद्धि से धारण किये हुथे आप (अभि, बोनिम्)
हत्यस्थी स्थान में (किनिकदत्) सदुपदश करते हुथे (अविश्व) प्रवेश
कीशिय और (धर्मणा) अपने अपहतपाप्पादि धर्मों द्वारा (वायुम्)
कर्मयोगी विद्वान् के हृदय में आकर, प्रवेश करें।।

भावार्थ — परमात्मा उपदेश करता है कि जो स्रोग शुद्ध बुद्धि हारा परमात्मा की उपासना करते हैं उनके हृदय को परमात्मा सदैव शुद्ध करता है। तात्पर्य यह है कि अपहतपाप्मादि परमात्मा के गुणों को वही पुरुषभारण कर सकता है जो पुरुष योगसाधनादि द्वारा संस्कृत की हुई बुद्धि के साथ परमात्मा का ध्यान करता है। इसी आभिष्ठाय से कहा है कि " दृद्यते

त्वग्रया बुद्धचा सृक्ष्मया सृक्ष्मदाशीमिः "कड० ३।१२॥ तथा"यदा प्रयः पदयते रुक्मवर्णंकर्ता रमीदा पुरुषं ब्रह्मयोनिम्। तदा विदान् पुण्यपापे विध्य निरञ्जनः परमं साम्यमुपैति"मु०३,१,३। जब जिज्ञास पुरुष उसस्यतः प्रकाश ब्रह्मको अपने योगजसामर्थ्य से देखता है ले प्रण्य पाप से छुटता है अर्थात जिस प्रकार वह परमप्रुरुप निष्पाप है उसी प्रकार वह भी निष्पाप हो कर उसके सत्यादि गुणों को धारण करता है। इसी का नाम बैदिक मत में म्रक्ति है अर्थात पापरूपी मल से छट कर ब्रह्म के अग्रत भावादि धर्मों को धारण करने का नाम म्रांक्त है इसीछिये "ब्रह्मविदा-ट्नोति परम् " और "अमृतत्वमान्ज्यः " इत्यादि उपनिपद्यावयों में उसको अमृत शब्द से कथन किया है केवल उपानिपदों में ही नहीं किन्त वेद के बहुत से पन्त्रों में अपृत शब्द से प्रक्त पुरुषों का कथन किया है जैसे कि "कस्यन्नं कतमस्यामृतानांमनामहे " ऋग्०—१।२।२४।१॥ और " अग्नेर्वयं प्रथमस्यामृतानां मनामहे ऋगु॰--१।२४।१॥ इत्यादि मन्त्रों से स्पष्ट है कि अमृत यहां म्रक्त प्ररुपों का नाम है। क्यों कि अमतानाम यह निर्धारण पृष्ठी है और निर्धारण बहुतों में से ही किया जाता है इससे स्पष्ट है कि बहुत यहां मुक्त जीव ही छिये जा सकते हैं अन्य नहीं ॥

जो छोग इन मंत्रों के अर्थ पुनर्जन्म के करके अमृतों के अर्थ देव-ताओं के करते हैं उनके मत में भी देव मुक्त पुरुष ही हो सकते हैं।

यदि कहा जाय कि देव विद्वानों का नाम है तो यहां यह स्मरण रखने योग्य है कि यहां विद्वानों का कोई प्रसङ्ग नहीं, प्रमङ्ग यहां मुक्त पुरुषों का ही है। याक्ति इसमें यह है कि वहुत से जीवों को अमृतभाव पाय हो। तभी 'अमृतानाम्' यह वहुवचन कहा जा सक्ताह। यदि उत्पत्तिनाश न होने के अभिनाय से यहां अमृत शब्द का प्रयोग होता तो "न मृत्यु-रासीदमृतंन" इस मन्त्र में मृत्यु के मुकाबिछे में अमृत शब्द का प्रयोग न होता। मृत्यु के प्रतिपक्षी अमृत शब्द का प्रयोग इस बात को सिद्ध

करता है कि जिसपुरुष ने अमृत पद का लाभ किया है उसी का नाम यहां अमृत है अन्य का नहीं इससे स्पष्ट रीक्किसे मुक्तपुरुषों का ग्रहण पाया जाता है।

जो लोग उक्त मन्त्रों के यह अर्थ करते हैं कि उक्त दोनों मन्त्र वद् जीवों की प्रार्थना का वर्णन करते हैं वे वद के आश्रय स सर्वया अनिभन्न हैं। क्योंकि बद्ध जीव की प्रार्थना एनः माता पिता के बन्धन में पड़ने की कदापि नहीं हो सकती । क्योंकि इन मन्त्रों के अन्त में "पितरं च हशेयं मातरं च " अर्थात् में पुनः माता पिता को देख्ं वह कदापि नहीं हो सकता। क्योंकि मातापिता का देखना वही चाहता है जिनने देर से इस संसारचक्र के बाता पिता को त्यागा हुआ है इस से स्पष्ट सिद्ध है कि यहां मुक्त जीव की प्रार्थना है बद्ध जीव की नहीं इसके निषय में " सयोवे तत्परमं ब्रह्म वेद ब्रह्में अवित नास्याब्रह्माविस्कुले भवति "

इस ममाण से यह पात्रा जाता है कि ब्रह्मवेता मुक्त पुरुष का भी कुल होता है उसके कुछ में कोई अब्रह्मवित् नहीं होता, अथवा इसके अर्थ ये भी किये जा सकते हैं कि इस मुक्त पुरुष का जन्म "अब्रह्मवि-त्कुले = अब्रह्मविदां कुछे न भवति" अर्थात् अब्रह्मवेताओं के कुछ में नहीं होता किन्तु ब्रह्मवेताओं के ही कुल में होता है, इस से स्पष्टिसिद्ध है कि मुक्त पुरुष का जन्म लोकोपकार के लिये किर भी होता है इसी का नाम मुक्ति से पुनराष्ट्रीत है।

इतना ही नहीं "यं यं लोकं मनसा संविभाति विशुद्धमत्यः कामयते यांश्च कामान् । तं तं लोकं जयते तांश्च कामान् " मुक्त पुरुष निस निस लोक विशेष की कामना करता है उसी उसी लोक विशेष में जाकर उत्पन्न होता है इसी अभिषाय से "ते ब्रह्मलोके-षु परान्तकाले प्रामृतात परिमुच्यान्त सर्वे " इस वाक्य में मुक्ति सं पुनराहित्त का कथन किया है । जो यह कहा जाता है कि "ज्यम्बकं यजामहे सुगिन्धि पुष्टिवर्धनम् उद्योरकिमवबन्धनान्नमृत्योमुक्षीय मामृतात् " इस मन्त्र में अमृत रहने की प्रार्थना की गयी है इससे म्रिक नित्य मिद्र होती है।

इसका उत्तर यह है कि यदि स्वभावसिद्ध मुक्ति से पुनराष्ट्राति नहीं होती तो मुक्त रहने की पार्थना ही क्यों की जाती जिस प्रकार दुःखिनद्यत्ति की पार्थना है तो दुःख्याप्त था तब दुःखिनद्यत्ति की प्रार्थना है इसी प्रकार मुक्ति से पुनराष्ट्रात्ति प्राप्त थी तभी उससे न छूटने की प्रार्थना की गवी।

अन्य बात यह है कि पार्थना जिस वस्तु की की जाती है वह
सम्पूर्ण ही पुरुष को ज्यों की त्यों पाप्त हो यह नहीं कहा जा सकता
क्योंकि जिन मन्त्रों में यह प्रार्थना है कि हे ईश्वर ! आप हमको सब
ऐश्वर्य दें तो क्या जीव को कश्री सब ऐश्वर्य पाप्त हो सकता है ? यदि
यह कहा जाय कि यहां उपचार है अर्थात सब ऐश्वर्य से तात्पर्य बहुत
ऐश्वर्य का है तो क्या ''मृत्योर्मुक्षीय मामृतात्" इस वाक्य में अधिक
काल तक मुक्त से अविमक्त होने के अथ नहीं लिये जा सकते ?

अस्तु। मुख्य प्रमङ्ग यह है कि अमृत घद वेद में बहुषा मुक्ति के छिये आता है और कहीं २ ब्रह्म स्वरूप के छिये भी आता है उक्त पत्त्र में अमृत पद ब्रह्म के स्वरूप को कथन करता है इसिलिये कोई दोष नहीं क्योंकि अमृत पद के निर्णय के लिये विशेष नियम यह है कि जहां अमृत पद में एकवचन होता है वहां प्राय: अमृत शब्द ईश्वर के स्वरूप का बोधक होता है और जहां दिवचन वा बहुवचन होता है वहां मुक्त पुरुषों का ब्रह्म होता है । इस नियम का व्यभिचार केवल "नमृत्युरामीदमृतं न तिर्हि" इसी वाक्य में पाया जाता है इसका कारण यह है कि यहां अमृत पद मृत्यु का प्रतिद्वन्द्वी है इसिलिये यहां एकवचन भी मुक्ति को कहता है अन्यत्र कहीं नहीं, अन्यत्र सर्वत्रेव अमृत शब्द एकवचनान्त है, वेद में सर्वत्र ईश्वर के स्वरूप को कथन करता है, इमिलिये "मृत्यों मुक्षीय मामृतात्" यहां ईश्वर के स्वरूप से मत दूर हो यह अर्थ है ॥२॥

सं देवैः शोभते वृषां कृवियोंनाविधं प्रियः । वृत्रहा देववीतंमः ॥३॥

सं । देवैः । शोभते । वृषां । कृविः । योनो । अधि । प्रियः। वृत्रुऽहा । देवऽवीतंमः ॥३॥

पदार्थः — सर्वजगज्जनकः स परमात्मा ( देवैः ) दिव्य-शक्तिभः ( सं, शोभते ) द्याततेतराम् (वृषा ) सर्वकामदः, (कविः ) सर्वज्ञः, ( योनौ, आधि ) प्रकृतिरूपायां योनौ अधि-ष्ठानरूपेण विराजमानः, ( प्रियः ) सर्वप्रियः, ( वृत्रहा ) अज्ञा-नध्वंसकः ( देववीतमः ) विदुषां हृदये प्रकाशरूपेण विराजमा-नश्चास्ति ।

पद्धि— सर्व जगत् का उत्पादक वह परमात्मा (देवै:) दिव्य-शक्तियों के द्वारा (सं, शोभते) शोभा को प्राप्त हो रहा है (हवा) सव कामनाओं का देने वाला है (किवः) मर्वज्ञ (योनी, अधि) प्रकृतिरूप योनि में अधिष्ठित अर्थात् अधिष्ठानरूप से जो विराजमान है (प्रियः) वह सर्विथय और (हजहां) अज्ञान का नाश करने वाला (देववीतमः) विद्वानों के हृदय में प्रकाशरूप से विराजमान है।

भावार्थ--यद्यपि परमात्मा सर्वत्र परिपूर्ण है तथापि उसको साक्षात् करने वाछ विद्वानों के हृदय में विशेषरूप से विराजमान है इसी अभिपाय से गीता में कहा है कि "नाहं प्रकाशः सर्वस्य योगमाया-समावृतः" माया के सम्बन्ध के कारण परमात्मा सबको अपने २ हृदय में प्रतीत नहीं होता वरन सबके हृदय में आकाश्चवत् परिपूर्णरूप से विराजमान है ॥३॥

मुक्तपुरुषाः तस्य ब्रह्मणः स्वरूपं निवसन्तीत्युच्यते:-

अब इस वात का कथन करते हैं कि मुक्त पुरुष उस ब्रह्म के स्वरूप में निवास करते हैं:—

> विश्वां रूपाण्यांविश्वन्धुंनानो यांति हर्येतः । यत्रामृतांस आसते ॥४॥

विश्वां । रूपाणि । आऽविशन् । पुनानः । याति । हुर्यतः। यत्रं । अमृतांसः । आसंते ॥४॥

पद्रार्थः--( पुनानः ) सर्वान् पवित्रयन् परमात्मा (विश्वा, रूपाणि ) सर्वाणि रूपाणि ( आविशन् ) प्रविशन् ( हर्यतः ) स्वसौन्देर्यण ( याति ) सर्वे प्राप्तो भवति ( यत्र ) यस्मिन् ब्रह्माणे ( अमृतासः ) मुक्तिपदं मुञ्जाना मुक्ताः पुरुषाः ( आसते ) निवसन्ति तद् ब्रह्म सर्वे पुनाति ।

पद्रिश्च—( पुनानः ) सवको पवित्र करता हुआ ( विश्वा, रूपाणि ) सब रूपों में ( आविश्वन् ) प्रवेश करता हुआ ( हर्पतः ) अपनी कमनीयता से ( याति ) सर्वत्र प्राप्त है ( यत्र ) जिस ब्रह्मरूप में ( अमृतासः ) म्राक्ति पद को भोगते हुये ( आसते ) मृक्त पुरुष निवास करते हैं वह ब्रह्म सबको पवित्र करने वाला है ।

भावार्थ — परमात्मा प्रत्येक वस्तु के भीतर व्यापक है अर्थात् विह प्रत्येक रूप में प्रविष्ठ है, इसी तात्पर्य से उपनिषद् में कथन किया है "रूपं रूपं प्रतिरूपो बभुव" मत्येकरूप में परमात्मा तद्दूप हो रहा है अर्थात् उसी की सत्ता से उस रूप की मनोहरता है इस प्रकार का जो सर्वाधिकरण परमात्मा है उसी में मुक्त पुरुष जाकर निवास करते हैं ॥४॥

अरुषो जनयन्गिरः सोर्मः पवत आयुषक् । इन्द्रं गच्छन्कविकातुः ॥५॥

अरुषः । जनयंत् । गिर्रः । सोर्मः । पृवृते । आयुषक् । इन्द्रं । गच्छंत् । कविऽक्रंतुः ॥५॥

पदार्थः—( अरुषः ) प्रकाशमानः परमात्मा ( गिरः ) वेदरूपा गिरः ( जनयन् ) उत्पादयन् ( सोमः ) संसारस्य स्नष्टा (इन्द्रं) जीवात्मानं (आयुषक्) यः कर्भयोगे संसक्तस्तम् (गच्छन्)

प्राप्तुवन् (पवते) पवित्रयति सच परमात्मा (कविक्रतुः) सर्वज्ञः।

पदार्थ--(अरुप:) प्रकाशनान परमात्मा (गिरः) वेदरूप वा-णियों को (जनयन्) उत्पन्न करने वाळा (सोगः) संसार के उत्पन्न करने वाळा (इन्द्रं) जीवात्मा को (आयुपक्) जो कि कर्मयोग में छगा हुआ है (गच्छन्) प्राप्त हो कर (पवते) पवित्र करता है (कविकतुः) वह परमात्मा सर्वेष्ठ है।

भावार्थ — ग्रुभाश्चम कर्षे के द्वारा परमात्मा प्रत्येक जीव को माप्त है। अर्थात् उनको ग्रुभाश्चम कर्मे के फड देता है। और वही पर-मात्मा वेदरूप वाणियों का प्रकाश करके पुरुषों को ग्रुभाग्नुभ मार्ग दर्शा कर ग्रुभ कर्में की ओर प्रेरणा करता है ॥५॥

> आ पवस्व मादिन्तम पावित्रं धार्रया कवे । अर्कस्य योनिमासदम् ॥६॥१५॥

आ । पुवस्व । मृदिन्ऽतम् । पुविन्नं । धार्रया । कुवे । अर्कस्य । योनिं । आऽसदं ॥६॥ पद्र्थि:—( अर्कस्य ) ज्ञानरूपप्रकाशस्य (योनिं) स्थानम् ( आसदम् ) प्राप्तुम् ( मदिन्तम ) हे आनन्दस्यरूप भगवन्, (धारया) आनन्दवृष्ट्या (पवित्रं) मां पुनीहि। (कवे) हे सर्वद्रष्टः, त्वम् ( आपवस्व ) सर्वतेमां पावित्रय ।

पद्रश्चि— (अर्कस्य) ज्ञानरूप प्रकाश के (योनिं) स्थान की (आसदम्) प्राप्ति के किये (मदिन्तम्) हे आनन्दस्वरूप भगवन, आप (धारया) आनन्द की दृष्टि द्वारा (पवित्रं) इमकी पवित्र करें (कवे) हे सर्वदृष्टः, (आपवस्व) सब और से आप इमकी पवित्र करें।

भावार्थ -- जो छोग शुद्ध हृद्य से परमात्मा की उपासना करते हैं उन के हृदय में ज्ञान का प्रकाश अवश्यमेव होता है वे छोग सूर्य्य के समान प्रकाशमान होते हैं ॥६॥

> इति पञ्चिवंशातितमं सूक्तं पञ्चदशो वर्गश्च समाप्तः । यह २५ वां स्क और १५ वां वर्ग समाप्त हुआ।

अथ षड्डचस्य षड्विंशतितमस्य स्रक्तस्य— १-६ इध्मवाहो दार्ढच्युत ऋषिः॥ पवमानः सोमो देवता । छन्दः-१,३-५ निचृद्गायत्री । २,६ गायत्री ॥ षड्जः स्वरः॥

अधेश्वरः केन प्रकारेण बुद्धिविषयो भवतीत्युच्यते— ईश्वर किस मकार बुद्धिविषय होता है अब इस बात का उपदेश करते हैं:—

## तमंम्रश्चन्त वाजिनंमुषस्थे अदितेरिषे । विप्रांसो अण्ब्यां धिया ॥१॥

तं । अमृक्षन्त् । वाजिनं । उपज्ये । अदितेः । अधि । विप्रक्षिः । अण्व्यो । धिया ॥१॥

पदार्थ—( विप्रासः ) धारणाध्यानादिसाधनैः शुद्धबुद्धयो-जनाः ( अण्व्या ) सक्ष्मया ( धिया ) बुद्धा (अदितः, आधे) सत्यादिज्योतिषामधिकरणरूपं ( तं, वाजिनम् ) तं बलुखरूपं परमात्मानं ( उपस्थे ) स्त्रीयान्तःकरणे (अमृक्षन्त) शुद्धज्ञान-चिषयीकुर्वन्ति ।

पद्रश्चि——(विष्रासः) धारणाध्यानादि साधनों से शुद्ध की हुई बुद्धि वाळे ळोग (अण्ट्या) सुक्ष्म (धिया) बुद्धिद्वारा (अदितेरिधि) सत्यादिक ज्योतियों के अधिकरण स्वरूप (तं, वाजिनं) उस बळस्वरूप परमात्मा को (उपस्थ) अपने अन्तः करण में (अमुक्षन्त) शुद्ध ज्ञान का विषय करते हैं।

भावार्थ — जिन छोगो ने निर्विकरंप, सविकरंप समाधियों द्वारा अपने चित्रहाति को स्थिर करके बुद्धि को परमात्मविषयिणी बनाया है, वे छोग सुक्ष्म से सूक्ष्म परमात्मा का साक्षात्कार करते हैं। अर्थात् उसकी आत्मसुख के समान अनुभव का विषय बना छेते हैं। तात्पर्र्य पह है कि जिस प्रकार अपने आनन्दादि गुण प्रतीत होते हैं इसी प्रकार योगी पुरुषों को परमात्मा के आनन्दादि गुण की प्रधीती होती है।।१॥

अथोक्तस्वरूपस्य साक्षात्काराय प्रकारान्तरं कथ्यतेः---

अब उक्त स्वरूप के साक्षात्कार का अग्य पकार कथन करते हैं:--

तं गावो अभ्यंन्षत सहस्रंघार्मक्षितम् । इन्दुं धर्तारमा दिवः ॥२॥

तं । गावंः । अभि । अहुपत् । सहस्रंऽघारं । अक्षितं । इन्दुं । घर्तारं । आ । दिवः ॥२॥

पदार्थः — (गातः) इन्द्रियाणि (तम्) तं परमात्मानम् (अभ्यन्षत) स्वविषयं कुर्वन्ति यः परमात्मा (सहस्रधारम् ) विविधवस्तूनां धर्ता, (अक्षितम् ) अन्युतः, (इन्दुम् ) परमै-श्रय्यसम्पन्नः (दिवः, आधर्तारम् ) घुलोकादीनां धारकश्चास्ति॥

पदार्थ--(गावः) "गच्छन्ति विषयानिति गाव इन्द्रि-याणि' इन्द्रियें (तम्) उस परमात्मा को (अभ्यसूषत) अपना विषय बनाती हैं, जो परमात्मा (सहस्रधारम्) अनेक वस्तुओं का धारण करने वाळा, (अक्षितम्) अच्युत, (इन्दुम्) परमैश्वर्यसम्पन्न (दिवः, आधर्त्तारम्) तथा युळोक पर्यन्त ळोकों का धारण करने वाळा है।

भावार्थ-जो परमात्मा ग्रुभ्वादि छोकों का आधार है और जिस में अनन्त प्रकार की वस्तुएं निवास करती हैं वह शुद्ध इन्द्रियों द्वारा साक्षात्कार किया जाता है ॥२॥

तं वेघां मेघयांह्यन्पर्वमानुमधि द्यवि । धूर्णिसं भूरिधायसम् ॥३॥ तं । वेधां । मेघयां । अह्यन् । पर्वमानं । अधि । द्यवि । धर्णिसिं । भूरिऽधायसम् ॥३॥ पदार्थः--( तं, वेधाम् ) तं स्नष्टारं परमात्मानं ( मेधया,

अद्यन् ) विद्वांसः स्त्रबुद्धिविषयीकुर्वेन्ति (पवमानं ) यः सर्व-पविता, (अधि, द्यवि ) द्युलोकमधिष्ठानरूपेण अधिष्ठाता, (धर्णासे ) सर्वोधारः (भुरिधायसम् ) अनेकवस्तृनामुत्पाद-

कश्चास्ति ।

पद्रिश्च—(तम्, देधां) उस स्रष्टिकर्त्ता परमात्मा को (मेधया, अह्मन्) विद्वान् छोग अपनी बुद्धि का विषय बनाते हैं जो (पवमानम्) सब को पवित्र करने वाछा है और (अधि, द्यवि) जो बुक्रोक में अधिप्रातारूप से स्थित है (धर्णासम्) सबको भारण करने वाछा

भावार्थ-- उक्त परनात्मा जो सब छोक छोकान्तरों का आधार है उसको योगादि साधनों द्वारा संस्कृत बुद्धि से योनी जन विषय करते

तथा ( भूरिधायसम् ) अनेक वस्तुओं का रचियता है।

ह उसका योगादि साधना द्वारा संस्कृत बुद्धि स योगा जन विषय करते हैं। इस मन्त्र में जो परभात्मा को वेघा अर्थात् "विधित लोकान्

विद्धातिनि वा वेधाः"विधाता रूप से वर्णन किया है इसका तात्पर्य यह है कि परमात्मा सब वस्तुओं का निर्माण कर्ता है इसी अभिनाय से

" सूर्याचन्द्रमसौ धाता यथापूर्वमकल्पयत् " ऋ, सृ, १९ में यह कथन किया है कि सूर्य चन्द्रमा आदि ज्योतिमर्य पदाशें का निर्माण एकमात्र परमात्मा ने ही किया है। सूर्य चन्द्रमा यहाँ उपलक्षण हैं वस्ततः

सब ब्रह्माण्डों का निर्माता एक परमात्मा ही है कोई अन्य नहीं ।।३।।

तमहान्भुरिजोधिया संवसानं विवस्वतः।

पतिं वाचो अदोभ्यम् ॥४॥

तं । अह्यन् । भुरिजोः । धिया । संऽवसानं । विवस्तंतः । पति । वाचः । अदोभ्यं ॥शा पदार्थः—(वाचः, पतिं) ऋग्वेदादिवाचां पतिं, (अदाम्यं) निष्कपदं सेवनियं, (संवसानं) व्यापकरूपेण सम्पूर्णेश्रह्माण्डे वर्तमानं (तं) तं परमात्मानं (विवस्ततः) तस्य प्रकाशरूपस्य (भुरिजोः) शक्तीश्र्य विद्वांसः (धिया) स्त्रबुद्धा (अह्यन्) पर्यन्ति ।

पदार्थ — (वाचः, पतिम्) जो ऋग्वेदादि वाणियों का पति
परमात्मा है और (अदाभ्यम्) जो निष्कपट सेवन करने योग्य है
(संवसानम्) सम्पूर्ण ब्रह्मण्डों में व्यापक है (तम्) उस परमात्मा को
तथा (विवस्वतः) उस पकाशस्त्ररूप की (ध्रुरिजोः) शक्तियों को
विद्यान कोग (थिया) अपनी बुद्धि से (अहान्) साक्षात्कार करते हैं।

भावार्थ — जिस पकाशस्वरूप परमात्मा से ऋगादि चारो वेद जत्पन्न होते हैं, अर्थात् ऋगादि वेद जिसकी वाणीरूप है वह परमात्मा योगी-जनों के ध्यानगोचर होकर जनको आनन्द का प्रदान करता है ॥४॥

> तं सानावधि जामयो हीरें हिन्वन्सिद्रिंभिः । हुर्युतं भूरिचक्षतम् ॥५॥

तं । सानों । अघि । जामयः । हरिं । हिन्वन्ति । अदिऽभिः । हर्यतं । भूरिंऽचक्षसम् ॥५॥

पदार्थः—(जामयः) इन्द्रियवृत्तयः (तं) तस्य पर-मात्मनः (सानौ, अधि) उन्नतोन्नतप्रदेशे (अद्विभिः) स्वश-क्तिभिः (हिन्वन्ति) प्रेरयन्ति यः (हिर्रे) भक्तद्भुः स्वविहन्ता, (हर्यतम्) प्रख्यादिपरिणामेषु हेतुभृतः (भृरिचक्षसम्) सर्व-ज्ञश्चास्ति। पद्रशि——(जामयः) इन्द्रियहित्ये (तं) उस परमात्मा को (सानौ, अधि) उच्च से उच प्रदेश में (आद्रिभिः) अपनी शक्तियों से (हिन्दिन्त) पेरणा करती हैं जो कि (हिरम्) भक्तों के दुःख को हरने वाला और (हर्षतम्) प्रख्यादि परिणामों में हेतुभूत तथा (भूरिचक्ष-सम्) सर्वन्न है।।

भावार्थ— उक्त परमात्मा ही जगत् के जन्मादिकों का हेतु है अर्थात् उसी से जगत् की उत्पत्ति, स्थिति तथा प्रक्रय होता है। वह परमात्मा हिमाछय के उच्च से उच्च प्रदेशों में और सागर के गम्भीर से गम्भीर स्थानों में विराजमान है। उस सर्वज्ञ का साक्षात्कार चित्तहित्ति- निरोधक्ष्पी योगद्वारा ही हो सकता है अन्यथा नहीं ॥५॥

तं त्वां हिन्वन्ति वेधसुः पर्वमान गिराबुधंम् । इन्द्विन्द्रांय मत्सरम् ॥६॥१६॥

तं । त्वा । हिन्वन्ति । वेधसंः । पर्वमान । गिराऽवृधं । इन्दो इति । इन्द्रीय । मत्सरम् ॥६॥१६॥

पदार्थः -- (पत्रमान) हे सर्वस्य पवितः परमात्मन्, (तम्, गिरातृधम्) पूर्वोक्तगुणसम्पन्नं वेदवाग्मिः प्रकाशमानं (ला)भवन्तं (वेधसः) विद्यांसः (हिन्वन्ति) साक्षात्कुर्वन्ति । (इन्दो) हे परमैश्वर्यसम्पन्न भगवन्, यो भवान् (इन्द्राय) अज्ञानिजीवेभ्यः (मत्सरम्) अत्यन्तगृढोऽस्ति ॥

पद्धि—( पवमान ) हे सब को पवित्र करने वाळे परमात्मन्! (तम्, गिराष्ट्रधम् ) उस पूर्वोक्तसुणसम्बन्ध और वेदवाणियों से प्रकाश-मान (त्वा ) आप को (वेधसः ) विद्वान् छोग (हिन्वन्ति ) साक्षात्कार करते हैं। (इन्दो) हे परमैश्वर्धसम्पक्ष भगवन् ! आप (इन्द्राय, मत्सरम्) अज्ञानी जीव के छिये अत्यन्त गूढ़ हो।

भावार्थ — परमात्मा के साक्षात्कार करने के लिय मनुष्य को संयमी होना आवश्यक है। जो पुरुष संयमी नहीं होता उसको परमात्मा का साक्षात्कार कदापि नहीं होता। संयम मन, वाणी तथा श्ररीर तीनों का कहलाता है। मन के संयम का नाम श्रम और वाणी के संयम का नाम वावसंयम, और शन्दियों के संयम का नाम दम है। इस मकार नो पुरुष अपनी शन्दियों को संयम में रखता है और अपने मन को संयम में रखता है तथा व्यर्थ बोलता नहीं किन्तु वाणी को संयम में रखता है, वह पुरुष संयमी तथा दभी कहलाता है। इसका वर्णन शतपथ बाह्मण में विस्तार पूर्वक है। वहां यह लिखा है कि देव और असुर में यहीं भेद है कि देव दमी अर्थात् शन्दियों को दमन करने वाले मनुष्यवर्थ के नाम है और शन्दियारामी विषयपरायण लोगों कह नाम असुर है। उक्त मन्त्र में परमात्मा ने यह उपदेश किया हं कि हे मनुष्यो! तम इन्द्रियारामी और अज्ञानी मत बनों किन्तु तम विद्वान् बन कर संयमी बनो यही मनुष्य जन्म का फल है ॥ई॥

इति षड्विंशतितमं सूक्तं षोर्डशो वर्गश्च समाप्तः !

यह छबीसबां स्क और सोलहवां वर्ग समात हुआ ॥

अथ षड्डस्य सप्तविंशतितमस्य सूक्तस्य ।

१–६ नृमेधं ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः-१,६ निचृद्गायत्री । ३-५ गायत्री ॥ षड्जः स्वरः ॥

अथोक्तपरमात्मनो विविधशक्तयो वर्ण्यन्ते-

अब चक्त परमात्मा की नाना शक्तियों को वर्णन करते हैं-

एष क्विर्भिष्ट्वंतः पृवित्रे अधि तोशते । पुनानो व्नन्नप् सिर्थः ॥१॥

एषः । कृतिः । अभिऽस्तुंतः । पृतित्रे । अधि । तोशुते । पुनानः । प्रन् । अपं । सिर्धः ॥१॥

पदार्थः—( एषः ) अयं परमात्मा ( कविः ) सर्वज्ञः, ( आभिष्टुतः ) सर्वैः स्तुत्यः, ( पवित्रे, अधि ) अन्तःकरणमध्ये ( तोशते ) प्राप्तो भवति, ( स्निधः ) दुराचारान् शत्रून् ( अपझन् ) नाशयन् ( पुनानः ) सत्कीभणः पवित्रयति ।

पद्रार्थ्य - एपः ) यह परमात्मा (कविः) सर्वज्ञ है (अभि-ण्डुतः) सब को स्तुति के योग्य है (पिवित्रे, अधि ) अन्तःकरण के मध्य में (तोश्चते) प्राप्त होता है (स्निधः) दुराचारी शत्रुओं को (अप, झन्) नाश करता हुआ (पुनानः) सरकर्षियों को पिबत्र करता है।

भावार्थ--परमात्मा दुष्टों का दमन करके सदाचारियों को उन्नतिश्रील बनाता है। उसके पाने के लिये अपने अन्तःकरण को पवित्र बनाना चाहिये। जो लोग अपने अन्तःकरण को पवित्र नहीं बनाते वे उस को कदापि उपलब्ध नहीं कर सकते ॥१॥

पुष इन्द्रीय वायवे स्वर्जित्परि षिच्यते ।
पवित्रे दक्षसार्धनः ॥२॥
पुषः । इन्द्रीय । वायवे । स्वःऽजित् । परि । सिच्यते ।
पवित्रे । दक्षऽसार्धनः ॥२॥

पदार्थः—( एषः ) स उक्तः परमात्मा ( वायवे, इन्द्राय ) कर्मयोगिन मुलभः, ( खर्जित, परिषिच्यते ) विजितमुखास्वादैः पुरुषैः सन्तियते ( पवित्रे ) पवित्रान्तः करणे ( दक्षसाधनः ) मुनीतिं ददाति च ।

पदार्थ — (एषः) वह उक्त परमान्मा (बायवे, इन्द्राय) कर्मे-योगी के लिये छुलभ होता है (स्वर्जित्, परिषिच्यते) जिन लोगों ने सुख को जीत लिया है चन लोगों से सत्कृत होता है और (पवित्रे) पवित्र अन्तःकरण में (दक्षसायनः) सुनीति का देने वाला है।

भावार्थ — जो लोग परमात्मा पर दद विश्वास रखते हैं उनको परमात्मा सुनीति का दान देता है 'और वह परमात्मा जिन लोगों ने विषयजन्य सुख को जीत लिया है उन्ही की चित्तद्वतियों का विषय होता है।

वा यों कहो कि कमयोगी लोग अपने उग्र कर्मी द्वारा उमको उपलब्ध्य करके उसके भावों को पाप्तहोते हैं। जो लोग आलसी बन कर अपने जन्म को व्यर्थ व्यतीत करते हैं उनका उद्धार कदापि नहीं होता॥ सा

एष नृभिर्वि नीयते दिवा मुर्घा वृषा सुतः।

सोमो वनेषु विश्ववित् ॥३॥

एषः । नृऽभिः । वि । नीयते । दिवः । मूर्धा । वृषां । सुतः । सोर्मः । वनेषु । विश्वऽवित् ॥३॥

पदार्थः—(एषः) अयं परमात्मा (वनेषु, सोमः) प्रार्थनासु सौम्यः, (दिवः, मूर्षा) स्नाकेस्यच मस्तकरूपः, (वृषा) सर्वकामदः, (स्ताः) स्वयंसिद्धः (विश्ववित्) सर्वज्ञश्च एवभृतः परमात्मा

( नृःभिः, विनीयते ) मनुष्यैरुपास्यो भवति ।

पदार्थ — (एषः) यह परमात्मा (वनेषु, सोमः) प्रार्थनाओं में सौम्यस्वभाव वाला है (दिवः, मूर्घा) और द्युलोक का मूर्घारूप हैं (हुपा) सब कामनाओं को देने वाला है (सुतः) स्वयंतिद्ध है (विश्ववित्) सर्वेज्ञ है एवं भूत परमात्मा (हाभिः, विनीयते) मनुष्यों का उपास्य देव है।

भावार्थ — इथर की आज्ञा को पाळन करने वाळे नम्र पुरुषों के छिये परमात्मा मौम्य स्वभाव है और जो उद्दृष्ट अनाज्ञाकारी हैं उन के छिये परमात्मा उग्ररूप हैं। उक्त परमात्मा से सदैव अपने कल्याण की पार्थना करनी चाहिये॥॥॥

एप गृद्यरंचिक्रदृत्पवंमानो हिरण्युयुः। इन्दुः सत्राजिदस्तृतः ॥४॥

ष्पः । गृब्युः । अचिकदत् । पर्वमानः । हिरुण्युऽयुः । इन्दुः । सत्राऽजित् । अस्तृतः ॥४॥

पदार्थः--( अस्तृतः, एपः ) अयमुक्ते।ऽविनाशी परमात्मा ( सत्राजित ) सर्वविधशत्रूणां विजयं कृत्वा सदाचारिभ्यो धनं ददाति किंच ( पवमानः ) मुनानः ( आचिक्रद्त्त ) निर्भयता- मुपित्शति स एव परमात्मा ( गब्युः ) भुम्यादि धनं वितरित ( इन्दुः ) प्रकाशरूपश्चास्ति ।

पद्धि — (अस्तृतः, एपः) यह उक्त अविनाशी परमात्मा ( सत्रा-जित् ) सब प्रकार के शतुओं को जीत कर सदाचाि यों को (हिर्ण्ययुः) धन देता है और (प्रवानः) प्रवित्र करता हुआ ( अचिक्रदत् ) निर्भयता का उपदेश करता है और वहीं प्रमात्मा ( गन्युः ) भूम्यांदि धनों का दाता है ( इन्दुः ) प्रकाशस्वरूप है ॥।।। भावार्थ — परमात्मा जिन लोगों पर प्रसन्न होता है उनको भूम्यादि धनों का स्वामी बनाता ई और उनको हिम्प्यादि ऐश्वयों का स्वामी बना कर उनसे शत्रुओं को परास्त कराता है ॥४॥

> एष सूर्येण हासते पवमानो अधि चिव । पवित्रे मत्सरो मदः ॥५॥

एषः। सूर्येण । हामते । पवमानः । अधि । द्यवि । पवित्रे । मत्सरः । मदंः ॥५॥

पदाथः—(एषः) अयं परमातमा (सर्येण, हासते) सर्यमपि स्वतेजसा परिभवति, (पवमानः) सर्वे पवित्रयति, (अधि, द्यवि) द्युलोकादिसमस्तलोकेषु विराजते (पवित्रे-मत्सरः, मदः) विशुद्धान्तःकरणान्मनुष्यान् स्वानन्देनानन्द-यति च।

पद्धि——( एषः ) यह परमात्मा ( सूर्येण, हासते ) सूर्य को भी अपने तेज से तिरस्कृत करता है (पवमानः) सबको पवित्र करते वाला है ( अधि, द्यवि) और द्युलोकादि सम्पूर्ण कोकों में विरामान है ( पवित्रे, मत्सरः, मदः ) पवित्र अन्तःकरण वाल पुरुषों को, अपने आनन्द से आनन्दित करता है।

भावार्थ--परमात्मा की सत्ता से ही सूर्य चन्द्रमाआदि प्रकाशित होते हैं और वही परमात्मा सब छोकान्तरों का अधिष्ठाता है; उसी में चित्तहति छगाने से पुरुष आनन्दित होता है अन्यथा नहीं ॥५॥

> एष शुब्म्यंसिष्यदद्न्तरिक्षे चृपा हरिः। पुनान इन्दुरिन्द्रमा ॥६॥१७॥

एषः । शुष्मी । आसिस्यद्त् । अन्तिः शि । वृषां । हिर्रः । पुनानः । इन्द्रुः । इन्द्रं । आ ॥६॥

पद्राधः — ( एषः ) अयं ( शुष्मी ) बलवान् परमात्मा ( अन्तरिक्षे, असिष्यदत् ) सर्वमन्तरिक्षं व्याप्नाति ( वृषा ) सर्वकामप्रदः, ( हरिः ) दुखस्य हर्ता, ( पुनानः ) सर्वस्य पविताः ( इन्द्रः) सर्वत्र प्रकाशमानः ( इन्द्रम, आ ) कर्मयोगि-पुरुषान् प्राप्नोति ।

पद्रश्चि—(एपः) यह (शुष्मी ) बळवान परमातमा (अन्ति हिंस, अभिष्यदत्) अन्ति रिक्ष में सर्वत्र व्याप्त हो रहा है (ष्ट्रषा) सब कामनाओं का देने वाला और (हिन्ः) दुख का हरने वाला; (पुनानः) सब को पवित्र करने वाला; (इन्द्रुः) सर्वत्र प्रकाशमान; (इन्द्रुम्, आ) कर्म-योगी पुरुष को प्राप्त होता है ॥६॥

भावार्थ-सिचिदानन्दस्वरूप ब्रह्म जो सर्व व्यापक और सब कामनाओं का देने वाला है वह अपने निवास का स्थान एकमात्र कर्मयोगी पुरुपों को समझता है। यद्यपि ब्रह्म सर्वव्यापक है तथापि विशेषा-भिव्याक्ति उसकी कर्मयोगियों के हृद्य में ही होती है अन्यत्र नहीं। तात्वर्य यह है कि कर्मयोगी पुरुप अपने कर्मों द्वारा उसकी आज्ञाओं को पालन करके दिखला देता है अन्य लोग आलम्य में पढ़े पढ़े ही समय को विता देते हैं इस लिये इस मन्त्र में कर्मयोगी पुरुष को ज्ञान का मुख्यपात्र निरूपण किया गया है।।६॥

इति सप्तिविश्वतितमं मूक्तं सप्तदशोवर्गश्च समाप्तः । यह २७ वां सुक्त और १७ वां वर्ग समाप्त हुआ।

## अथ षड्चस्य।ष्टाविंशस्य सुक्तस्यः-

१-६ प्रियमेघ ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः-१,४,५ गायत्री । २,३,६ विराड् गायत्री ॥ पडजः स्वरः ॥

अथेश्वरः अज्ञानस्यनिवर्त्तकलरूपेण वर्ण्यते-

अथ ईश्वर का अज्ञाननिवर्त्तकत्वरूप से वर्णन करते हैं --

एषः वाजी हितो नृभिविश्वाविन्मनस्पतिः।

अव्यो वार् वि घावति ॥१॥

एषः । वाजी । हितः । चुऽभिः । विश्वऽवित् । मनसः ।

पतिः । अब्यः । वारं । वि । धावति ॥१॥

पदार्थः—( एषः ) अयं परमात्मा ( वाजी ) प्रबलः, ( नृभिः, हितः ) जिज्ञासुभिः स्वहृदये स्थापितः, ( विश्ववित् )

सर्वज्ञः, ( मनसः, पितः ) मनोऽधिपितः ( अव्यः ) अविनाशी च ( विधावित ) स्वभक्तहृद्यमीधवमीत ।

पदार्थ-(एपः) यह परमात्मा (वाजी) वळ वाळा है और ( तृभिः, हितः) निज्ञासुओं करके अन्तः करण में घारण किया गया है

(विश्ववित्) सर्वज्ञ है (मनसः, पतिः) मन का स्वामी है (अव्यः)

अविनाशी है और (वारं, विधावति) अपने भक्त के हृदय में निवास करता है।

भावार्थ---इस मन्त्र में परमात्मा को मनसस्पति इस किये कहा गया कि मन उसके सात्विक रूप सामार्थ्य से उत्पन्न हुआ है इस किये मन से ज्ञान उत्पन्न होता है। वा यों कहां कि मन का निरोध केवळ उसी की कृपा से हो सकता है इस क्रिये मनसस्पति कहा है। तात्पर्य यह है कि आत्मिक वळ बढ़ाने वाले पुरुषों को चाहिये कि सब ओर से अपने मन का निरोध करके अपने मन को उसी परमात्मा में लगायें ॥१॥

> एष प्वित्रं अक्षरत्सोमी देवेभ्यः सुतः । विश्वा धार्मान्याविश्वन ॥२॥

एषः । पुवित्रे । अक्षुर्त् । सोर्मः । देवेभ्यः । सुतः । विश्वा । धार्मानि । आऽविशन् ॥२॥

पदार्थ--( एषः ) अयं परमात्मा ( सोमः ) सौम्यस्व-भावः ( देवेभ्यः, सृतः ) दैवमम्पात्तमद्भ्यः प्रकाशमानः ( विश्वा, धामानि, आविशन् ) सर्व स्थानं व्यामोति एवंभृतः परमात्मा ( पवित्रे, अक्षरत् ) जिज्ञासुनां पवित्रान्तःकरणे विराजते ।

पद्र्यि:--( एपः ) यह परमात्मा (सोमः ) सौम्य स्वभाव वाला (देवेभ्यः, सुनः ) दैवी सम्यत्ति वालों के लिये प्रकाशमान है (विश्वा, धामानि, आविशन्) सम्पूर्ण स्थानों में व्याप्त है एवंभूत परमात्मा (पवित्रे, अक्षग्त्) जिज्ञासुओं के पवित्र अन्तःकरण में विराज-मान होता है।

भावार्थ--"यस्मिन्सर्वाणि भृतानि आत्मैवाभृद् विजानतः" यजुः विज्ञानी पुरुष के लिये सब भून उसका निवास स्थान हैं। और इसी प्रकार-'य आत्मानि तिष्ठन् आत्मनोऽन्तरो यमात्मा न वेद यस्यात्मा शरीरम्" दृ॰ अन्तर्यामि ब्रा॰ इत्यादि वाक्यों में यह प्रति-पादन किया है कि जीवात्मा उसका शरीरस्थानी है अर्थात् जिस प्रकार जीवात्मा अपने शरीर का पेरक है उसी प्रकार वह जीवात्मा का परके हैं इस लिये मन्त्र में धामान्याविशन् का कथन किया है अर्थात् शरीर रूपी धाम में वह विराजमान है ॥२॥

> एष देवः शुभायतेऽधि योनावमर्त्यः। चृत्रहा देववीतंमः ॥३॥

एषः । देवः । शुभायते । अधि । योनौ । अमर्त्यः । वृत्रऽहा । देवऽवीत्तमः ॥३॥

पदार्थः—( एषः, देवः ) अयं परमात्मा ( अधि, योनौ ) प्रकृतौ (अमर्त्यः) अविनाशी सन् (शुभायत) प्रकाशते (वृत्रहा) अज्ञाननाशकः ( देववीतमः ) सत्कर्मिभ्यो भृशं स्पृहयति च ।

पदार्थ--(एपः, देवः) यह परमात्मा (अधि,योनौ) प्रकृति में (अमर्त्यः) अविनाशी हो कर (शुभायते) प्रकाशित हो रहा है (त्रत्रहा) और वह अज्ञान का नाशक है तथा (देववीतमः) सत्कर्मियों को अत्यन्त चाहने वाला है।

भावार्थ — बात्पर्य यह है कि योनि नाम यहां कारण का है वह कारण प्रकृतिरूपी कारण है अर्थात् प्रकृति परिणामी नित्य है और ब्रह्म क्र्टस्थ नित्य है परिणामी नित्य उसकी कहते हैं कि जो वस्तु अपने स्वरूप को बद्दे और नाशको न प्राप्त हो और क्र्टस्थानित्य उसको कहते हैं कि जो स्वरूप से नित्य हो अर्थात् जिसके स्वरूप में किमी प्रकार का विकार न आये। उक्त प्रकार से यहां परमात्मा को क्र्टस्थरूप से वर्णन किया है।।।।

एष वृषा कनिकदृदद्याभिर्जामिभिर्युतः। अभि द्रोणांनि धावति ॥४॥ एषः । वृषां । किनिकदत् । दुशऽभिः । जामिऽभिः । युतः । अभि । द्रोणानि । धावति ॥४॥

पदार्थः—( एषः, वृषा ) सर्वकामप्रदोऽयं परमात्मा ( किनकदत् ) शब्दायमानः ( दशाभिः, जामिभिः, यतः ) दशधास्थ्र्लसङ्गभृतैस्थिरः ( अभि, द्रोणानि, धावति ) कार्य्यमात्रं प्राप्तो भवति ।

पदार्थ — (एपः, द्रषा) यह सर्वकामपद परमात्मा (कानिकदत्) शब्दायमान और (द्रशाभिः, जामिभिः, यतः) दश स्थूळ भूत और स्थम भूतों द्वारा स्थिर है (अभि, द्रोणानि, धावति) कार्यमात्र में प्राप्त है।

भावार्थ — तात्पर्य यह है कि परभात्मा दश सूक्ष्म भूत और दश स्थूज भूतों को व्याप्त करके स्थिर है इसी छिये 'सभूमि सर्वतः स्पृत्वाऽत्यतिष्ठदशालङ्क्षम्" यह कथन किया है कि वह कार्यमात्र को अपने में व्याप्त करके दश प्रकार के भूतों को भी अतिक्रमण करके विराज्यान है ॥४॥

णुष सूर्यमरोत्रयृत्पर्वमानो विचेषिणः । विश्वा धामानि विश्ववित ॥५॥

एषः। सूर्यम् । अरोचयत् । पर्वमानः। विऽचंर्षणिः । विश्वां । धामानि । विश्वऽवित् ॥५॥

पदार्थः—( एषः ) अयं परमात्मा ( सूर्यम् , अरोचयत् ) सूर्यमपि प्रकाशयति, ( पवमानः ) सर्व पवित्रयति, ( विचर्षणिः) सर्वद्रष्टास्ति, (विश्वा, धामानि ) सर्वस्थानेषु विराजते (विश्व-वित् ) सर्वज्ञश्चास्ति ।

पद्धि — ( एषः) यह परमात्मा ( सूर्यम्, अरोचयत् ) सूर्य को भी मकाशित करता है ( विचर्षणिः ) सर्वद्रष्टा है ( विक्वा, धानानि ) सब स्थानों में विराजमान है ( विश्ववित् ) सर्वज्ञ है ।

भावार्थ---इस मन्त्र में परमात्मा को सूर्य का भी प्रकाशक कथन किया है। ताल्पय यह है कि यह जड़ सूर्य उसकी सत्ता से पका- शित होता है जो लोग गायत्री आदि मन्त्रों में इस जड़ सूर्य को उपास्य बतलाया करते हैं उनको 'सूर्यमरोज्ञयत्' इस बाक्य से यह शिक्षा छेनी चाहिये कि यदि वेद का ताल्पये जड़ सूर्य को उपास्य देव कथन करने का होता तो इस जड़ सूर्य को उम से प्रकाश पाकर प्रकाशित होना न कथन किया जाता और न "सूर्याचन्द्रपसौधाता" इत्यादि बाक्यों से इस जड़ सूर्यादि का निर्माता कथन किया जाता ॥६॥

पुष शुष्म्यदीभ्यः सोर्मः पुनानो अर्षिति । देवावीरघशंसहा ॥६॥१८॥

एषः । श्रुष्मी । अद्योभ्यः । सोर्मः । पुनानः । अर्षाते । देवऽअवीः । अघशंसऽहा ॥६॥

पदार्थः—(एषः) अयं (शुष्मी) प्रवलः परमात्मा (अदाभ्यः) दम्भरहितः, (सोमः) सौम्यस्वभावः, (पुनानः) पविता, (अर्षति) सर्वे व्याप्नोति (देवावीः) देवरक्षकः (अघ-शंसहा) दुरात्मनां विनाशयिता चास्ति॥

पदार्थ-( एप: ) यह ( शुब्मी ) बळ वाळा परमात्सा ( अदाभ्य:)

दम्भ से अपाष्य है (सि।मः) मीम्यस्वभाव वाला (धुनानः) पवित्रता कारक (मर्वत्र) व्याप्त हो रहा है (देवावीः) देवताओं का रक्षक तथा (अपर्शनहा) अपर्शिसयों का नाग्न करने वाला है।

भावार्थ --- जो छोग स्वयं पापी अथवा पापियों की प्रशंसा करते हैं उन को परमात्मा कदापि प्राप्त नहीं होता । परमात्मप्राप्ति के छिप सदैव सरलप्रकृति होनी चाहिय । तात्पर्य यह है कि परमात्म-प्राप्ति विना देवी सम्पत्ति नहीं होती । देवी सम्पत्ति के गुण ये हैं तेज, तेजस्वी होना, धृति-हदता, क्षवा, शौस, अद्रोह, आहिंसा, सत्य अक्रोध इत्यादि अनेक प्रकार के दैवी सम्पत्ति के गुण हैं । और जो लोग आसुरी सम्पत्ति वाले हैं उन में निम्नलिखित अवगुण होते हैं दम्भ, दर्प = गर्व, अभिमान, कोध, पारूष्य इत्यादि । इस मन्त्र में परमात्मा अद्राप्त्यः पद से इस बात का उपदेश करता है कि दम्भ दर्पादि लोइ कर तुम लोग सन्मार्ग का ग्रहण करो ॥६॥

इति अष्टाविंशतितमं सूक्तमण्टादशो वर्गश्च समाप्तः । यह अङ्गाइसवां सुक्त और अटारहवां वर्ग समाप्त हुआ।।

अथ पडर्चसैकोनित्रंशत्तमस्य सुक्तस्यः—

१-६ नृमेध ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः-१ विराइ गायत्री । १-४,६ निचृद्गायत्री । ५ गायत्री ॥ षड्जः खरः ॥

अथ परमात्मनाऽभ्युदयप्राप्तेः साधनानि वर्ण्यन्तेः— अव परमात्मा अभ्युदयाप्ति के साधनों का वर्णन करते हैंः— प्रास्य धारा अक्षर्नवृष्णः सुतस्योजंसा । देवाँ अर्चु प्रभूषतः ॥१॥ प्र । अस्य । धार्राः । अक्षर्र । वृष्णः । सुतस्रं । ओर्जसा । देवान् । अर्जु । प्रऽभूषेतः ॥१॥

पदार्थः—(प्रभुषतः) प्रभुत्विमच्छतः पुरुषस्यदं कर्तव्यं यत्सः (देवान्, अनु) विदुषामनुषायी स्यात किं च ( सुतस्य, ओजसा) नित्यशुद्धगुद्धमुक्तस्य परमात्मनस्तेजसा आत्मानं तेजिन्धिनं विद्ध्यात् ( वृष्णः' अस्य, धाराः) सर्वकामपदस्य परमात्मनः कृपाधारा ( अक्षरन् ) आत्मानमिभिष्चित् ॥

पदार्थ — (मश्रुपतः) मश्रुत्व अर्थात् अभ्युदय को चाहने वाले प्रुरुप का कर्तव्य यह है कि वह (देवान्, अनु) विद्वानों का अनुयायी वने और (सुतस्य, ओजमा) नित्य गुद्ध बुद्ध मुक्त परमात्या के तेज से अपने आप को तेजस्वी बनावे (हुण्णः, अस्य, धाराः) जो सर्वकामपद परमात्मा है उसकी धारा से (अक्षरन्) अपने को अभिष्कि करें।

भावार्थ — परमात्मा उपदेश करता है कि हे पुरुषे! तुम विद्वानों की संगति के विना कदापि अभ्युद्य की नहीं प्राप्त हो सकते। जिस देश के छोग नाना प्रकार की विद्याओं के वेत्ता विद्वानों के अनुयायी बनते हैं उस देश का ऐश्वर्य देश देशान्तरों में फैळ जाता है। इस लिये हे अभ्युद्याभिळाषी जनो, तुम भी विद्वानों के अनुयायी बनो।।१॥

सिं मृजन्ति वेधसो गृणन्तः कारवो गिरा । ज्योतिर्जज्ञानमुक्थ्यम् ॥२॥

सप्तिं। मृजन्ति । वेधसंः। गृणन्तः। कारवः। गिरा। ज्योतिः। जज्ञानं । उवध्यं ॥२॥

पदार्थः—(वेधसः) कर्मयोगिना ये (ग्रणन्तः) परमा-त्मपग्यणाः (कारवः) कर्मकाण्डिनः (गिरा, ज्ञानं) वेदरुपगिर-उत्पन्नां (सिंते) शक्तिं (मृजन्ति) वर्द्धयन्ति (ज्योतिः) सा ज्योतिर्भयी शक्तिः ( उक्थ्यं) प्रशंसनीया॥

पदार्थ—(वेधसः) कर्मयोगी छोग जो (ग्रुणन्तः) परमात्म-परायण हैं (कारवः) वे कर्मकाण्डी छोग (गिरा, जज्ञानम्) वेदरूपी वाणी द्वारा उत्पन्न हुई (सिप्तिष्) शक्ति को (मृजन्ति) वड़ाते हैं (ज्योतिः) वह ज्योतिर्मयशक्ति (उक्थ्यम्) प्रशंसनीय है ॥

भावार्थ — परमात्मा उपदेश करता है कि हे विद्वानो ! तुम अपनी शक्तियों को वेदरूपी वाणी द्वारा बढ़ाओ, जो छोग अपनी शक्तियों को ईश्वराज्ञा से बढ़ाते हैं उन का एंश्वर्य विश्वन्यापी हो जाता है।। २॥

> सुपहां सोम् तानि ते पुनानायं प्रभूवसो । वर्षां समुद्रमुक्थ्यम् ॥३॥

सुऽसहा । सोम् । तानि । ते । पुनानाय । पृ<u>भ</u>ुवसो इति प्रभुऽवसो । वर्ष । समुद्रं । उक्थ्यं ॥३॥

पद्र्थि:—-( सोम ) हे सौम्य (प्रभुवसो ) आखिलधन-रत्नादिप्रभो परमात्मन्, ( उक्थ्यं, समुद्रं, वर्ध ), भवान् आकाशे वर्द्धमानं प्रशंसनीयं यशः मद्धं वर्धय (तानि, सुषहा, ते पुनानाय ) अथ च सर्वस्य पावकं प्रवृद्धं भवद्धिं यशः मया समुखं भोग्यं स्यात् । पद्रार्थ — (सोम) हे सौम्यस्वभाव वाळे परपात्मन् ! (मभू॰ विमा) हे अखिल धन रत्नादिकों के स्वामिन्! ( उद्ध्यम्, समुद्रम्, वर्ध) आप आकाश में फैलनेवाले प्रश्नंमनीय यश को मेरे लिये बढ़ा-इये (तानि, सुपहा, ते, पुनानाय) आर यह सबको पवित्र करने वाले आप का बढ़ा हुआ यश हमारे लिये सुख से मोग करने योग्य हो।

भावार्थ — परमात्मा उपदेश करता है कि जो छोग अपनी कीर्ति को नभोमण्डलच्यापिनी बनाना चाहें उनका कर्तव्य है कि वे परमात्मपरायण होकर कर्भयोगी बनें कर्मयोगी पुरुष के विना किसी पुरुष का ऐश्वय बढ़ नहीं सकता ॥३॥

> विश्वा वसूंनि सञ्ज्यन्पर्वस्व सोम् धारया । इनु द्वेषांसि सभ्रचंक् ॥४॥

विश्वां । वसूनि । संऽजयन् । पर्वस्व । सोम् । धारया । इनु । द्वेषांसि । सध्यंक् ॥४॥

पदार्थः—(सोम) हे परमात्मन्, (विश्वा, वस्निन, संजयन्) भवान् मदर्थ समस्तं धनाचेश्वर्यं वर्द्धयन् (धारया, पवस्व) आनन्दवृष्ट्या मां पुनीहि (इनु, देषांसि, सध्रयक्) सर्वप्रकारं देषमिप निराकुरु।

पदार्थ — (सोम) हे परमात्मन् ! (विश्वा, वस्नानि, संजयन् ) आप मेरे ळिये सम्पूर्ण धनादि ऐश्वर्य को बढ़ा कर (धारया, पवस्व ) आनन्द की दृष्टि से इम को पावित्र करिये (इतु, द्वेषांसि, सध्यक् ) और सब मकार के द्वेषों की भी साथ ही दूर करिये।

भावार्थ--- इस मन्त्र में इस बात का उपदेश किया है कि जो पुरुष अपना अभ्युदय चाहे वह रांगडेषरूपी सष्टद्र की छहरों में कदापि न पड़े। क्योंकि जो लोग रागडेष के प्रवाह में पड़ कर बढ जाते हैं वे आस्मिक सामाजिक तथा शारीरिक तीनों प्रकार की उन्नतियों को नहीं कर सकते इस लिये पुरुष को चाहिये कि वह रागडेष के भावों से सर्वया दूर रहे।।४।।

रक्षा सु नो अरंरुषः स्वनात्संगस्य कस्यं चित्। निदो यत्रं मुमुच्मेहं ॥५॥

रक्षं । सु । नः । अरंरुषः । स्वनात् । सुमस्य । कस्यं ।

चित् । निदः । यत्रं । मुमुच्महे ॥५॥

पदार्थः --हे परमातमन्, (नः) अस्मान् (समस्य, कस्य-चित, अरहपः) सर्वेषामदातॄणां (स्वनात्, रक्ष) निन्दारूप-शब्देम्यां रक्ष (निदः) निन्दकेम्यश्च रक्ष (यत्र, मुमुच्महे) यया रक्षया वयं निन्दादिभ्यां मुक्ताः स्याम।

पद्र्शि—— हे परमात्मन्, (नः) हमारी (समस्य, कस्यचित्, अरुष्यः) सम्पूर्ण अदाता छोगों के (स्वनात्, रक्ष) निन्दारूप शब्द से रक्षा करिये (निदः) और निन्दक छोगों से भी वचाःये (यत्र, धुमुच्पदे) जिस रक्षा से हम निन्दादिकों से मुक्त रहें।

भावाधि — अभ्युरयशाकी मनुष्य का कर्तव्य यह होना चाहिये कि वह कर्य करापि न बने जो पुरुष कर्य होता है वह सर्वर्रेव संसार में निन्दनीय रहता है इम लिये हे पुरुषो ! तुप कर्यता, कायरता और प्रमत्तता इत्यादि भावों को छोड़ कर उदारता वीरता, और अश्मत्तता इत्यादि भावों को धारण करो ॥५॥

एन्द्रो पार्थिवं रुपिं दि्ब्यं पवस्<del>ब</del>ृ धार्रया । द्युगन्तुं शुष्मुमा भरं ॥६॥१९॥ आ। इन्दो इति । पीर्थवै । रियं । दिव्यं । पवस्व । धार्रया । सुऽमन्त्रं । सुष्प्रं । आ । भर ॥६॥

पदार्थः—( इन्दो ) हे ऐश्वर्यशालिन् परमात्मन्, भवान् ( दिव्यं, पार्थिवं, रायें ) अस्मान् दिव्यवार्थिवैश्वर्याणां ( घारया, आपस्त ) घारया पुनातु ( द्युमन्तम् , शुष्मं ) दिन्यं बलं च (आभर) देहि!

पदार्थ- (इन्दो ) हे ऐश्वर्यशान्त्रिपरमात्मन् ! (दिन्यम्, पार्थिवम्, रायम् ) आप हमको चुक्रोकसम्बन्धी तथा पृथिवीसम्बन्धी ऐश्वर्य की (धारया, आपवस्त्र ) धारा से पत्रित्र कीरये और ( द्युपन्तम्, शुष्पम् ) दिव्य बल को (आगर) दीजिये॥

भावाध- जो पुरुष उक्त मकार के अवगुणों से रहित होते हैं उनको परमात्मा द्युळोक पृथिवी ळोक के ऐश्वयों से भरपूर करता है ॥६॥ इत्येकोनत्रिंशत्तमं सूक्तमेकोनविंशो वर्गश्च समाप्तः ॥

यह २९वां सक और १९वां वर्ग समाप्त हुआ।

अथ षड्चस्य त्रिंशत्तमस्य सुक्तस्य—

१—६ बिन्दुर्ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता॥ छन्दः-१,२, ६ गायत्री । ३-५ निचृदुगायत्री ॥ षड्जः स्वरः ॥

अथ परमात्मा बलप्राप्तेरूपायमुपदिशति:---अब परमात्मा बळताप्ति का उपदेश करते हैं:--

प्र धारां अस्य शुष्मिणो वृथां पवित्रे अक्षरन् । पुनानो वाचंमिष्यति ॥१॥

प्र । धाराः । अस्य । शुष्मिणः । वृथां । पृवित्रे । अक्षर्न् । पुनानः । वार्चं । इष्यति ॥१॥

पदार्थः——( प्रपुनानः ) आत्मानं पवित्रयन् यः पुरुषः (वाचम, इष्यति ) वाग्रूपां सरस्वतीमिच्छति ( अस्य, शुष्मिणः ) अस्मै बल्लिनं (पवित्रे ) पात्रे (वृथा ) मुधैव सोमरस्य (धाराः ) धाराः पतन्ति ।

पदार्थ--( प्रपुनान: ) अपने आप को पायत्र करता हुआ जो पुरुष ( नाचम्, इष्यति ) नात्रूप सरस्वती की इच्छा करता है ( अस्य, ग्रुष्मिण: ) उम बल्छिष्ठ के छिये ( पिनत्रे ) पात्र में ( हथा ) न्यर्थ ही इस सोमरस की ( धारा: ) धारायें ( अक्षरन् ) गिरती हैं ॥१॥

भावार्थ——जितने प्रकार के संसार में बल पायें जाते हैं उन सब में से बाणी का बल सब से बढ़ा है इस अभिषाय से परमात्मा उपदेश करते हैं कि है पुरुषो ! यदि तुम सर्वेषिर बल को उपलब्ध करना चाहते हो तो बाणीरूप बल की इच्छा करो जो पुरुष वाणीरूप बल को उपलब्ध करते हैं उनके लिये सोमादि रसों से बल लेने की आवश्यकता नहीं ॥१॥

> इन्दुंहिंयानः सोतृभिर्मृज्यमानः कनिकदत्। इयर्ति वृग्डामिन्द्रियम् ॥२॥

इन्दुं ः । हियानः । सोतृऽभिः । मृज्यमानः । कनिकदत् । इयर्ति । वृग्नुं । इंद्रियं ॥२॥

पदार्थः—( इन्दुः ) दीक्षिमान् शब्दः ( सोतृभिः, मृज्य-मानः, हियानः ) यो बेदज्ञपुरुषैः शुद्धिविधानपूर्वकं प्रेरितः सः (वग्तुम्, इन्द्रियं) श्रेत्रिमिन्द्रियं यदा (कानिकट्त्) गर्जन् (इयितं) अभ्युपैति तदानेकधा बलमुत्पादयित ।

पदार्थ--(इन्दुः) दीप्ति वाळा शब्द (सोताभिः, मुज्यमानः, हियानः) जो वेदवेत्ता पुरुषों से शुद्ध करके विस्ति किया गया है वह (वग्नुम्, इन्द्रियम्) श्रोत्रेन्द्रिय को जब (कनिकदत्) गर्जता हुआ (इयत्ति) प्राप्त होता दे तो अनेक प्रकार के वळ उत्पन्न करता है।

भावार्थ — सदुपदेशकों बारा जिन शब्दों का प्रयोग किया जाना है ने शब्द बलपद हाते हैं इस ल्विये देशोता लोगो ! तुम को चाहिये कि तुम मदैब मदुपदेशकों से उपदेश सुन कर अपने आप को तेजस्वी और ब्रह्मश्चेस्वी बनाओ ॥२॥

> आ नः शुष्मं नृषाद्यं वीरवंनतं पुरुस्पृहंम । पर्वस्व सोम् धारेया ॥३॥

आ । नुः। शुष्मै । नुःसह्यै । वीरऽवन्तं । पुरुऽस्पृहै । पर्वस्व । सोम । धार्रया ॥३॥

पदार्थः—( मोम ) हे परमात्मन्, ( नः ) अस्मान् भवान् ( शुष्मं ) यद्बलं ( नृषाह्यं ) शत्रुनाशकं, ( वीरवन्तं ) वीर्य्यवत्, ( पुरुरपृदं ) सर्वोत्तममस्ति तस्य ( धारया ) सुवृष्ट्या ( आ, पवस्व ) पवित्रीकरोतुतराम् ॥

पद्धि——(सोम) हे परमात्मन् ! (नः) हमको आप (शुष्पम्) जो बल (नृषाद्यम्) सन्नुको नात करने वाला (वीरवन्तम्) बीरता बाला (पुरुस्ट्टम्) सर्वोपार है उसकी (धारया) सुष्टृष्टि से (आ, पतस्त्र) भली प्रकार पतित्र करें। भावार्थ — परमात्मा उपदेश करते हैं कि जो पुरुष सर्वोपिर बळ की कामना करते हुये अपने आप को उस बळ के योग्य बनाते हैं उन-को संमार में न्याय नियम फैळाने के ळिये सर्वोपिर बळ अवश्यमेव मिळता है ॥३॥

प्र सोमो अति धारया पर्वमानो असिष्यदत् । अभि द्रोणान्यासदम् ॥४॥

त्र । सोमंः । अति । धारया । पर्वमानः । असिस्यद्त् । अभि । द्रोणानि । आऽसदं ॥श।

पदार्थः—(सोमः) परमात्मा (धारया) स्त्रानुग्रहहराां धार्गाभः (पवमानः) पवित्रयन् ज्ञानप्रभावेण (क्षाभे, द्रोणानि, आसदम्) तान्यन्तःकरणानि प्राप्तुमिच्छति यानि सत्कर्माभः (प्रासिष्यदत्) शुद्धोकृतानि भवन्ति ॥

पद्धि— 'संापः) परमात्मा (धारया) अपनी कृपा की दृष्टि-रूप धाराओं से (पवपानः) पवित्र करता हुआ ज्ञान के मधाव से (आंभ, द्रोणानि, आसदम्) उन अन्तः करणों को प्राप्त होता है जो अन्तः करण सत्कमें द्वारा छुद्ध किये हुये होते हैं।

भावार्थ--परमात्मा उपदेश करता है कि हे मनुष्यो ! यदि तुम अपने आप को सत्कर्मी बनाओंग तो ज्ञान का प्रवाह तुम्हारे अभ्युदय-रूपी अंकुरों को अवश्यवेव अभ्युद्यशाळी बनायेगा ॥४॥

> अप्सु त्वा मधुमत्तमं हीरं हिन्वन्सिद्रिभिः। इन्दविन्द्रांय पीतये ॥५॥

अपरसु । त्वा । मर्थमत्रतमं । हीरं । हिन्वान्ति । अद्रिर्शभः । इन्दो इति । इन्द्राय । पीतये ॥५॥

पदाथः—(इन्दो) हे ऐश्वर्यकाम जीव, (अप्तु) सर्वरसेषु (मधुमत्तमम्) स्वादुर्यदेकिविधोरसोऽस्ति एवम्भृतम् (त्वा) त्वां (हीरं) अज्ञानच्छेदकं (आदिभिः) वाग्रूपैर्वज्ञैः (हिन्वन्ति) वेदज्ञाः पुरुषाः प्रेरयन्ति यतस्वं (इन्द्राय) कर्मयोगिभ्यः (पीतये) ऐश्वर्यपदानाय समर्थः स्याः॥

पद्रार्थ -- (इन्दों) हे ऐश्वर्गाभिलाषी जीव, (अप्सु,) सब रसों में (मधुनत्तमम्) मीठा जो एक मकार का रस है ऐसे (त्वा) तुमको (हरिम्) जो तुम अज्ञान के हरने वाले हो (अद्विभिः) वाणीरूप बज्ज से हिन्बन्ति वेदवेत्ता पुरुष तुझें मेरिन करते हैं ताकि तुम (इन्द्राय) कर्मयोगी को (पीतये) ऐश्वर्यमदान करने के लिये समर्थ बनो।

भावार्थ-- जो पुरुष धार्मिक बन के सदुपदेश करते हैं वे मानो सब नमों में से अपने आप को माधुर्य्यमम्पन्न सिद्ध करते हैं और वे ही छोग उपदेष्टा बन कर संसार में छोगों को कर्मयोग का उपदेश करते हैं ॥५॥

सुनोता मर्धमत्तम् सोमुमिन्द्राय वृज्रिणे ।

चारुं शर्धीय मत्सरम् ॥६॥२०॥

सुनोतं । मधुमत्ऽतमं । सोमं । इन्द्रांय । वृज्जिणे । चारुं । शर्धाय । मत्सरम् ॥६॥

पदार्थः—(विजिणे, इन्द्राय) वर्ज्रोपेताय कर्मयोगिने (सोमं, सुनोत) सोमरसं समुत्पादय यो रसः (चारुं) मुन्दरः, ( रार्घाय, मत्सरम् ) बलाय हपेपदः, ( मधुमत्तमम् ) स्वादुरास्त ॥

पदार्थ — 'इन्द्राय, बाजिये ) वज्र बाळे कर्मयोगी के लिये (सोमं, सुनोत) साप रम उत्तरम करो जो रस (चारम् सन्दर है (ज्ञाय, मत्सरम्) वळ के लिये जो हर्प उत्पन्न करने वाळा है (मधु-मत्तमम् जो अत्यन्त मीठा है।

भावार्थ — परमात्मा उपदेश करता है कि हे विद्वान् पुरुषो, तुम उत्तमोत्तम आएधियों से सौम्य स्वभाव बनोने वाके रसों को उत्पन्न करो जिन रसों को पान करके कमयोगी पुरुष अपने कर्तव्यों में दढ़ रहें और जिन रसों से हर्ष को प्राप्त हो कर संसार में सर्वोपिर वळ को उत्पन्न करें ॥ १॥

> इति त्रिंशत्तमं मृक्त विंशो वर्गस्य समाप्तः ॥ यह तीलवां सुक्त और बीसवां वर्ग समाप्त हुवा ॥

अथ षडुचस्यैकत्रिंशत्तमस्य सुक्तस्य-

१-६ गोतम ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः-१ ककुम्मती गायत्री । २ यवमध्या गायत्री । ३,५ गायत्री । ४,६ निचृद्गायत्री ॥ षड्जः स्वरः ॥

अथ शुरवीरगुणा वर्ण्यन्ते---

अब श्रुरविरों के गुणें का वर्णन किया जाता है:प्र सोमांसः स्वाध्यः पर्वमानासो अक्रमुः।

र्यिं कृण्वन्ति चर्तनम् ॥१॥

प्र। सोमांसः । सुऽञाष्यः । पर्वनानासः । अकृमुः । रुयिं । कृण्वन्ति । चेतनम् ॥१॥

पदार्थः—( सोमामः ) शुग्वीगः ( स्वाध्यः ) उच्चोद्देश्याः पवमानासः ) वीर्ध्येण सुवनं पवित्रयन्तः (प्राक्रसः) अन्याय-कारिणः शत्रन आक्राम्यन्ति किंच उक्ताक्रमणेन ( रियं ) स्वमेश्वर्यं (चेतनम् ) लोकोत्तरं (कृण्वान्ति ) विद्धत ।

पदार्थ--(सोमासः) शूरवीर छोग (स्वाध्यः) उच्चोद्देश्य बाळे (पवमानासः) बीरता धर्म से संसार को पवित्र करते हुए (प्राक्रष्टुः) अन्यायकारी श्रत्रुओं पर आक्रपणं करते हैं और उक्तप्रकार के आक्रमण से (रियं) अपने ऐश्वर्य को (चेतनम्) जीता जागता (कृण्वन्ति) बनाते हैं।

भावार्थ — जो लोग उच्च देश्य से अर्थात् देश की रक्षा के लिय शत्रुओं पर आक्रमण करते हैं वे लोग अपने एश्वर्घ्य को पुनरुजीवित करके अपने यश्च को विमल करके दशो दिशाओं में फैलाते हैं।।१।।

उक्तविधैवींौः परमात्मा एवं प्रार्थ्यतः-

वक्त बीर परमात्मा से इस मकार मर्थना करते हैं— दिवस्पृथिव्या अधि भवें-दो द्युम्नधेनः। भवा वाजीनां पतिः॥२॥ पशिक्ताः। अधि। असे। उन्हों दिने। सम

दिवः । पृथिव्याः । अधि । भवं । इन्दो इति । सुम्रुऽवर्धनः । भवं । वाजीनाम् । पीतेः ॥२॥ पदार्थः—(इन्दो) हे परमैश्वर्थयुक्त परमात्मन्, भवान् (वाजानाम्) सर्वविधैश्वर्याणां (पति:) स्वामी आस्ति (दिवस्पृथिव्याः, आधि) द्यावापृथिव्योभिध्ये (द्युम्नवर्धनः) ऐश्वर्थयस्य वर्धायता (भव) भवेत् ॥

पदार्थ — (इन्दो ) हे परंभिष्यर्थ युक्त परमात्मन्, आप (वाजा-नाम्) सब प्रकार के ऐश्वर्यों के (पितः) स्वामी हैं (दिवस्पृथिच्याः, अपि) ग्रुलांक और पृथिती छोक के बीच में (ग्रुम्नवर्धनः) ऐश्वर्य के वहाने वाळे (भव) हों।

भावार्थ — परमात्मा इस भकार उपदेश करता है कि हे श्र्र-वीरो, तुम छोग अपने परिश्रम के अनन्तर उस पराशक्ति से इस मकार की पार्थना करो कि हमारा ऐश्वर्य सर्वत्र फैंक्टे और इम खुळोक और पृथिवी छोक के बीच में शान्ति को फैलायें।

तात्पर्य्य यह है कि मनुष्य कैसा ही एश्वर्य शास्त्री हो अथवा तेजस्वी और ब्रह्मवचर्सा हो पर फिर भी उसे पराशक्ति की महायता स्नेनी पद्गती है जिसने इस संसार को अपने नियमों में बांध रखा है।। २।।

> तुभ्यं वातां अभिषियस्तुभैयमर्षान्त सिन्धंवः । सोम वर्धन्ति ते महः ॥३॥

तुभ्यं । वार्ताः । अभिजित्रयः । तुभ्यं । अर्षेन्ति । सिन्धवः । सोमं । वर्धन्ति । ते । महंः ॥३॥

पदार्थः -- (सोम) हे परमात्मन्, (तुभ्यं) तत्र (वाताः) वीर्येण सर्वव्यापनममर्थाः शूरवीराः (आभीप्रियः) प्रेमास्पदानि भवन्ति किंच (तुभ्यं) तव नियमेन (तिन्धवः) सिन्ध्वादिनद्यः (अर्षन्ति) वहन्ति (ते) तव (महः) यशः (वर्धन्ति) वर्धयन्ति ॥

पदार्थ — (साम ) हे परमात्मन्, (तुभ्यम् ) तुमको (साताः ) श्रूरवीर "वान्ति वीरधर्मेण सर्वत्र गच्छन्ति इति वाताः श्रूरवीराः = जो वीर धर्म से सर्वत्र फेल जायँ उनका नाम यहां वाताः ) है " (अभि प्रियः ) वे प्यारे हैं और (तुभ्यम्) तुम्हारे नियम से सिन्धवः) सिन्धु आदि नदियां ( अर्थन्ति ) वहती हैं (ते तुम्हारे (महः) यशको वर्धन्ति । वहती हैं ।

भावार्थ--परमात्मा के नियम से शुग्वीर उत्पन्न हो कर उसके यश को बढ़ाते हैं और परमात्मा के नियम से ही मिन्धु आदि पहानद स्यन्दमान होकर सम्पूर्ण धरातळ को मिश्चित करते हैं ॥ है।।

आ प्यायस्व समेतु ते विश्वतः सोम् वृष्ण्यम् । भवा वार्जस्य सङ्गथे ॥४॥

आ। प्यायस्व । सं । एतु । ते । विश्वतः । सोम् । चृष्ण्यं । भवं । वार्जस्य । संऽगथे ॥शा

पदार्थः—(सोम) हे समस्तस्य जगतः कर्तः परमात्मन्, (ते वृष्ण्यं) सर्वाभिलाषदं भवत ऐश्वर्ध्यं (विश्वतः) सर्वतः (समेतु) अस्मान् प्राप्तातु अथ च भवान् (आ, प्यायस्व) अस्मान् सर्वप्रकारेण वर्धय तथा (वाजस्य, संगर्थ) ऐश्वर्यनि-मित्तके संग्रामे (भव) नः सहायको भव। पद्धि—(सोम) हे सम्पूर्ण संसार के उत्पादक परमात्मन्, (ते, वृष्ण्यं) सब कामनाओं की वर्षा करनेत्राचा तुम्हारा ऐश्वर्य (विश्वतः) सब और से (समेतु) हम्को प्राप्त हो और आप (आप्यायस्व) सब प्रकार से हमारी दृद्धि करें तथा (वाजस्य, संगथे) ऐश्वर्यनिचिक संग्रामों से आप (मत्र) हमारे सङ्गी वने।

भावार्थ — जो छोग एकपात्र परमात्मा को अपना आधार बनाते हैं वे सब प्रकार से ऐश्वर्यशाली होते हैं और संग्रामजनित विपात्तियों में परमात्मा उनकी सहायता करता है ॥४॥

तुभ्यं गावो घृतं पयो बभ्रो दुदुहे अक्षितम् । वर्षिष्ठे अघि सानंवि ॥५॥

तुभ्यं । गार्वः । घृतं । पर्यः । बभ्रोइति । दुदुहे । अक्षितं । वार्षिठे । अधि । सानीवि ॥५॥

पदार्थः-—( बस्रो ) हे विश्वम्भर परमात्मन्! भवान् ( वर्षिष्ठे, क्षांघे, सानवि ) विभृतिशालिनि सर्वत्र वस्तुनि शक्ति-रूपण विराजते किंच ( तुभ्यं, गावः ) भवदर्थमेव पृथिव्यादयो लोकाः ( घृतं, पयः ) घृतदुग्धादिकमनेकधा रसं ( अक्षितं ) निरन्तरं स्यन्दमानं ( दुदुहे ) उत्पादयन्ति ।

पद्धि — नभ्रो ) 'शिभर्ताति वभ्रः तत्संबुद्धौ बभ्रो" हे सब के धारण करने वाले परमात्मन् (वर्षिष्ठे अधि, मानवि ) विभूति वाली प्रत्येक वस्तु में आप शक्तिरूप से विराजमान हैं और (तुभ्यम्, गावः) तुम्होरे लिये ही पृथिन्यादि लोक लांकान्तर (घृतम्, पपः) घृत दुग्यादि अनन्त प्रकार के रसों को जो (अक्षितम् ) निरन्तर स्यन्दमान हो रहे हैं उनको (दुदुहे) दुहते हैं।

भावार्थ --परमात्मरिचत इस ब्रह्माण्ड में नाना प्रकार के ह्रम-दुग्धीद रस दिनरात मवाह रूप से स्यन्द्रमान हो रहे हैं बहुत क्या जो जो विभूति बाळी वस्तु है उस में परमात्मा का ऐश्वर्य स्वैत्र देदीप्यमान हो रहा है इसी अभिमाय से कहा है कि "यन्द्राह्रभृतिमत्सत्वं श्रीमदु-जितमेत्र वा। तत्त्रदेवावगच्छत्वं मम तजोंऽशसम्भवम् ॥१॥ जो जो विभूति बाळी वस्तु अथवा ऐश्वर्य और शोभावाळी है वह सब परमात्मा के प्रकृतिरूग अंश से उत्पन्न हुई है ॥५॥

> स्वायुधस्यं ते सतो भुवनस्य पते वयं । इंदों साखित्वमुंक्ष्मसि ॥ ६ ॥ २१ ॥

सुऽआयुवस्यं । ते । सतः । भुवंनस्य । पृते । वयं । इन्दो । इति । सुखिऽत्व । उद्दुष्ति ॥६॥

पदार्थः -- ( भुवनस्य, पते ) हे सर्वजगदीश्वर परमाहमन्, (तं) तुम्हारी (स्वायुधस्य, सतः ) उत्तमतमया शक्त्या (इन्दो) परमेश्वर्य रूप, ( ययं ) वयं भवता ( सिखलं ) सौहार्दम् ( उदमि ) कामयामह ।

पदार्थ — ( स्वनस्य, पते ) हे सम्पूर्ण स्वनों के पति परमात्मन् ! (ते ) तुम्हारी ( स्वायुधस्य, मतः ) जीवित, जागृत शक्ति थे ( इन्दो ) हे परमश्वर्य स्वरूप, इस छोग तुम्हारे ( सखित्वम् ) मेत्रीभाव को ( उदमि ) चाहते हैं।

भावार्थ-- भम्पूर्ण ब्रह्माण्डों के नियन्ता और निस्निल झानों के अवगन्ता परमात्वा से जो लोग मंत्री डाळवे हैं वे लोग इस संसार में परमानन्द को लाभ करते हैं। इस अभेद सम्बन्ध का नाम उपानिषदों में 'अहंग्रह' उपासना है और इस उपासना का पद पतीकोपासना से 'बहुत ऊँचा है। इसी अभि-प्राय से कहा है कि "अहंवा लमिस भगवो देवते लं वाहमिसा" हे भगवन ! में तू और तू = मेरा रूप है इस में कोई भेद नहीं इस उपा-सना का नाम आध्यात्मिकोपासना है। इसको वेद अन्यत्र भी प्रति-पादन करता है जैसा कि "युस्मिन्सर्वाणि भृतानि आत्मेवाभृत् वि-जानतः तत्र को मोहः कः शोक एकल्यमनुपद्यतः" और आभि-दैनिकोपासना वह कहस्राती है जिसमें सूर्य्यचन्द्रभादि में ज्यापक समझ कर परमात्मा की उपासना की जाती है कि "यः आदित्ये तिष्ठन् आदित्यादन्तरो यमादित्यो न वेद यस्यादित्यः शारिरम्" जो आ-दित्य इस सूर्य्य में रहता है जिसको सूर्य्य नहीं जानता और सूर्य्य जि-सका प्रशास्थानी है वह तुम्हारा अन्तर्यामी अमृतरूप बहा है।

इसी को प्रतीकोपासन नाम से कहा जाता है अर्थात् प्रतीक उपासनं प्रतीकोपासनम्" जो प्रतीक = सूर्य्य चन्द्रादिकों में व्यापक समझ कर ब्रह्म की उपासना की जाती है उसका नाम प्रतीकोपासन है अथवा "प्रतीकेनोपासनं प्रतीकोपासनम्" जोपतीक के द्वारा उपासन किया जाता है उसको भी प्रतीकोपासन कहते हैं। जैसा कि वेदमन्त्रों द्वारा ईश्वर का उपासन किया नाता है।

और जो छोग " प्रतीकस्योपासनं प्रतीकोपासनम् " इस
प्रकार पष्टीसमास करके प्रतीक अर्थात् मृर्तिकी उपासना सिद्ध करते हैं
वे वेदोपनिषदों के रहस्य को नहीं जानते क्योंकि वेदों का तात्पर्य्य आध्यात्मिक आधि दैविक अर्थात् आत्मा में और सूर्य्यादि दिव्य वस्तुओं
में व्यापक समझ कर ब्रह्मोपासन करने का है। मृण्मयी अथवा धातु
पयी किसी मूर्ति का निर्माण करके उसकी पूजा करने का नहीं।

तात्पर्य्य यह है कि वेदों के आध्यात्मिक आधिदैविक और आधि भौतिक तीनों प्रकार से अर्थ करने से भी आधुनिक मृतिं पूजा सिद्ध नहीं होती। आधुनिक सूर्तियें जो वैदिकधर्मी अर्थात् वेदों को सर्वोपिर प्रमाण मानने बाळे आर्ध्य कोग बनाने हैं। अथवा यों कही कि अपने अपके हिन्द् नाम से सम्बोधन करने वाळे बना छेते हैं वे केवळ बौद्धधर्मा नुपायी छोगों का अनुकरण करके बनाते हैं।

पुष्ट ममाण इसक छिय यह है कि वदाभिभानी छोगों की कोई मुर्ति भी बुद्ध मूर्तियों से माचीन नहीं पायी जाती किन्द्र सब अर्वाचीन हैं अर्थात् नवीन हैं ॥६!!

> इति एकत्रिंशत्तर्भ सूक्तमेकविंशो वर्गस्य समाप्तः ॥ यह ३१ वां सुक्त भौर २१ वां वर्गसमाप्त हुआः।

अथ षड्चस्य द्वात्रिंशत्तमस्यसूक्तस्य-

१-६ स्यावास्व ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः-१, २ निचृद्गायत्री । ३-६ गायत्री ॥ षड्जः स्वरः ॥

**अथ परमात्मन उपलाब्धिरुच्यते:-**

भव परमात्मा की उपकार्वेश का कथन करते हैं:-

प्र सोमासो मद्च्युतः श्रवंसे नो मुघोनः सुता विदये अक्रमुः ॥ १ ॥

प्र । सोमोसः । मृद्ऽच्युतः । श्रवंसे ।नुः।मृघोनः । सुताः ।

विदये । अक्रमुः ॥१॥

पदार्थः--( मदच्युतः ) आनन्दप्रवाहः ( सुताः ) स्वयम्भुः ( सोमासः ) परमात्मा ( विद्ये ) यज्ञे ( मघोनः, नः ) जिज्ञा-सोर्मम ( श्रवसे ) ऐश्वरीय ( प्राक्रमुः ) आगत्य प्राप्तो भवति । पदार्थ — (मदच्युतः) आनन्द का स्रोत (स्रोताः) स्वयम्भु (सोमासः) परमात्मा (विदये) यज्ञ में (मघोनः, नः) मुझ जिज्ञासु के (अवसे) ऐर्थ्य के छिये (प्राक्रमः) आकर प्राप्त होता है।

भावार्थ — नो पुरुष शुद्ध भाव से यज्ञ करते हैं उन को पर-मात्वा अपने भानन्द स्रोत से मदैव अभिषिक्त करता है, यज्ञ के अथे यहां शुद्धान्त:करण से ईश्वरोपासन १ ब्रह्मविद्यादि उत्तर्भोक्तम पदार्थों का दान २ और कला कौशलादि द्वारा विद्युदादि पदार्थों को उपयोग में लाना ३ ये तीन हैं। जो पुरुष उक्त पदार्थों की संगति करने वाले यहाँ को करना है वह अवश्यभेव ऐश्वयमस्पन्न होता है ॥१॥

> आर्दी त्रितस्य योपंणो हिर्रे हिन्वन्सिद्रिभिः । इन्दुमिन्द्रीय पीतये ॥२॥

आत् । ईं । त्रितस्यं । योषंणः । हिरं हिन्वन्ति । अद्विश्मः । इन्दं । इन्द्राय । पीतये ॥२॥

पदार्थः—( त्रितस्य ) जाग्रत्खमसुषु तेषु अवस्थास्वप्रति-हततेजसो भक्तस्य (योगणः ) शक्तयः (इन्द्राय, पीतये ) जीवात्मनः तृत्तये (आत्, ईम् ) पूर्वोक्तम् (इन्द्रम् ) परमेश्वरम् (हीरं ) सर्वदुःखापहारकं परमात्मानम् (अद्गिमः ) इन्द्रिय-वृत्तिभिः । (हिन्वन्ति ) प्रेरयन्ति ।

पद्धि——(त्रितस्य) जाग्रत्, स्त्रम्, सुषुप्ति इन तीनों अवस्थाओं में अप्रतिदत्त प्रभाव वाले भक्त पुरुष की (योषणः) क्राक्तियें (इन्द्राय, पीतये) जीवात्मा की तृष्ति के लिये (आत्. ईम्)इन पूर्वोक्त (इन्द्रुम्) परमैक्षये वाले (हरिम्) सब दुःखों के हरने वाले परमात्मा को (अद्रिभिः) इन्द्रिय दृत्तियों द्वारा (हिन्बन्ति ) मेरित करती हैं। भावार्थ--नो छोग परशात्मा की भक्ति में रत हैं उनकी इन्द्रिय हत्त्वें परमात्मेज्ञान की उपलब्धि के छियं भदैन तत्पर रहती हैं।

आदीं हंमो यथां गुणं विश्वस्यावीवशनमातिम् ।

अत्यो न गोर्निरज्यते ॥ ३॥

आत् । ईं । हंमः । यथां । गृणं । विश्वंस्य । अविवश्तुत् । मतिं । अत्यंः । न । गोभिः । अज्यते ॥३॥

पद्यथे:——( विश्वस्य, मितम्, अवीवशत्) यः सर्वस्य बुद्धं वशमानयित तम् (अत्यः, न) विद्युतिभव दुर्प्रहं ( आदीम् ) इमं परमात्मनम् ( हंसः, यथा, गणं ) हंसः स्वस जातीयगणं यथा गच्छति तथा ( गोभिः, अज्यते ) जीवः इन्द्रियैः संगच्छते ।

पदार्थ--(विस्तस्य, मिनम्, अवीवंशत्) मव की मित को वश में रखने वाळा (अत्यो, न) विद्युत् की नाई दुर्शाह्य (आदीम्) ऐसे पम्मात्मा को (इंसः, यथा, गणम्) जिस मकार इंस अपने मजातीय गण में जाकर भिळता है उसी प्रकार (गोविः, अज्यते) जीव इन्द्रियों द्वारा साक्षात्कार करता है ॥

भावार्थ— जीवात्मा जब तक अपनी सजातीय वस्तु के साथ
मम्बन्ध नहीं लगाना तब तक उसे अानन्द कदापि पाप्त नहीं हो सकता
इस भाव का इम मन्त्र में उपदेश किया है कि जिस प्रकार हंस अपने
सजातीय गण में मिल कर आनन्दित होता है इस प्रकार जीवात्मा भी
उस जिद्धन ब्रह्म में मिल जाता है। जीवात्मा को इस की उपमा इस
वास्ते दी है कि ''हन्त्य जिद्या भितिहंम:'' यह जीव आविद्या का इनन
करता है यहाँ विद्वानी जीव का वर्णन है। और ब्रह्म प्राप्ति से जीव
अविद्या का इनन करता है जैसे कि 'सता सोम्य तदा सम्पन्ना
भवति छा॰'॥३॥

डुभे सीमावचाकंशन्मृगो न् तुक्तो अर्षिति । सीदन्नुतस्य योनिमा ॥ ४ ॥

उमे । इति । सोम् । अवश्चाकंशत् । मृगः । न । तुक्तः।

अुर्वेषि । सीर्दर् । ऋतस्यं । योनिं । आ ॥४॥

पदार्थः—( सोम ) हे परमात्मन्, भवान् ( उभे, अवचा-कशत् ) चुलोकपृथिवीलोको पश्यति ( मृगः, न, तक्तः ) सिंह इव प्रकृतिरूपे वने विराजते (ऋतस्य, योनिम, आसीदन् ) कार्यमात्रकारणीभृतायां प्रकृतौ स्थितः ( अर्षसि ) सर्वे व्याप्नोति।

पद्धि——(सोम) हे परमात्मन् (उभे, अवचाकशत्) आप युक्रोक और पृथिनी क्रोक के साक्षी हैं (मृगः, न, तक्तः) और सिंह के समान मकृतिरूप वन में विराजनान हो रहे हैं (ऋतस्य, योनिम्, आसीदन्) आखिळकार्य का कारण को मकृति उस में स्थित हो कर (अपसि) सर्वत्र व्यास हो रहे हैं।

भावार्थ — परमात्मा इस मकृति के कार्य चराचर ब्रह्माण्ड में ओत मोत हो रहा है अर्थात् मकृति एक मकार से गहन वन है और परमात्मां सिंह के समान इस बन का स्वामी है। इस मन्त्र में परमात्मा की व्यापकता और शीर्य कौर्यादि गुणों के भाव से परमात्मा की रीद्र रूपता वर्णन की है।

अभि गावी अनूषत् योषां जारिमव प्रियम् । अगन्नाजिं यथां हितम् ॥ ५ ॥ अभि । गार्वः । अहुषत् । योषां । जारंऽईव । प्रियं । अर्गन् । आर्जि । यथां हितं ॥५॥ पदार्थः —हे परमात्मन्, (योषा, जार्रामन, प्रियम् ) चन्द्र-मिन सर्वाप्रियम् (आर्जि) प्राप्यं (हितं) सर्वस्यष्टदं भवन्तं (यथा, अगन् ) यथा प्राप्ताःस्युः तथा (गानः) इन्द्रियन्न्तयः (अभ्यन्षत्) स्त्रां निषयीकुर्वन्ति ।

पदार्थ -- हे परमात्यन् ! (योषाजारियन, जियम्) "योष-यति आत्मिन प्रीतिमुत्पादयतीतियोषा रात्रिः तस्या जागेजाग्यि-ताचन्द्रस्तम्" । चन्द्रमा के समान सर्विषय (आजिम्) प्राप्त करने योग्य (हितम्) सब का हित करने वाळे आप (यथा, अगन्) जिस प्रकार प्राप्त हो जायँ उसी प्रकार (गावः) इन्द्रिय हितये (अभ्यनूषत) आप को विषय करती हैं।।

भावार्थ — इस पन्त्र में कमेयोगी और ज्ञान योगियों की ओर से परमात्मा की प्रार्थना कथन की गयी है और परमात्मी मृष्टिप्रयता की तुळना चन्द्रमा के साथ की अर्थात जिस प्रकार चन्द्रमा आहादक होने से सर्व पिप हैं इसी प्रकार परमात्मा भी आहादक होने से सर्व पिप हैं कई एक टीकाकार ''योषाजारम्'' के अर्थ स्त्री के जार के करते हैं अर्थात् जैसे स्त्री को अपना यार प्यारा होता है उसी प्रकार मुझ उपासक को तुम प्यार हो। पहळे तो यह ह्यान्त विषय है क्यों कि स्त्री को सर्वदा यार प्यारा नहीं छगता किन्तु जब तक मोहमयी युवावस्था रहती है तभी तक प्यारा छगता है। और दूसरे जार शब्द के अर्थ सर्वत्र वेद मन्त्रों में तमोनिवर्तक आहादक गुण के हैं जैसा कि 'स्वसारं जारो प्रभ्येति पश्चात्" इस मन्त्र में जार के अर्थ आहादक गुण के ही सब भाष्यकारों ने किये हैं, इससे स्पष्ट सिद्ध है कि योषाजार यहां चन्द्रमा का नाम है किसी छम्पट कामी पुरुष का नहीं ॥५॥

अस्मे धेहि द्युमद्यशी मुघवद्भवश्च महीं च । सुनिं मेघामुत अर्वः ॥ ९ ॥ २२ ॥ असमे इति । धेहि । द्युऽमत् । यशीः । मुर्घवत्ऽभ्यः । च । मह्यं । च । सनिं । मेधां । उत्त । अवीः ॥६॥

पदार्थः — हे परमात्मन्, त्वम (असमे) असमभ्यं ( चुमत्, यशः, घेदि ) दीतिमत् यशो देहि (मघवद्भ्यः) कर्मयोगिभ्यः (मह्यं, च ) मह्यं च (सानिं) धनं (मेधां) बुद्धिं (उत, श्रवः च ) सन्दरंकीर्ति च देदि ।

पदार्थ ——हे परमात्मन् ! आप (अस्मे ) मेरे छिये ( द्युमत् यत्रः, घेहि ) देनोत्त वाले यत्र को दीनिये (मधतन्त्रः, च ) कर्मयोगियाँ के लिये और (महा, च ) मेरे लिये (सानिम् ) धन को (मेधाम् ) बुद्धि को तथा (उत श्रवः) सन्दर्स कीर्ति को दीनिये॥

भावार्थ--कर्वयोग आर ज्ञानयोग के द्वारा परमात्मा निम्नक्टिखित गुर्णो का महान करता है। धन, बुद्धि, सुकीर्ति इत्यादि ।

इति द्वात्रिंशत्तमं सूक्तं, द्वाविंशो वर्गश्च समाप्तः।

यह ३२वां सूक्त और २२वां वर्ग समाप्त हुआ।

अथ षड्चस्य त्रयस्त्रिशत्तमस्यसूक्तस्य—

१ —६ त्रित ऋषिः । पवमानः सोमा देवता । छन्दः—१ ककुम्मती गायत्री । २, ४, ५ गायत्री । ३, ६ निचृदुगायत्री ॥ षड्जः स्वरः ॥

अधुना ईश्वरप्राप्तये ज्ञानकर्मोपासनापराणि त्रीणि वचाासे निरूप्यन्ते । अब ईश्वरपाप्ति के छिये ज्ञान, कर्ष, उपासना विषयक तीन वाणियें कहीं जाती हैं॥

प्र सोमांसो विषश्चितोऽषां न येंखूर्वियः । वर्नानि महिषा ईव ॥१॥

प्र । सोमांसः । विषःऽचितः । अषां । न । यृंति । ऊर्मयः । वनानि । महिषाःऽईव ॥ ।॥

पदार्थः—( अपाम् ऊर्मयः न ) यथा वीचयः प्रकृत्या चन्द्रं प्रति समुञ्छलति ( बनानि, महिषाः, इव ) यथा च महात्यानः प्रकृत्या सर्क्षाश्रयन्ते तथा ( सोमासः, विपश्चितः, प्रयन्ति ) सौम्याः विद्यांसो ज्ञानकर्गोपासनावोधिका वेदवाचः समाश्रयन्ति ।

पद्रार्थ:——(अपाम्, ऊर्षयः, न) जैसे समुद्र की छहरे स्वभाव ही से चन्द्रना की ओर उछलतीं हैं और (बनानि, महिपा, इव) जैसे महात्मा लोग स्वभाव ही ये भनन की और जाते हैं इर्पा पकार (सो-मासः, विपिश्वतः यन्ति) सौम्य स्वभाव बाले विद्वान् झान, कर्म, उगा-सना वोषक वेद वाणी की ओर लगते हैं॥

भावार्थ--वेद रूपी वाणी में इस प्रकार आकर्षण शक्ति हैं जैभी कि पूर्णिमा के चन्द्रमा में आकर्षण शक्ति होती हैं। अर्थात पूर्णिमा को चन्द्रभा के आहादक धर्म की ओर, सब छोग प्रवाहित होते हैं इसी प्रकार ओजिस्त्रिनी वेदवाक् अपनी ओर विमल दृष्टि बाले छोगों को खींचती हैं।

अभि द्रोणांनि बुअवेः शुका ऋतस्य घारया । वाजं गोमतमक्षरन ॥ २ ॥ अभि । द्रोणानि । बुभ्रवः । शुक्राः । ऋतस्य । धार्रया । वार्जं । गोऽमतं । अक्षरन् ॥२॥

पद्रार्थः -- ( बभ्रवः ) ज्ञानकर्मोपासनज्ञाः (शुकाः ) पवित्रान्तःकरणाः विद्वांसः ( ऋतस्य, धारया ) सत्यस्य स्नोतसा ( अभि, द्राणानि ) सत्पात्राणि उपदिश्य ( वाजम्, गोमन्तम् ) तेषामनेकष्ठैश्वर्याणे ( अक्षरन् ) वर्ष्टयन्ति ।

पदार्थ — (बस्रवः) ज्ञान, कर्म, उपामना को धारण करने वाले (शुक्राः) पत्रित्र अन्त करण वाले विद्वान् (ऋतम्य, धारया) सचाई की धारा से (अभि, द्रोणानि) मत्पात्रों के प्रति उपदेश देकर (वाजम्, गोमन्तम्) उनके अनेक प्रकार के ऐश्वर्य को (अक्षरन्) बढ़ाते हैं।।

भावार्थ — जो लोग वेद विद्या का सद्पदेश देते हैं, उनके सदु-पदेश से सब प्रकार के अन्नादिक ऐस्वर्य बढ़ते हैं ॥२॥

सुता इन्द्रांय वायवे वरुणाय मुरुद्धः । सोमां अंर्पति विष्णंवे ॥ ३ ॥

सुताः । इंद्राय । वायवै । वर्रणाय । मुरुत्ऽभ्यः । सोमाः। अर्षति । विष्णवे ॥३॥

पदार्थः — ( मरुद्भ्यः, सुताः, सोमाः ) विद्विद्धिः ज्ञान कर्मोपासनासिद्धिगमिता विद्वांसः ( विष्णवे, अर्षन्ति ) सर्व-व्यापकस्य पदमधिगच्छन्ति यः परमात्मा ( इन्द्राय ) परमेश्वरः तथा ( वायवे ) सर्वव्यापकः ( वरुणाय ) सर्वेषां सेव्यश्वास्ति । पदार्थ—( मरुद्धः, स्ताः, सोमाः ) विद्वानों स कर्मोपासना सं सिद्धि को माप्त हुये विद्वान् ( विष्णवे, अपेन्ति ) सवन्यापक परमा-त्मा के पदको प्राप्त होते हैं। जा परमात्मा ( इन्द्राय ) "इन्द्रति परमैश्चर्य प्राप्तीतितीन्द्रः" परमैश्वयं सम्बन्न है तथा ( वायचे ) 'वाति गच्छति सर्वत्र ज्याप्तातीति वायुः" सर्वन्यापक है। वरुगाय ) "वियते सं भड्यते जनैरिति वरुणः" सव को भननीय है उसको प्राप्त होते हैं।

भावार्थ--तिन छोगों ने माता पिता और आचार्य से सिद्धि को प्राप्त किया है वे ज्ञान कर्षे उपासना द्वारा ईश्वर को उपलब्ध करते हैं।।३॥

तिस्रो वाच उदीरते गावी मिमंति धेनवः । इरिरोति कनिकदत् ॥ ४ ॥

तिस्रः । वार्चः । उत् । ईर्ते । गार्वः । मिम्ति । धेनर्वः । हिरंः । एति । कनिकदत् ॥४॥

पदार्थः—(घेनवः, गायः) इन्द्रियवृत्तयः (तिस्रः, वाचः उदीरते, भिमन्ति) तिस्रोः, वाचः समुचारयन्तः परमात्मानं प्रापयन्ति (हरिः) स च परमात्मा (कनिक्रदत्, एति) गर्जन् तेषां ज्ञानविषयो भवति।

पद्रार्थ--(धेनवः, गावः) इन्द्रियद्वित्ते (तिस्रः, वाचः उदी-रते, मिमन्ति) तीनों वाणियों को उच्चारण करती हुथीं परमात्मा का साक्षारकारकराती हैं (हिरः) और वह परमात्मा (किनकदत्, पति) गर्जना हुआ उनके ज्ञान का विषय होता है।

भावार्थ-- जो छोग वैदिक स्रक्तों द्वारा वर्णित परमात्मा के

स्त्रक्य को अपने ध्यान में लाना चाहते हैं वे भकी भांति परमास्ता का स्वक्षातकार करते हैं। तात्पर्य यह है कि परमात्मा शब्दगम्य है तर्कों से उसका माक्षात्कार नहीं होता क्यों के तर्क की कोई आस्था नहीं प्रथम की तर्क को द्वितीय जिसकी अधिक बुद्धि है काट देता है द्वितीय की तर्क को तृतीय तृतीय की तर्क को चतुथ। और वेद पूर्ण पुरुष का ज्ञान है इस लिये उस में यह दोष नहीं ॥४॥

अभि ब्रह्मीरनूषत यहीर्ऋतस्यं मातरः । गर्मुज्यन्ते दिवः शिशुंम् ॥ ५ ॥ अभि । ब्रह्मीः । अनुपत् । यहीः । ऋतस्यं । मातरः । मर्मुज्यंते । दिवः । शिशुं ॥५॥

पदार्थः —(ऋतस्य, मातः) सत्योत्पादिकाः (यह्वीः, ब्रह्मीः) अतिविस्तृताः परमात्मसम्बद्धा वेदवाचः अभि, अनूषत) स्ववक्तारं विभूषयन्ति मर्भुज्यन्ते, (दिवःशिशम्) ब्रह्मचारिणं च पवित्रयन्ति ।

पद्धि — (ऋतस्य, मातरः ) सत्य को उत्पन्न करनेवाली ( यहीः ब्रद्धीः ) अति िस्तृत परमात्ममम्बद्धी वेदवाणियें ( आभि, अनूषत ) अपने वक्ता को विभूषित कर देती हैं (मर्मुज्यन्ते, दिवः शिशुम्) और ब्रह्मचारी को पवित्र कर देती हैं।

भावार्थ — वेद बाणियें परमात्मा के साथ वाच्यवाचक गावसम्बन्ध से रहती हैं इसी छिंग इन को ब्रह्मी कहा गया है जैसा कि गीता में "एषा ब्राह्मी स्थितिः पार्थ नैनां प्राप्य विमुद्यति" जिस मकार पुरुष ब्राह्मी स्थिति को पाकर मोह को नहीं प्राप्त होता इसी प्रकार वेद बाणियें पुरुष के अज्ञान को सर्वथा छित्र मिश्र कर देती हैं। दिग रायः संमुद्रांश्चतुरोऽस्मभ्यं सोम विश्वतः ।

आ पंत्रस्व सहस्रिणः ॥ ६॥ २३॥

रायः । समुद्रान् । चृतुर्रः । अस्मभ्यं । सोम् । विश्वतः । आ । पवस्व । सहस्रिणः ॥६॥

पदार्थः — ( सोम ) हे परमात्मन्, ( सहस्रिणः, रायः ) विनिधेश्वर्यान् ( चतुरः ममुद्रान् शब्दरूपजलानां वेदवारिधीन् ( असम्यम् ) नः ( विश्वतः ) सुतरां ( आ, पवस्व ) देहि ।

पद्धि——(सोप) है परमात्मन् ! (सहस्रिणः, रायः ) अनेक प्रकार के ऐश्वर्य वाले (चतुः: समुद्रान् ) शब्द रूपी जल के चारो वेद रूपी समुद्रों को (अस्त्रभ्यम् ) हमारे लिये (विश्वतः ) भली प्रकार (आ, पत्रस्व ) दीजिये ॥

भावार्थ-परमात्मा के पास नाना प्रकार के रत्नों के भरे हुये अनन्त समुद्र हैं परन्तु शब्दार्णवरूप समुद्रों से सब प्रकार के ऐश्वर्ष उत्पन्न होते हैं इस से परमात्मा से शब्दार्णवरूप समुद्र की प्रार्थना करनी चाहिये ॥६॥

इति त्रयाश्चिशत्तमं मूक्तं त्रयोविंशो वर्गश्च समाप्तः ।

३३ वां सुक्त और २३ वां वर्ग समाप्त हुना ॥

अथ परमारवनोऽद्धतमत्ता वर्ण्यते ।

अव परमात्मा की अद्भनसत्ता वर्णन की जाती है।

अथ षड्चस्य चतुस्त्रिशत्तमस्य सूक्तस्य-

१—६ त्रित ऋषिः। पवमानः सोमो देवता। छन्दः-१, २, ४ निचृदगायत्री ३, ५, ६ गायत्री।

षड्जः स्वरः ॥

प्र सुवानो धारंया तनेंदुंहिन्वानो अर्षिति । रुजदृळ्हा व्योजसा ॥ १ ॥

प्र । सुवानः । धारंया । तनां । इन्दुः । हिन्वानः । अर्षेति । रुजत् । हल्हा । वि । ओजंसा ॥ १ ॥

पदार्थः — (इन्दुः) परमेश्वयंवान् स परमात्मा (हृव्हा, विरुजत्) अज्ञानानि नाशयन्, (धारया, प्रसुवानः) स्वाधिकर-णसत्त्वया सर्वमुत्पादयन्, (हिन्वानः) सर्व प्रस्यन् (तना, अर्षति) एति इस्तृनं ब्रह्माण्डं व्याप्नोति ॥ १ ॥

पद्धि—(इन्दुः) वह पन्मैश्वर्य वाळा परमात्मा (ओजसा) अपने पराक्रम से (हुल्हा. विरुज्ञत्) अज्ञानों को नाज्ञ करता हुआ (धारपा, प्रसुवानः) अपनी अधिकरणरूपसत्ता से सब को उत्पन्न करता हुआ (हिन्वानः) सब की पेरणा करता हुआ (तना, अर्पति) इस विस्तृत ब्रह्माण्ड में व्याप्त हो रहा है॥ १॥

भावार्थ--परमात्मा की ऐसी अद्भुत सत्ता है कि वह निरवयव होकर भी संपूर्ण सावयव पदार्थों का अधिष्ठान है, उभी के आधार पर यह चराचर जगत् स्थिर है, और वह सर्व मेरक हाकर कर्म रूपी चक्र द्वारा सब की मेरणा करता है।। १।।

> सुत इंद्रांय वृायवे वरुणाय मुरुद्धाः । सोमो अर्षति विष्णवे ॥२॥

सुतः । इंद्राय । वायवे । वरुणाय । मुरुत्ऽभ्यः । सोर्मः ।

अर्षति । विष्णवे ॥ २ ॥

पदार्थः—( सुतः, सोमः ( स्वयम्भः परमात्मा) इन्द्राय) ज्ञानयोगिने; ( वायव ) कर्मयोगिने; ( वरुणाय ) उपदेशकाय; ( मरुद्भ्यः ) विद्वद्गणेभ्यः ( विष्णवे ) अनेकशास्त्रश्विष्टविदुषे च ( अषीते ) आगत्त्य तत्रभवतामन्तःकरणेषु आविभवति ।

पदार्थ--'स्तः, संंगः) स्वयम्भू परमात्मा (इन्द्राय) ज्ञान योगी के लिये (वायवे) कर्भयोगी के लिये (वरुणाय) उपदेशक के लिये (मरुद्राः) विद्वद्गणों के लिये (विष्णवे) अनेक शास्त्रों में प्रविष्ठ विद्वान् के लिये (अर्षति) आकर उनके अन्तः करण में प्राप्त होता है।

भावार्थ — यद्यापे परमात्मा व्यापक होने के कारण सर्वत्र विद्य मान है तथापि उसकी अभिव्यक्ति कर्मयोग, ज्ञानयोग तथा अन्य साधनों द्वारा जिन लोगों ने अपने अन्तः करण को निर्मेल किया है उनके हृदय में विशेष रूप से होती है।। २।।

> द्युषाण वृषिभिर्यतं सुन्वन्ति सोममद्रिभिः । दुहन्ति शक्मना पर्यः ॥ ३ ॥

वृषाणं । वृषंऽभिः । यतं । सुन्वंति । सोमं । अद्रिऽभिः । दुहन्ति । शक्मंना । पर्यः ॥ ३ ॥ पद्र्शिः—विद्वांमः (वृषाणं) सर्वकामदं (सोमं) पर-गत्मानं (यतं) बुद्धिविषयं विधाय (वृषभिः, अद्विभिः) अखि-लकाममापिकाभिः इन्द्रियत्रृत्तिभिः (शक्मना) ज्ञानयोगेन कर्म-योगेन च (सुन्वन्ति) प्रिरयन्तः (पयः) ब्रह्मानन्दं (दुहन्ति) अनुभवन्ति।

पद्धि—विद्वान छाग ( द्याणम् ) सब कामनाओं के देनेवा छे । सोमम् ) परमात्मा को ( यतम् ) ज्ञान का विषय बना कर द्यपिः, अदिशिः । अखिलकामनाओं की साधक इन्द्रिय द्वतियों द्वारा । शक्मना । ज्ञानयाग और कर्ष यागद्वारा । सुन्वन्ति । पेरणा करते द्वेषे ( पयः ) व्यक्षानन्द को ( दुवन्ति । दुवते हैं ।

भाषार्श्य--- को लोग कर्षयोगी तथा ज्ञानयोगी वन कर अभ्याम करते हैं वही लोग ब्रह्मामृतक्ष्य दुग्य को परमात्मक्रपकामधनु से दोइन करते हैं अन्य नहीं ॥ ३॥

> भुवंच्चितस्य मज्यों भुवृदिन्द्रांय मत्सुरः । सं रूपेरंज्यते हरिः ॥ ४ ॥

भुवत् । त्रितस्यं । मर्ज्यः । भुवत् । इन्द्राय । मृत्सुरः । सं । रूपैः । अज्यते । हरिः ॥ ४ ॥

पदार्थः --परमात्मा (त्रितस्य) श्रवणमनननिदिध्यासनैः त्रिभिः साधनैः ( मर्ज्यः, भुवत् ) उपासनीयः ( इन्द्राय, मत्सरः, भुवत् ) विज्ञानिभ्यः आह्लादजनकश्चास्ति तथा ( हरिः, रूपैः, समज्यते ) पापज्ञमनः परमात्मा ब्रह्माण्डरूपैः स्वकार्यैः अनिव्यक्तो भवति । पद्मश्री प्रमातमा (त्रितस्य) श्रवण, मनन, निदिध्यासन इन तीनों साधनों से (मर्ज्यः, अवत्) उपासनीय है, और (इन्द्राय, मत्सरः, अवत्) विद्वानियों के लिय आहादकारक है । था (हारेः, रूपैः सपज्यते) पाप नाज्ञक परनात्मा अपने बाह्माण्डरूप कार्यों से अभिन्यक्त होता है।।

भावार्थ — परमात्मा की रचना से उसकी सत्ता का स्पष्ट प्रमाण मिछता है अर्थात् जो नियम इस ब्रह्माण्ड में पाये जाते हैं उनका नियन्ता वही अवस्य मानना पहता है उस नियन्ता का साक्षात्का स्थाप नियमदिसाधनों द्वारा होता है अन्यथा नहीं ॥ ४ ॥

> अमीमृतस्यं विष्टपं दुइते पृश्चिमातरः । चारुं प्रियत्तमं हविः॥ ५॥

अभि । ई । ऋतस्यं । विष्टयं । दुह्ते । पृक्षिऽमातरः । चारुं । प्रियऽतंमं । हविः ॥ ५ ॥

पदार्थः—( पृक्षिमातः ) कर्भयोगिनो विद्यांसः (ऋतस्य विष्टपम्, ईम् ) ब्रत्यस्यदं परमात्मानम् (चारु ) सुन्दरम् (प्रि-यतमम् ) अतिप्रियम् ( ह्विः ) शुभकर्म ( अभिदुहत ) अभ्यर्थयन्ते ।

पदार्थे—(पश्चिमातरः) कर्मयोगी विद्वान (ऋतस्य, विष्ठपं, ईम्) सत्य के स्थान परमात्मा से (चारु) सुन्दर (प्रियतमम्) अतिभिय (इविः) श्चनकर्म की (अभिदुइते) मछी मकार प्रार्थना करते हैं।

भावार्थ — कम्भ्योगी पुरुष अपने कम्भों से उसका साक्षात्कार अर्थात् उपासनाकम्पद्वारा उसकी सत्ता को छाभ करते हैं। समेनमंडुता इमा गिरी अर्पनित समुतः।"
धेनुर्वाश्रो अवीवशत् ॥ ६३॥ २४॥

सं । एनं । अर्डुताः । इमाः । गिरंः । अर्षुति । सृऽस्रुतंः । धेनुः । वाश्रः । अवीवशत् ॥ ६ ॥

पदार्थः—(सस्रतः) विशेषाः विशेषाः (अहुताः) निः क्षपं कृताः (इमाः, गिरः) एताः कमयोगिनां स्तुतयः (एनं, समर्षन्ति) इमं परमात्मानं प्राप्नुवन्ति (बाश्रः) स च परमात्मा तेभ्यः कमेबोगिभ्यः (धेब्ः) अभीष्टमनोर्थं दातुं सदोध-, तिस्तिष्ठति।

पदार्थ — (सञ्चतः) आकाश्च में फैलती हुई (अहुताः) निष्क-पटभाव से की हुई (इवाः, गिरः) कर्मयोगियों द्वारा की हुई स्तुतियें (एनम्, समर्पन्ति) इस परमात्मा को प्राप्त होती हैं (वाश्वः) और वह विदीत्पादक परमात्मा (धेन्ः, अवीवशत्) उन कर्मयोगियों के क्रिये अभीष्ठ कामनाओं के देने को उद्यत रहता है।। ६।।

भावार्थ--ग्रुभ सङ्करपों के मन में उत्पन्न हो जाने से परमात्मा उनका फळ अवस्थमेव देता है।

तात्पर्ध्य यह है कि उपासना, प्रार्थना भी एक प्रकार के कर्म हैं उनका फळ उनको अवश्य निकता है। इसकिये प्रार्थना केवळ मांगना ही नहीं, किन्तु एक प्रकार का कर्म है वह निष्फळ कदापि नहीं जा सकता ॥ ६॥

इति चतु स्त्रिशत्तमं मूक्तं चतुर्विशो वर्गश्च समाप्तः ।

यह ३४वां स्क और २४वां वर्ग समाप्त हुआ।

अथ षड्चस्य पञ्चत्रिंशत्तमस्य सृत्तस्य-

१—६ प्रभूवसुर्ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः-१, २, ४-६ गायत्री । ३ विशाङ्गायत्री ॥ षडुजः स्वरः ॥

अथ परमात्मा धर्मादिदातृत्वेन वर्ण्यते—
अब परमात्मा का धर्मादिदातृत्वेन वर्णन करते हैं:—
आ नेः पवस्त्र धारया पर्वमान र्यिं पृथुम् ।
यया ज्योतिर्विदासि नः ॥१॥

आ । नः । पुवस्व । धारंया । पर्वमान । रुयिं । पुर्धु । यया । ज्योतिः । विदासिं । नः ॥१॥

पदार्थः — (पवमान) हे सर्वस्य पवितः परमात्मन्, (नः, धारया, आपवस्व) अस्मान् आनन्दस्य धारया सुष्ठु पुनातु (रियं, पृथुं) महदैश्वर्यं च देहि (यया, नः, ज्योतिः, विदासि) ययानन्दधारया भवान् ज्ञानप्रदोऽस्ति ।

पदार्थ — (पबमान) हे सबको पवित्र करनेवाळे परमात्मन् ! (नः, भारया. आपवस्व) इमको आप आनन्द की धारा से भर्छी प्रकार पवित्र करिये (रविश्, पृष्टुश् ) और बड़े भारी पेश्वर्य की दीजिये (यया, नः, ज्योतिः, विदासि) उसी आनम्द की धारा से आप ज्ञान-मद हैं।

भावार्थ -- जो पुरुष अपने आप को परमात्मज्ञान का पात्र बनाते हैं परमात्मा उन्हें आनन्द की हाष्टि से सिक्षित करते हैं ॥१॥ इन्दों समुद्रमीङ्खयु पर्वस्व विश्वमेजय ।

राया धर्ता न ओजंसा ॥२॥

इन्द्रो इति । समुद्रंऽर्दृख्य । पर्वस्व । विश्वंऽएजय । रायः ।

धुर्ता । नुः । ओर्जसा ॥२॥

पदार्थः—(इन्दो) हे परमैश्वर्यशालिन् (समुद्रमीखय) हे अन्तिरिक्षाची व्याप्त, (विश्वनेजय, ओजमा) हे स्वप्रतापेन लोकमाश्वर्ययन् ! परमात्मन्, लं (रायः, धर्ता) सम्पूर्णधनाद्यै-श्वर्याणां धारकोऽसि (नः, पवस्व) भवान् अस्मभ्यं धनाचैश्वर्य दत्त्वा पवित्रयत् ।

पद्धि—'इन्दो) हे परमैश्वर्यशाली परमात्वत् ! (समुद्रमींखय) हे अन्तिरिक्षादि छोकों में ज्याप्त ! (विश्वपत्त्रय, ओजमा) हे अपने प्रताप से संसार को चिकित करनेवाले ! (राय:, धर्ता) आप सम्पूर्ण धनादि ऐश्वर्यों को घारण करनेवाले हें (नः, पवस्व) आप हमको धनादि ऐश्वर्ये का दान करके पवित्र करिये।

भावार्थ--परमात्मा की कृषा में ही धनादि सब ऐश्वर्य पुरुष को प्राप्त होते हैं इस लिये पुरुष को सदैव परमात्मपरायण होने का यत्र करना चाहिये ।। २ ॥

> त्वयां वीरेण वीरवोऽभि ष्यांम पृतन्यतः। क्षरां णो अभि वार्यम् ॥३॥

त्वयां । वीरेणं । वीरऽवः । अभि । स्याम । पृतन्यतः ।

क्षरं । नः । अभि । वार्यं ॥३॥

पदार्थः ——( वीग्वः ) हे वीराणामधिपते परमात्मन्, ( वीरेण, लया ) सर्वोत्तमपराक्रमवता भवता वयं ( पूर्वन्यतः, अभिष्याम ) संग्राममिच्छतः रात्रून् पराजयेम ( नः वार्यम्, अभिक्षर ) लमस्मभ्यं प्रार्थनीयं पदार्थं देहि ।

पदार्थ-(वीरवः) हे वीरों के अधिपति परमात्मन्! (वीरेण, त्वणा) मर्वोपिर पराक्रपवाके भाग के द्वारा हम (पृतन्यतः, अभिष्याम) मंग्राम की इच्छा करनेवाळे शत्रुओं को पराजित करें (नः, वार्यम्, अभिक्षर्) आप इमको अभिळवितपदार्थों को दीनिये ॥३॥ -

भावार्थ — जो लोग अन्यायकारी शत्रुओं के विजय करने का सङ्गल्प रखते हैं, प्रमात्मा उन्हें अन्यायकारियों के दमन का बळ प्रदान करता है ताकि अन्यायकारियों को मर्दन करके वे संसार में न्याय क्या प्रचार करें ॥३॥

प्र वाज्ञिमन्दुंरिष्यित् सिर्पासन्वाज्ञसा ऋषिः । वृता विदान आर्युघा ॥४॥

प्र । वार्जं । इन्दुः । इ्ष्यति । सिसांसन् । बाज्जऽसाः । ऋषिः । त्रता । विदानः । आयुंघा ॥४॥

पदार्थः—(इन्दुः) मर्वेश्वर्यः (सिषासन्) स्वभक्तेभ्य रपृहयन् (वाजसाः) अखिलैश्वर्ययुक्तः (ऋषिः) सर्वब्रह्माण्डस्य द्रष्टा (वता, आयुधा, विदानः) मर्वैः कर्माभिः आयुधेश्च सम्पन्नः परमात्मा (वाज, प्रेष्याते) स्वभक्तेभ्यः सर्वप्रकारमैश्वर्यं ददाति।

पदार्थ-- (इन्दुः) सर्वेश्वर्यनाला (सिषासन्) अपने अक्तों को

चाइनेवाछा (वानसाः) अखिक ऐश्वरों से युक्त (ऋषिः) सम्पूर्ण ब्रह्माण्डों का साक्षी (व्रता, आयुषा, विदानः) सम्पूर्ण कर्मी तथा आयुषों से सम्पन्न परमात्मा (वाजम्, पेष्यति) अपने भक्तों को सब पकार के ऐश्वर्य को देता है।

भावार्थ--परमात्मा सन्मार्गगामी पुरुषों को सम्पूर्ण ऐश्वय्यों का मदान करता है जो लोग परमात्मा की अम्बा मान कर उसका अनुष्ठान करते हैं वही परमात्मा के अक्त व भदाचारी कहजाते हैं अन्य नहीं ॥॥॥

> तुं गीभिवीचमीङ्ख्यं पुनानं वासयामसि । सोमं जनस्य गोपतिम् ॥५॥

तं । गीःऽभिः । वाचंऽईंखयं । पुनानं । वासयामसि । स्मेमं । जनस्य । गोऽपंतिं ॥५॥

पदार्थः -- (वाचमिङ्खियम् ) वेदवाक्षु निवसन्तम् (पुनानम् ) सर्वे पवित्रयन्तम् (जनस्य, गोपितम् ) मानुषेन्द्रय-वृत्तीः प्रेरयन्तम् (तं, सोमम् ) तं परमारमानम् (गीिभः ) स्तुतिभिः (वासयामि ) स्वान्तः करणे निवासयामः ।

पदार्थ-- वाचनिक्लयम् ) वेदवाणी में निवास करने वाळे (पुनानम् ) सब को पवित्र करने वाळे (जनस्य, गोपतिम् ) मनुष्यों की इन्द्रिय हत्तियों की प्रेरणा करने वाळे (तं, सोमम् ) उस परमात्मा को (गीभिः ) स्तुतियों द्वारा (वासयामिस ) अपने अन्तःकरण में वसाते हैं।

भावार्थ — परमात्मा के स्वअन्तः करण में धारण करने का उपाय यह है कि पुरुष उस के मद्गुणों का चिन्तन करके उसके स्वरूप में पप्र हो जाय इसी का नाम परमात्मवासि वा परमात्मवोग है।।२॥

## विश्वो यस्त्रं ब्रुते जनी दाधारु धर्मणुस्पतेः। पुनानस्त्रं पुभूवसोः ॥धारपा।

विश्वः । यस्यं । ब्रुते । जनः । दाधारं । धर्मणः । पतेः । पुनानस्यं । प्रभुऽवसोः । ॥६॥२५॥

पद्मर्थः—( यस्य ) यस्य ( धर्मणस्पतेः ) धर्मरक्षकस्य ( प्रनानस्य ) लोकस्य पनित्रयितुः ( प्रभृतसोः ) अनन्तैश्वर्यस्य परमात्मनः ( वते ) भक्तौ ( विश्वः ) सर्वेश्वर्यभिलाषिणः ( मनः, दाधार ) स्त्रस्त्रमनांसि धारयन्ति तं परमात्मानं स्वहृदि धारयामः।

पदार्थ — (यस्य) जिस (धर्मणस्पतेः) धर्म को पाळन करने वाळे (पुनानस्य) संसार को पित्रत्र करने वाळे (प्रभूवसोः) अनन्त ऐश्वर्य वाळे परमात्मा की (ब्रेत) भक्ति में (विश्वः) सम्पूर्ण ऐश्वर्या भिळाषियों का गण (मनः, दाधार) अपने २ मन को धारण करता है उस परमात्मा को अपने हृदय में बसाते हैं।

भावार्थ--परमात्मा के नियम में ही सब सुर्र्यादि पदार्थ अपने अपने धम्मों को धारण करते हैं अर्थात् उसके नियमों का कोई भी उळ्चन नहीं कर सकता। उस परमात्मा के महत्व को स्वहृदय में भारण करना बळीक पुरुष का कर्त्तन्य है।।६।।

इति पंचत्रिंसतमं सूक्तं पञ्चविंदो। बर्गश्च समाप्तः ।

ं यह ३५ वां स्तुक और २५ वां वर्ग समाप्त हुआ।

अथ षड्ऋ चस्य षट्त्रिंशत्तमस्य सुक्तस्य— 🧳

१—६ प्रभूवसुर्ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः-१ पाद निचृद्गायत्री । २, ६ गायत्री । ३—५

निचृद्गायत्री ॥ पर्जः स्वरः ॥

अथ परमात्मनः शक्तिद्दयाश्रयत्वं वर्ण्यते-

अव परमात्मा को रैं और माण रूप चिक्त का आभार रूप से वर्णन करते हैं:—

असर्जि रथ्यो यथा पुवित्रे चुम्बीः सुतः। कार्ब्भन्वाजी न्यंक्रमीत् ॥१॥

असर्जि । रथ्यः । यथा । पवित्रे । चुम्भोः । सुतः । कार्ष्मेन् । वाजी । नि । अक्रमीत् ॥१॥

पदार्थः — (रध्यः ) सर्वगितिशीलपदार्थेभ्यो गितदः परमात्मा (चम्बोः, सुतः ) रैप्राणरूपयोद्देयोः शक्योः प्रसिद्धः किंच सः (यथा, असिर्जि) पूर्ववत् सर्वे लोकं समजीजनत् अथ च (वाजी) प्रचलः सः (पिवित्र, कार्ष्मन्, न्यक्रमीत् ) अर्चनया स्वाक्ष्पणसमर्थानां भक्तानां पिवित्रे हृदय आगल्य विराजते ।

पद्भि——(रथ्य) सब गित श्रीक पदार्थों को गित देने बाका वह परमात्मा (चम्बोः, मुतः) रै और माणरूप दोनों शक्तियों में मिसद्ध है। और उसने (यया, अमित्रं) पूर्ववत् सब संसार को पैदा किया और (वाजी) श्रेष्ठवक बाका वह परमात्मा (पिवन्ने, कार्ध्मन्, न्यक्रमीत्) भजन द्वारा उसको आकर्षण करने वाके भक्तों के पिवन्न हृद्य मे आकर विराजमान होता है।

आह्नार्थ — पद्मिष परमाह्मा अपनी व्यापकता से मत्येक पुरुष के हृत्य में विद्यमान है तथापि जो पुरुष अपने अन्तः करण को निर्मेख रखते हैं उनके हृत्य में उसकी स्फुट मतीति होती है इसी अभिमाय से कथन (क्रिया है कि वह मक्कों के हृत्य में विराजमान है।।१॥

> स विद्धाः सोम् जार्गृविः पर्वस्व देववीरितं । अभि कोशं मधुरचतम् ॥२॥

सः । वद्धिः । सोम् । जागृविः । पर्वस्व । देव्ऽवीः । अति । अभि । कोशै । मधुऽश्चतै ॥२॥

पदार्थः—(सोम) हे भगवन्, (सः) पूर्वोक्तगुण-वान् लम् (विद्वः) सर्वप्रेरकः (जागृविः) नित्यः शुद्धो बुद्धो मुक्तस्वरूपश्चासि, किंच (देववीः, अति) सद्गुणसम्पन्नान् विदुषोऽतिकामयसे (भधुरचुतम्, काशम्, अभिपवस्व) लमा-नन्दप्रवाहं स्यन्द्व ।

पद्धि—(सोप) हे भगवन्! (सः) वह पूर्वोक्त गुणसम्पन्न आप (विहः) सब के पेरक हैं और (जायुविः) नित्य शुद्ध युक्त स्वरूप हैं (देववीः, अति) सद्गुणसम्पन्न विद्वानों को अति चाहने वाछे हैं (मशुरचुनम्, कोश्रम्, अभिवयस्य) आप आनन्द के स्रोत को वहाइये।

भावार्थ — सम्पूर्ण वस्तुओं में से परमात्मा है। एकमात्र आनन्द पय है। उसी के आनन्द को उपक्रव्य करके जीव आनन्दित होते हैं। इसक्रिये उसी आनन्दरूप सामर से सुख की प्रार्थना करनी चाहिये।

> स नो ज्योतीिष पूर्वे पर्वमान वि रोचय । कत्वे दक्षांय नो हिन्न भशा

सः । नुः । ज्योतीषि । ष्टुर्व्यु । पर्वमान । वि । <u>रोच्यु ।</u> कत्वे । दक्षांय । नः । हिनु ॥३॥

पदार्थः—(पूर्व्य, पवमान) हे सर्वस्य पवित्रयितः अनादं परमात्मन्, लम् (नः, ज्योतींषि अस्माकं बुद्धीः (विरोचय) प्रकाशिताः कुरु (नः) अस्मान् (कले, दक्षाय, हिन् (बलदाने यज्ञायादाताँ अविधेहि ।

पद्धि—(पूर्व्य, पत्रमान) हे सब को पतित्र करने वाले अनादि परमात्मन्!(नः, ज्योतींषि) आप हमारे ज्ञान को (विरोच्य) प्रकाशित की जिये (नः) और इमको (कत्वे, दक्षाय, हिनु) बळपद यज्ञ के लिये उद्यत की जिये।

भावार्थ — जो छोग परमात्मज्योति का ध्यान करते हैं, वे पावित्र होकर सर्देव शुभ कामों में प्रवृत्त रहते हैं।

> शुम्भमान ऋतायुभिर्मृज्यमाना गर्भस्योः । पर्वते वारे अव्यये ॥॥।

शुम्भमानः । ऋत्युऽभिः । मुज्यमानः । गर्भस्त्योः । पर्वते । वरि । अव्यये ॥४॥

पदार्थः — हे परमात्मन्, भवान् (ऋतायुभिः) सत्य-प्रियैर्विद्द्भिः (गमस्योः) स्वशक्तिभिः स्थितः (मृज्यमानः) उपास्यो भवति किंच (शुम्भमानः) अत्यर्थे शोभमानः (अञ्यये, वारे, पवते) स्वभक्तेभ्यः अविनाशिमुक्तिपदं ददाति। पद्धि—हे परमात्मन् ! आप (ऋतायुभिः) सत्य की चाहने वाक्रे विद्वानों से (गभस्त्योः) अपनी शक्तियों द्वारा स्थित होते हुए आप (ग्रूड्यमानः) उपास्य ह्यां (श्रुंभमानः । सर्वोपिः शोभा को माप्त होते हुए (अन्यये, वारे, पवते ) अपने उपासकों के लिये अन्यय ग्राक्ति पद का मदान करते हैं।

भावार्थ-- जो पुरुष श्चभ काम करते हुए श्रवण, मनन निदि-ध्यासनादि साधनों में युक्त रहते हैं वे ग्राक्ति पद के अधिकारी होते हैं।

> स विश्वां दाञ्जुषे वसु सोमों दिव्यानि पार्थिवा । पर्वतामान्तरिक्ष्या ॥५॥

सः । विश्वां । दाशुषे । वसुं । सोर्मः । दिव्यानि । पार्थिवा । पर्वतां । आ । अन्तर्रिक्ष्या ॥५॥

पदार्थः—(सः, सोमः,) ससौम्यो भवान् (दाशुषे) स्वभक्ताय (दिन्यानि) दिन्यानि (अन्तरिक्ष्या) अन्तरिक्षोद्भवानि तथा (पार्थिवानि) भौमानि (विश्वा, वसु) सर्वाणि रत्नाधैश्वर्याणि (आपवताम्) ददातु।

पदार्थ—(सः, सोपः) नह सौम्यस्त्रभाव वाळे आप (दाशुषे) अपने उपासक के लिये (दिन्यानि) दिन्य (अन्तक्ष्या) अन्तिरिक्ष में होने वाळे तथा (पार्थिवानि) पृथिवीलोक में होने वाळे (विश्वा, वसु) सम्पूर्ण रक्षादि ऐश्वर्यों को (आपवताम्) दीजिये।।

भावार्थ — जो छोग अपने स्वभाव को सौम्य बनाते हैं अर्थात् ईश्वर के ग्रुण, कर्म, स्वाभाव, को छक्ष्य रख कर अपने ग्रुण कर्म स्वभाव को भी उसी प्रकार का पवित्र बानाते हैं वे सब ऐश्वर्यों को प्राप्त होते हैं। आ दिवसपृष्ठमेश्वयुर्गव्ययः सीम रोहिस ।

वीर्युः श्वंतसस्पते ॥६॥२६॥

आ । दिवः । पृष्ठं । अश्वऽयुः । गृब्यऽयुः । सोम् । रोहसि । वीरऽयुः । शवसः । पते ॥६॥

पदार्थः—(सोम, शवमस्पते) हे अज्ञाधैश्वर्षाश्विपते पर-मात्मन्, भवान् स्वोपासकाय (वीरयुः) वीरस्पृहः (अश्वयुः, गञ्ययुः) अश्वेभ्यो गोभ्यश्च स्पृहयति (दिवः, पृष्ठम् आगिहिस) किंच बुलोकस्यापि पृष्ठे विगजत ।

पद्मिश्चे — (सोम, श्वनसम्पेत) है अन्नादि एश्वर्यों के स्वापित् परमात्मन्! आप अपने उपासक के क्रिये (वीरयुः) वीरों की इच्छा करने वाळे तथा (अश्वयुः, गव्ययुः) अश्व, गी आदिकों की इच्छा करने वाळे हैं (दिवः, पृष्ठम्, आरोहिस ) और घुन्नोक के भी पृष्ठ पर आप विराजमान हैं।

भावार्थ--ईश्वर सदाचारी और न्यायकारी छोगें। के िलय धीरत्व वीरत्वादि धर्मों को धारण करता है। और गो, अश्वादि सब इकार के धर्नों से उन्हें सम्पन्न करता है।

इति षट्त्रिंशत्तमं स्कं षड्विशे वर्गश्च समाप्तः ।

वह ३६ वां सुक्त और २६ वां वर्ग समाप्त इता।

अथ षड्ऋचस्य सप्तत्रिशतमस्य सूक्तस्य-

१-६ रहूगण ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः-१-३
गायत्री । ४-६ निचुद्वायत्री ॥ पड्जः स्वरः ॥

अथ परमात्मना बाक्षसेन्यो रक्षणमुपदिश्यतेः

अब परमात्मा दुराचारियों से रक्षा का कथन करते हैं:---

स सुतः पीतये दृषा सोर्मः पृवित्रे अर्षति । विमन्नक्षांसि देवयुः ॥१॥

सः । सुतः । पीतये । वृषां । सोर्मः । पवित्रे । अर्षेति । विष्ठान् । रक्षांसि । देवष्युः ॥१॥

पदार्थः — ( सुतः ) स्वयम्भः ( वृषा ) सर्वकामप्रदः ( सः, सोमः ) सः परमात्मा ( रक्षांसि, विमन् ) राक्षसान् विनाशयन् ( देवयुः ) देवान् इच्छन् च ( पीतये ) विदुषां त्रस्ये ( पवित्रे, अषिति ) तेषामन्तः करणेषु विराजते ।

पदार्थ--( स्तः ) स्वयम्भू ( हषा ) सर्व कामपद (सः, सोपः ) वह परमात्मा ( रक्षांसि, विद्यन् ) राक्षसों को इनन करता हुआ और ( देवयुः ) देवताओं को सहिता हुमा (पीतये ) विद्वामों की तृप्ति के क्रिये (पवित्रे, अर्थति ) सनके अन्तः करण में विराजमान होता है ॥

भावार्थं — परमात्मा दैवी सम्पति वाले पुरुषे के हृद्य में भाकर विराजमान होता है। और उनके सब विद्रों को दूर करके उनको कृतकार्य बनाता है। यद्यपि परमात्मा सर्वत्र विद्यमान है तथापि बहु देवभाव को धारण करने वाले मनुष्यों को ज्ञान द्वारा मतित होता है अन्यों को नहीं। इस आभेषाय से यहां देवताओं के हृदय में उसका निवास कथन कियागया है, अन्यों को नहीं ॥ १॥

स प्वित्रे विचक्षणो हरिरर्षति घर्णसिः।

अभि योनिं कनिंऋदत् ॥२॥

सः । पुवित्रे । विऽचक्षणः । हरिः । अर्षति । धुर्णसिः । अभि । योनिं । कनिकदत् ॥२॥

पदार्थः — ( आभियोनिम ) प्रकृतिं सर्वामवष्टम्य ( कनि-कदत् ) शब्दायमानः ( सः ) सः परमात्मा ( पवित्रे, अर्षति ) शुचिषु हृदयेषु निवसति किंच ( विचक्षणः ) सर्वद्रष्टाः; ( हरिः ) पापापनुदः ( धर्णसिः ) सर्वेषां धाता चास्ति ।

पदार्थ—( अभियोनिम् ) पञ्चिति में सर्वत्र व्याप्त होकर ( किन कदत् ) शद्घायमान ( सः ) वह परमात्मा (प्रवित्रे, अर्षति) पवित्रहृद्गों में निवास करता है और (विचक्षणः ) सर्व द्रष्टा है ( हरिः ) पापों का हरने वाळा तथा ( धर्णिभिः ) सबको धारण करने वाळा है ॥

भावार्थ--परमात्मा ही इन सम्पूर्ण ब्रह्माण्डों का अधिष्ठाता तथा विधाता है।

> स वाजी रोचना दिवः पर्वमानो वि धावति । रुक्षोहा वारमञ्ययम् ॥३॥

सः । वाजी । रोचना । दिवः । पर्वमानः । वि । घावृति । रक्षःऽहा । वारं । अञ्चयं ॥३॥ पदार्थ — (सः ) सः परमातमा (वाजी ) प्रबलः, (दिवः, रोचना ) अन्तिरक्षस्य प्रकाशकः, (रक्षोहा ) असतक- र्मिणां विहन्ता, (वारम् ) सैविषां सेव्यः (अव्ययम् ) अविनाशी चास्ति (पत्रमानः ) एवम्भृतः परमातमा सर्व पवित्रयन् (विधावति ) सर्वत्र व्यापकत्वेन वर्तते ।

पद्रार्थ--(सः) वह परमात्मा (बाजी) अत्यन्तवळ वाळा (दिवः, रोचना) तथा अन्तिरिक्ष का मकाशक है (रक्षोहा) असरकिर्भियों का हनन करने वाळा (वारं) सब का भजनीय और (अव्ययम् अविनाशी है (पवमानः) एवम्भून परमात्मा, सबको पवित्र करता हुआ (विधावति) सर्वत्र व्याप्त हो रहा है।।

भावार्थ--सूर्य चन्द्रमादि सब छोक छोकान्तर उसी के प्रकाश से प्रकाशित होते हैं। स्वयंप्रकाश एक मात्र वही प्रमात्वा है। अन्य कोई वस्तु स्वतःप्रकाश नहीं।

> स त्रितस्याधि सानंवि पर्वमानो अरोचयत् । जामिभिः सूर्यं सुद्द ॥४॥

सः । त्रितस्यं । अधि । सानंवि । पर्वमानः । अरोच्यत् । जामिऽभिः । सूर्ये । सह ॥४॥

पदार्थः—( सः ) सः परमात्मा ( त्रितस्य, अधिसानि ) सर्वे।परि निपुणः, (पवमानः) लोकस्य पविता, (जामि।भः, सह) तेजो।भेः सहितं ( सुर्थम्, अरोचयत ) सुर्थम् अदिदीपत ।

पदार्थ-( सः ) वह परमात्मा ( त्रितस्य, अधिसानवि ) नीति-षालों में सर्वोपरि नेता है ( पवमानः ) छोकों को शुद्ध करने वाळे उसी परमात्मा ने (जापिमिः, सह ) तेजों के सहित (सूर्यम्, अरोचयत् ) सूर्य को दंदीप्यमान किया ।

भावार्थ--सब मकार की विद्यार्थे उसी परमास्या के मिकती है। और वही परमात्मा राजनीति से राजधेंगे का निर्माता तथा वि-

स वृत्रहा वृषा सुतो वरिवोविददाभ्यः।

सोमो वार्जमिवासरत् ॥५॥

सः । बृत्रुऽहा । बृषां । सुतः । वृरिवःऽवित् । अदाभ्यः । सोर्मः । वार्जेऽइव । असरत् ॥५॥

पदार्थः—( वृत्रहा ) अज्ञान च्छेदकः ( वृषा ) सर्व कामदः ( सुतः ) ख्रयंसिद्धः, ( विश्वोवित् ) विभृतिषदः, ( अ-दाभ्यः ) अदम्भनीयः ( सः, सोमः ) सः परमात्मा ( वाजम, इव, असरत ) शक्तिरिव व्याप्नोति ।

पद्धि——( दृत्रहा ) अज्ञानों का नाम्नक ( दृषा ) कामनाओं की वर्षा करने बाळा ( सुतः ) स्वयं सिद्ध ( वरिबोवित् ) ऐश्वयों का देने वाळा ( अदाभ्यः ) अदम्भनीय ( सः, सोमः ) वह परमात्वा ( वाजम्, इव असरत् ) शांक्त की नाई व्यास हो रहा है।

भावार्थ — जिस मकार सूर्य ( दृत्र ) मेर्घा को छिन्न भिन्न करके धरातळ को जल से सुसिंचित कर देता है, इसी मकार परमात्या सब मकार के आवरणों को छिन्न भिन्न करके अपने ज्ञान कामकान्न कर देता है।।९॥

> स देवः कविनेषितोशीम द्रोणीनि घावति । इन्दुरिन्द्रीय मंहनी ॥६॥२७॥

सः । देवः । कृविनां । इषितः । अभि । द्रोणानि । धावति । इन्दुः । इन्द्रीय । मुहनां ॥६॥

पदार्थः — (सः) सः परमात्मा (देवः) दिव्य गुण-सम्पन्नः, (कावना, इषितः) विद्वद्भिः प्रार्थितः, (इन्दुः) परमेश्वरः (महना) महान् चास्ति सः (इन्द्राय, अभि, द्रोणानि) विदुषामन्तः करणेषु (धावति) विगजते।

पद्मश्री——(सः) वह परमात्मा (देवः) दिव्यगुणसम्पन्न है (किन्ना, इपितः) विद्वानों द्वारा मार्थित होता है (इन्हुः) परम ऐश्वैषे सम्पन्न है (मंहना) महान् है (इन्द्राय, अभि, द्राणानि) विद्वानों के अन्तः करणोंमें (धावति) विराजमान होता है।

भावार्थ--यद्यपि परमात्मा सर्वत्र विद्यमान है तथापि विद्या-प्रदीपसे जो छोग अपने अन्तःकरणोंको देदीप्यमान करते हैं उनके-हृदयमें उसकी अभिव्यक्ति होती है। इस अभिप्रायसे यहाँ परमात्मा का विद्वानों के हृदय में निवास करना कथन किया गया है।।६।।

> इति सप्तत्रिंशत्तमं मूक्तं सप्तविंशो वर्गश्च समाप्तः। यह ३७ यां स्कार और २७वां वर्गसमाप्त हुआ।

अर्थ षेडुचस्य अष्टात्रिशत्तमस्य सुक्तस्य<del> -</del>

१—८ रहुगण ऋषिः ॥ पवमानः सोमी दैवता ॥ छन्दः-१, २, ४, ६, निचृद्गायत्री । ३ गायत्री । ५ ककुम्मती गायत्री ॥ पड्जः स्वरः ॥ अथ प्रकारान्तरेण ईश्वरस्य गुणा उपदित्यन्ते ।

अब प्रकारान्तरसे ईश्वरके गुण वर्णन करते हैं-

एष उ स्य वृषा रथोऽब्यो वारेभिरर्पति ।

गच्छन्वाजं सहाम्रिणंम् ॥१॥

एषः । ऊँइति । स्यः । वृषा । रथः । अन्यः । वारोभिः । अपीते । गच्छेन् । वाजं । सहस्रिणं ॥१॥

पदार्थः -- ( एषः, स्यः ) अयं परमात्मा ( रथः ) गति-शीलः, ( वृषा ) सर्वाभिलाषसाधकः, ( अन्यः ) सर्वस्य रक्षकः, ( सहस्रिणं, वाजम् अनन्ताः शक्तीः ( गच्छन् ) सम्पाद्यन् ( वारोभिः, अपंति ) माननीयैर्विबुधैः प्रकाशितो भवति ।

पद्रार्थ--(एपः, स्यः) यह परमात्मा (स्थः) गतिश्रीक और (द्रषा) सब कामनाओं का देनेवाला (अव्यः) तथा सबका रक्षकः है (सहास्रिणय, वाजम्) अनन्तशाक्तिसम्पन्न (गच्छन्) होता हुआ (वारोभः, अर्पति) वरणीय विद्यानों द्वारा प्रकाशित होता है।

भावार्थ--परमात्माका ज्ञान विद्वानों बारा इस संसारमें प्रचार पाता है, इस अभिपाय से परमात्मा ने उक्तमंत्र में विद्वानोंकी मुख्यता निरूपण की है।।१॥

> प्तं त्रितस्य योषणो हरिं हिन्बन्सिद्रिंभिः। इन्द्रुमिन्द्राय पीतये ॥२॥

एतं । त्रितस्य । योषणः । हीरं । हिन्वन्ति । अद्विऽभिः ।

इंदुं । इन्द्रीय । पीतये ॥२॥

पदार्थः—( त्रितस्य, योषणः, हरिम् ) त्रिगुणायाः प्रकृतेः प्रभुम् ( एतम्, इन्दुम् ) परमैश्वर्यसम्पन्नमिनं परमारमानम् ( इन्द्राय, पीतये ) जीवस्य तृतये ( आदिभिः ) इन्द्रियतृत्तिभिः ( हिन्वन्ति ) विद्यांसः ध्यानविषयीकुर्वन्ति ।

पदार्थ — (त्रितस्य, योषणः, इरिम्) "हरति प्रापयति स्त्रव-शमानयतीति हरिः स्वामी" तीनींगुणवाळी वायाके अधिपति (एतष्, इन्दुम्) परवैश्वयं सम्पन्न परमात्माको (इन्द्राय पीतये) जीवकी तृप्तिकेळिये (अद्रिभिः) इन्द्रियद्यतिकारा (हिन्बन्ति) विकान् छोग ध्यानविषय करते हैं।

भावार्थ — सत्त्र, रज, और तम, इन तीनों गुणोंवाली माया जो प्रकृति है उसका एकमात्र अधिपति परमात्मा ही है कोई अन्य नहीं। जो जो पदार्थ इन्द्रियगोचर होते हैं वे सब मायिक हैं अर्थात् मायारूपी उपादानकारणसे बनेहुए हैं। परमात्मा माया रहित होनेसे अह्इय है। उसका साक्षात्कार केवल खुद्धिहात्ति से होता है। वाह्य-चक्षुरादि इन्द्रियोंसे नहीं। इनी अभिमायसे यहां परमात्माको खुद्धिहत्तिका विषय कहा गया है।।र।।

पृतं त्यं हरितो दर्श मर्भुज्यन्ते अपस्युवंः। यार्भिर्मदाय श्रम्भते ॥३॥

प्तं । त्यं । हरितः । दर्शः । मुर्मुज्यन्ते । अपस्युर्वः । याभिः । मदायः । द्यंभते ॥३॥

पदार्थः—( हरितः, दश, अपस्युतः ) परमात्मस्तुत्या-पापापहारकाणि दशेन्द्रियाणि (एतं, त्यम् ) इमं परमात्मान (मर्मुज्यन्ते) ज्ञानिवषयीकुर्वन्ति (याभिः) यदिन्द्रियैः परमारमा (मदाय, शुम्भते ) भानन्दं दातुं प्रकटति ।

पद्धि — ( हरितः, दश्च, अपस्युतः ) परमात्मस्तुतिद्वारा पापों को हरणकरनेवाळीं दश इन्द्रियें ( एतम्, त्यम्, ) इस परमात्माको ( मर्मुज्यन्ते ) ज्ञानका विषय बनानी हैं ( याभिः ) जिन इन्द्रियोंसे ( मदाय, शुंभते ) आनन्द देनेकेळिये परमात्मा मकाश्चित होता है ।

भावार्थ — जो लोग योगादिसाधमों द्वारा अपने पनका संयम करते हैं, अथवा यों कहिये कि, जिन्होंने पापवासनाओं को अपने मन की पवित्रतासे नाश कर दिया है, परमात्मा उन्हीं के ज्ञानका विषय होता है। मालिनात्माओं का कहापि नहीं ॥ है।।

> एप स्य मार्नुषीष्वा खेमो न विश्व सींदति। गच्छंज्जारो न योषितम् ॥४॥

एषः । स्यः । मानुषीषु । आ । ह्येनः । न । विश्व । सीदाति । गच्छेन् । जारः । न । योषितं ॥४॥

पदार्थः — (एषः, स्यः) अयं परमात्मा (श्येनः, न) शीष्रगामितियुदादिशक्तिरित्र (जारः, योषितं, गष्टेछन्, न) रात्रि प्राप्तुतन् प्रकाशमानः चन्द्रस्त्र च (मानुषीषु, विक्षु सीदिते) मानुषीः प्रजाः प्राप्तोति।

पद्रार्थ--(एषाः, स्यः) यह परवारवा (क्येनः, न) बीघ्रगामी-विद्युदातिवाक्तियोंके सवान (जारः, योषितं, गच्छन्, न) जैसे चम्द्रमा रात्रिको मकाशित करताहुआ प्राप्तहोता है, उसीपकार (मानुषीषु, विश्वु, सीदति) मानुषीपंजाओं में प्राप्तहोता है। भावार्थ--जिस मकार चन्द्रमा अपने शीतस्पर्ध और आह्लादकी देता हुआ प्रजाको प्रसन्न करता है, उसी प्रकार परमात्मा अपने शान्त्यादि और आनन्दादिगुणोंसे सब प्रजाओंको प्रसन्न करता है

कई एक टीकाकार इसके ये अर्थ करते हैं, कि जिस प्रकार (जार)
यार अपनी प्रिय स्त्रीको शिव्रतासे आकर प्राप्त होता है, इस प्रकार
वह इमको आकर प्राप्त हो। "जार" के अर्थ स्त्रीलम्पट पुरुषके उन्होंने
आन्तिसे समझे हैं । क्योंकि (जारयति जारः) इस ब्युत्पत्तिसे
रात्रिका स्वाभाविक धर्म जो अन्धकार है, उसको नाश करने वाला
चन्द्रमा ही हो सकता है। इस अभिपायसे "जार" शब्द यहां चन्द्रमाको
कहता है। किसी पुरुषविशेषको नहीं। स्त्रीलम्पटपुरुषविशेषके अर्थकरके यहां अल्पश्रुतटीकाकारों ने वेंदको कलक्कित किया है।।।।।

पुष स्य मद्यो रसोऽर्व चष्टे द्विवः शिर्धुः । य इन्दुर्वारुमाविशत् ॥५॥

एषः । स्यः । मर्दः १ रसः । अर्व । चृष्टे । दिवः । शिर्धः । यः । इंदुः । वारं । आ । अविशत् ॥५॥

पदार्थः ——(मद्यः) आह्रादजनकः, (रसः) आनन्द-रूपः, (दिवः, शिशुः) द्युलोकस्य शास्ता (एषः, स्यः) अयं परमात्मा (अवचष्टे) सर्व परयति (यः, इन्दुः) परमैश्चर्य-युक्तो यः परमात्मा (वारम्, आविशत्) स्ते।तुःविंदुषोऽन्तः करणे प्रविशति।

पद्रार्थ — (मद्यः) आह्वादजनक (रसः) आनन्दरूप (दिवः, शिश्चः) ग्रुलोकका श्वासक (एपः, स्यः) यह परमात्मा (अवच्छे)

सबको देखना है (यः, इन्दुः) जो परमैश्वर्यवाळा परमात्मा (वारम्, आविश्वत्) स्तोता विद्वान्के अन्तःकरणमें मिविष्ट होता है।

भावार्थ — इस संसार में सर्वद्रष्टा एकपात्र परमात्माहीं है। उससे भित्र मवनीव अल्पन्न हैं। योगी पुरुष भी अन्योंकी अपेक्षा-सर्वन्न कहे जात हैं, वास्तव में सर्वन्न नहीं॥५॥

> एप स्य पीतये सुतो हरिरेर्षति धर्णसः। ऋन्द्रन्योनिंमुभि धियम् ॥६॥२८॥

पुषः । स्यः । पीतये । सुतः । हरिः । अर्षति । धूर्णसिः । क्रन्देन् । योनि । अभि । प्रियं ॥शारदा

पदार्थः — (एषः, स्यः) अयं परमात्मा (स्तः) स्वयम्भः, (धर्णासः) धता (कन्दन्) शब्दरूपं वेदमाविभी-वयन् च (पीतये) लोकस्य तृत्तये (यो्निं, पियम्) प्रियां प्रकृतिम् (अभ्यपति) व्यामाति।

पद्धिं — (एपः, स्यः) यह परमात्मा (सुतः) स्वयम्भू (धर्णासः) धारण करनेवाळा (ऋन्दन्) शब्दमयनेदको आविभीव करता हुआ (पीतये) संसारकी तृप्तिकेळिये (योजिम्, पियम्) पियमकृति में (अभ्यपति) व्याप्त होरहा है।

भावार्थ - इस प्रकृतिरूपी ब्राह्माण्डके रोमरोममें व्याप्त, और वेदादि विद्याओंका आविभावकर्ता एकमात्र परमात्मा ही है ॥दे॥

इति अष्टित्रिंशत्तमंसूक्तमण्टाविंशोवर्गश्च समाप्तः ॥

यह ३८ वां सुक्त और २८ वां वर्गसमाप्त हुआ।

अथ षड्ऋचस्यैकोन्चलारिंशत्तमस्य सुक्तस्य- \*

१—६ बृहन्मतिऋषिः ॥पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः-१, ४,६, निचृद् गयत्री ॥ २,३,५,गायत्री ॥षड्जः स्वरः॥

अथ यज्ञविषये परमात्मनी ज्ञानरूपेणाह्वानं कथ्यते ।

अब यहार्वे हानक्यमे परमात्पाका आवाहन कथन करते हैं।

आशुर्रषं बृहन्मते पीरं प्रियेण धाम्नां । यत्रं देवा इति ब्रवंच् ॥१॥

आशुः । अर्ष । वृहतऽमृते । परि । प्रियेण । धाम्ना । यत्रं । दवाः । इति । वर्षन् ॥१॥

पदार्थः--( ब्रहन्मते ) हे सर्वज्ञ परमात्मन्, ( आशुः) भवान् शीघगतिरास्ति ( यत्र, देवाः, इति, ब्रवन् ) यत्र दिब्यगुणस-म्पन्ना ऋत्विगादयो भवन्तमावाहयन्ति तत्र यज्ञस्थले भवान् (प्रियेण, धाम्ना पर्यर्षे ) स्वसर्वहितसम्पादकेन तेजोरूपेण विराजताम् ॥

पदार्थ — (बृहन्मते ) हे सर्वज्ञ परमात्मन् । (आग्रुः ) भाष जीघ्रगतिज्ञील हैं (यत्र देवाः, इति, ब्रयन्) जहां दिव्यगुणसम्पन्न ऋत्विगादि आपका आवाहन करते हैं, उस यज्ञस्थलमें आप (प्रियेण, घाम्ना, पर्यर्ष) अपने सर्वहितकारक तेजस्वरूपसे विराजनान होयेँ ।

भावार्थ यहादिश्वभक्तभों परमात्माके भाव वर्णन कियेजाते हैं, इस ढिये परमात्माकी अभिन्यक्ति यहादिस्थलों में मानी गई है। वास्तव में परमात्मा सर्वत्र परिपूर्ण है।।१।। ° पृरिष्कृण्वन्ननिष्कृतं जनाय यातय्त्रिष्रः । वृष्टिं दिवः पीरं स्रव ॥२॥

पुरिऽकृष्वन् । अनिःऽकृतं । जनाय । यातयन् । इषः । वृष्टिं । दिवः । परिं । स्रव ॥२॥

पदार्थः -- ( आनेष्कृतम्, परिष्कृष्वन् ) हे परमात्मन् ! भवान् स्वज्ञानोपासकेषु ज्ञानं जनयन् ( जनाय, इषः, यात-यन् ) भक्तान् ऐइवर्यपार्तिकारयँश्च ( दिवः, वृष्टिम्, परिस्नव ) धुलोकाद् वृष्टिं स्नावय ।

पदार्थ-—( अनिष्ठतम्, परिष्ठण्वन् ) हे परमात्मन् ! आप अपने अज्ञानी उपासकोंको ज्ञान देते हुए ( जनाय, इषः, यातयन् ) और अपने भक्तोंको ऐश्वर्य प्राप्त कराते हुए (दिवः, दृष्टिम्, परिस्नव ) युळोकसे दृष्टिको उत्पन्न कीजिये ।

भावार्थ — परमात्माके, संसारमें अद्भुत कर्म ये हैं कि उसने चुलोकको वर्षणशील बनाया है, और सूर्यादिलोकों को तेजोमय तथा पृथिवीलोक को दृद, इत्यादिविचित्रभावोंका कर्त्ता एकमात्र परमात्मा ही है ॥२॥

सुत एति प्वित्र आ त्विष्टिं दर्धान् ओर्जसा । विचेक्षाणो विरोचयन् ॥३॥

सुतः । पृति । पृतिते । आ । त्विषि । दर्घानः । ओजसा ।

विऽचक्षाणः । विऽरोचयंन् ॥३॥

पद्यिः—( विरोचयन् ) सर्वे वस्तु प्रकाशयन्, ( विच-क्षाणः ) अखिलब्रह्माण्डस्य द्रष्टा ( सुतः ) स स्वयम्भृः पर-मात्मा ( ओजसा, खिषिं, द्धानः ) स्वप्रताऐन ज्ञानं धारयन् ( पवित्रे, एति ) विदुषांपवित्रेऽन्तःकरणे विराजितो भवति ।

पदार्थ— (विरोचयन्) सब मकाशितवस्तुओंको मकाशमान करता हुआ (विचक्षाणः) और अखिलब्रह्माण्डका द्रष्टा (सुतः) वह स्वयम्भू परमात्मा (ओजसा, त्विषि, दधानः) अपने मतापसे झानको धारण कराता हुआ (पवित्रे, एति) विद्वानोंके पवित्र अन्तः-करणमेंत्राप्तहोता है।।

भावार्थ-- यद्यपि पश्मात्मा सर्वव्यापक है, तथापि उसका स्थान विद्यानों के हृदयको इसिकिये वर्णन किया गया है, कि विद्यान् लोग अपने हृदयको उसके ज्ञानका पात्र मनाते हैं ॥३॥

अयं स यो दिवस्पीरं रघुयामां पृवित्र आ। सिन्धेक्तिमां व्यक्षरत्॥४॥

अयं । सः । यः । दिवः । पैरिं । रुघुऽयामां । पृवित्रे । अरु। सिंधीः । ऊर्मा । वि । अक्षरत् ॥४॥

पदार्थः - (अयम्, सः) अयं स परमात्मास्ति (यः) (दिवस्परि) द्युलोकादप्यूर्द्धभागे वर्तमानः, (रघुयामा) शीघ्रगामी, (पित्रेत्रे, आ) ज्ञानयोगिनामन्तःकरणे निवासी (सिन्धोः, जर्मा, व्यक्षरत्) स्यन्दनशिलनचादिषु स्यन्दनशिक्तं जनयति।

पदार्थ-(अयम्, सः) यह वह परमात्मा है (यः) जोकि

(दिवस्परि) अन्तरिक्षेक भी ऊर्ध्वभागमें वर्तमान है (रघुयामा) और शीघ्रगतिवाला है (पवित्रे, आ) और ज्ञानयोगियों के पवित्र अन्तः करणमें निवास करता है तथा (सिन्धोः ऊर्पा, व्यक्षरत्) जो स्यन्दन शक्ति उत्पन्न करता है।

भावार्थ — उम्री परमात्माकी अद्भुतशक्तिसे सूर्यचन्द्रमादिकों का परिश्रमण और नदियोंका प्रवहन इत्यादि सम्पूर्णगतियें उसी की अद्भुतसत्तासे उत्पन्न होती हैं॥४॥

आविर्वासन्परावतो अथो अवावितः सुतः । इन्द्राय सिच्यते मधं ॥५॥

आऽविवांसन । पुराऽवर्तः । अथोइति । अर्वाऽवर्तः । सुतः । इन्द्रांय । सिच्यते । मर्धु ॥५॥

पदार्थः—( स्रुतः ) स स्वयम्भः परमात्मा ( परावतः ) दृश्स्थान् ( अथो, अर्वावतः ) अथ च समीपस्थान् पदार्थान् (आविवासन् ) सुष्ठु प्रकाशयन् ( इन्द्राय, सिन्यते, मधु ) जीवात्मने आनन्दं वर्षति ।

पद्र्यि— ( स्रुतः ) वह स्वयम्भू परमात्मा ( परावतः ) दूरस्थ ( अथो, अर्वावतः ) और समीपस्थवस्तुओं को (आविवासन् ) भलीमकार प्रकाशित करता हुआ ( इन्द्राय, सिच्यते, मधु ) जीवात्माके छिये आनन्दकी दृष्टि करता है।

भावार्थ-•जीवात्माकेलिये आनन्दका स्रोत, एकपात्र वही परमात्मा है॥५॥

## सुमीचीना अनूषत् हरिं हिन्वन्त्यद्विभिः । योनांचतस्यं सीदत् ॥६॥२९॥

संऽईचीनाः । अनुषत् । हरिं । हिन्वन्ति । अद्विशिभः । योनी । ऋतस्य । सदित ॥६॥२९॥

पदार्थः — हे परमात्मन् ! (हिरम् ) पापानां विनाशियतारं भवन्तम् (समीचीनाः ) सत्कीमण ऋिलगादयः (अनुषत् ) स्तुवन्ति, (आद्रिभिः, हिन्वन्ति ) इन्द्रियवृत्तिभिः ज्ञानविषयी-कुर्वन्ति । (ऋतस्य, योनौ सीदत् ) हे भगवन् सत्यस्य योनौयज्ञे तिष्ठ ।

पदार्थ — हे परंमात्मन् ! (हरिम् ) पापोंको नाजकरने वाले आपकी (समीचीनाः) सत्कर्मी ऋतिवगादि लोग (अनूषत) स्तृति करते हैं। तथा (अद्रिभिः, हिन्वन्ति) इन्द्रियद्वत्तियों द्वारा ज्ञानका विषय बनाते हैं (ऋतस्य, योनौ, सीदत ) हे प्रमात्मन्! आप सत्यकी योनि, यज्ञ में स्थित होयँ।

भाव। र्थ — याज्ञिकपुरुष अपने अन्तः करणको पक्षवेदिस्थानी बनाकर परमात्मज्ञानको अवनेय बनाकर इस ज्ञानमययज्ञ से प्रजा को सुगन्धित करते हैं, तात्पर्य यह है कि अध्यात्मयज्ञ ही एकपात्र परमात्मपाप्तिका सुरूपसाधन है, अन्य जलस्थलादि काई बस्तु भी परमात्मपाप्तिका सुरूपसाधन नहीं ॥६॥

इति एकोनचत्वारिशचमं मूक्तमेकोनित्रशक्तमो वर्गश्च समाप्तः।

षद ३९ वां स्क और २९ वां वर्ग समाप्त हुआ ॥

अथ षड्ऋचस्य चत्वारिंशत्तमस्य सुक्तस्य-

१-६ वृहन्मतिर्ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता छन्दः-१, २ गायत्री । ३-६ निचृद्गायत्री ॥ षड्जः स्वरः ॥

अथ ईश्वरस्य सकाशात्शीलंप्रार्थ्यते ।

पुनानो अंक्रमीद्भि विश्वा मृथो विचर्षणिः। शुम्भन्ति विप्रं धीतिभिः॥१॥

पुनानः । अकर्मीत् । अभि । विश्वाः । सृधः । विऽर्वर्षणिः । शुम्भन्ति । विष्रं । धीतिऽभिः ॥१॥

पदार्थः—(विचर्ष।णः)यः सर्वद्रष्टा परमात्मा (पुनानः) सत्कर्मिणः पवित्रयन् (विश्वा, मृषः, अभ्यक्रमीतः ) अखिलान् दुराचारान् नारायति (विप्रम् घीतिभिः) तं परमात्मानम् वि-द्वांसः वेदवाग्भिः (शुम्भन्ति स्तला) विभूषयन्ति ।

पद्र्थि— (विचर्षाणः) सर्वद्रष्टा परमात्मा (पुनानः) सत्क-मिंगोंको पवित्र करता हुआ (विश्वा, मृधः, अभ्यक्रमीत्) अखिळ-दुराचारियोंका नाश करता है (विमं, धीतिभिः) उस परमात्माको विद्वान लोग वेदबाणियोंसे (शुम्भन्ति) स्तुति करके विभूषित करते हैं।

भावार्थ—— परमात्मा सत्कर्मी पुरुषीको श्रुभस्वभाव पदान करता है!तात्पर्य यह है कि सत्किमियों को उनके श्रुभकरमीनुसार श्रुभकळ देताहै और दृष्किमियों को दृष्कमीनुसार अश्रुभकळ देता है।।१॥

> आ योनिमरुणो रुंहुद्गमृदिन्द्रं वृषां सुतः। ध्रुवे सदंसि सीदति ॥२॥

आ । योनिं । अरुणः । रुहृत् । गर्मत् । इन्द्रं । वृषा । सुतः । ध्रुवे । सर्दसि । सीद्दित ॥२॥

पदार्थः—( अरुणः ) सर्वेन्यापकः, ( सुतः ) स्वयम्भः स परमात्मा ( आयोनिम रुहत् ) अखिलां प्रकृतिं न्याप्नोति किंच ( वृषा ) सर्वामिलाषदः सः ( सदिस ) यज्ञस्थले ( इन्द्रम्, गमत् ) ज्ञानयोगिनं प्राप्नुवन् ( ध्रुवे, सीदिति ) तदीये दृढ्विश्वासेऽन्तःकरणे विराजते ।

पद्रार्थः --- (अरुणः) सर्वव्यापा (सुतः) स्वयंसिद्ध वह परमातमा आयोगिम् रुटत्) सम्पूर्णप्रकृतिमें व्याप्त होरहा है और (हपा) सर्वकामनाओं का देनेषाळा वह परमातमा (सदसि) यज्ञस्थळमें (इन्द्रम्, गमत्) ज्ञानयोगीको माप्तहोकर (ध्रुवे, सीदति) उसके हटविश्वासी अन्तः करणमें विराजमान होता है।

भावार्थ--कर्मयोगिषुरुषोंको परमात्मा सदैव उत्साह देकर सत्करोंमें महत्त करता है ॥२॥

> नु नो र्यिं महामिन्दोऽस्मभ्यं सोम विश्वतंः। आ पंवस्व सहस्रिणेम् ॥३॥

नु । नः । रुयिं । मुहां । हृंदोहिति । अस्मभ्यं । सोम् । विश्वतः । आ । पवस्व सहस्रिणं ॥३॥

पदार्थः—(इन्दो) हे परमैश्वर्यसम्पन्न परमात्मन् ! (सोम हे सौम्य ! (नः ) असमन्यम् (नु ) ध्रुवम् (विश्वतः ) सर्वतः (सहस्रिणम् ) विविधम् (महां ) महत् (रियम् ) ऐश्वर्यम् (आपवस्व ) देहि।

पदार्थ — (इन्दा) हे परमैश्वर्यसम्पत्न परमात्मन् ! (भोम) हे मौम्यस्वभाववाळे (नः) हमारे छिये (तु) निश्चय करके (विश्वतः) सब आरसे (सहस्रिणम्) अनेकप्रकारके (महां) बड़े (रियम्) ऐश्वर्यको (आपयस्व) दीजिये।

भावार्थ — सत्कर्मा पुरुष भी जब तक परमात्मासे अपने ऐश्वर्यकी दृष्टिकी प्रार्थना नहीं करते तबतक उनका अभ्युदय नहीं होता यद्यपि अभ्युदय पूर्वकृत शुक्कमाँका फल है तथापि जबतक मनुष्यका अभ्युदय शाकीशील नहीं बनता तबतक वह अभ्युद्दयको कदाचित् भी नहीं चाहता, इमालिये अभ्युदयशाकीशील बनानकेलिये अभ्युदयकी पार्थना अवश्य करनी चाहिये।।३।।

विश्वां सोम पवमान द्युम्नानीन्द्वा भंर । विदाः संहुस्रिणीरिषः ॥४॥

विश्वा । सोम । प्वमान । द्युम्नानि । इंदोइति । आ । भरु । विदाः । सहस्रिणीः । इषः ॥४॥

पदार्थः — (सोम, पवमान) हे जगतां पवित्रयितः परमात्मन् ! (इन्दो) हे परमैश्वर्यसम्पन्न ! भवान् (विश्वा, चुम्नानि, आभर) निष्तिलदिव्यरत्नं महां देहि किंच (सहस्नि-णीः, इषः) अनेकधा अन्नाचैश्वर्यान् देहि ।

पदार्थ — (सोम, पनमान) हे जगत्को पनित्र करने नाछे परमात्मन ! (इन्दो) हे परमैश्वर्यसम्पन्न ! (विश्वा, ग्रुझानि, आभर) आप मेरेळिये सम्पूर्ण दिन्यरलोंको दीजिये तथा (सहस्मिणीः, इषः, विदाः) औुद्ध अनेकमकारके अन्नादि ऐश्वरोंको दीजिये।

भावार्थ-सवनकारके ऐश्वर्योंका दाता एकमात्र परमात्मा ही है इस्किये उससे ऐश्वर्योंकी प्रार्थना करनी चाहिये ॥।।

स नः पुनान आ भर रृपिं स्तोत्रे सुवीर्थेम् । जारितुर्विधेये गिरः ॥५॥

सः । नुः । पुनानः । आ । भुरु । रायिं । स्तात्रे । सुऽवीर्यं । जरितुः । वर्षय । गिर्रः ॥५॥

पदार्थः—(स) हे परमात्मन्, स पूर्वोक्तो भवान् (नः, स्तोत्रे) भवतः स्तुतिकर्त्रे महाम् (पुनानः) पवित्रयन् (स्वीर्यम्, रियम्) सुपराक्रमेण सहैश्वर्यम् (आभर) ददातु

(जिरितुः, गिरः, वर्धय) उष्रासकस्य मम वाक्शक्तिं च वर्ष्य। पदार्थ-(सः) हे परमात्मन् ! वह पूर्वोक्त आप (न,: स्तोत्रे)

आपकी स्तुति करनेवाळे मुझको (पुनानः) पवित्र करते हुये (सुवी-र्यम्, रियम्) सुन्दरपराक्रमके साथ ऐश्वर्यको (आभर) दीजिये (जिरिद्वाः, गिरः, वर्षय) और मुझ उपासककी वाक्शक्तिको बढ़ाइये॥

भावार्थ — जो छोग परमात्मापरायण होकर अपनी वाक्शिकिको बढ़ाते हैं परमात्मा उन्हे वाग्मी अर्थात् सुन्दर वक्ता बनाता है ॥५॥

> पनान इन्द्वा भेर् सोमं द्विवर्हसं र्यिम् । चृषिन्नन्दो न उक्थ्यम् ॥६॥३०॥

युनानः । इंदोइति । आ । भर् । सोम । द्विऽवर्हसं । रुपिं । चृषेन् । इंदोइति । नः । उक्थ्यं ॥६॥३०॥ पदार्थः—(इन्दो, सोम) हे परमैश्वर्यशालिन् परमात्मन्! (पुनानः) मत्स्वभावं पवित्रयन् (द्विबईसम्, रियम्, आभर) युलोकपृथिवीद्वयस्यैश्वर्यं देहि (इन्दो) हे प्रकाशरूप, (वृषन्) सर्वेष्टदस्लम् (नः, उकथ्यम्) मम स्तुतिमर्गी वाचं च स्वीकरोतु।

पदार्थ--(इन्दो, सोम) हे परमैश्वर्यशालि परमात्मन् (पुनानः) आप मेरे स्वभावको पवित्र करते हुये (द्विवहेंसम्, रियम्, आभर) युक्ठोक तथा पृथिवीळोक सम्बन्धी दोनों ऐश्वर्योंको दीजिये (इन्दो) हे प्रकाशका ! (ष्टपन्) सब कामनाओं की वर्षा करनेवाळे आप (नः, उक्थ्यम्) मेरी स्तुतिक्ष वाणीका स्वीकार करिये॥

भावार्थ--जो लोगपरमात्माक गुणकर्मानुसार अपने स्वभावको बनाते हैं परमात्मा उन्हें ऐहिक और पारलैंकिक दोनों प्रकारके सुख प्रदान करता है।।६॥

इति चत्वारिंशतमं सूक्तं त्रिंशो वर्गश्च समाप्तः ॥

४० वां सूक और ३० वां वर्ग समाप्त हुआ।



अथ षड्चस्यैकचत्वारिंशत्तमस्य सूक्तस्य-

१-६ मेध्यातिथिर्ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः--१, ३, ४, ५ गायत्री । २ ककुम्मती गायत्री । ६

निचृदुगायत्री ॥ षड्जः स्वरः ॥

अथ परमात्मनो रचनामहत्त्वं वर्ण्यते—

अब परमात्माकी रचनाका महत्त्व वर्णन करते हैं :--

प्र ये गावो न भूर्णयस्त्वेषा अयासो अक्रमुः । घ्रन्तंः क्रष्णामप् त्वचंग् ॥१॥

त्र । ये । गार्वः । न । भूणीयः । त्वेषाः । अयार्तः । अर्क्रमुः । इतिः । कृष्णां । अपं । त्वचै ॥१॥

पदार्थः -- (ये, गावः, न) पृथिव्यादिलेकसद्दशा ये लोकाः (भूर्णयः) शीघ्रगामिनः, (लेषाः) दीप्तिमन्तः, (अयासः) वेगवन्तः, (कृष्णाम्, लचम्) नीरन्ध्रान्धकारम् (अपझन्तः, प्राक्रमुः) नाशयन्तः प्रक्राम्यन्ति।

पदार्थ-(ये, गावः, न) पृथिन्यादिकोकोंके समान जो कोक (भूर्णयः) जीवगतिज्ञीक हैं (त्वेषाः) जो दीप्तिमान और (भयासः) वेगवाके (कृष्णाम्, त्वचम्र) महागृढ् अन्यकारको (अप् व्रंतः, प्राक्रमुः) नष्ट करते हुये प्रक्रमण करते हैं।

भावार्थ--परमात्मा सब क्रोकक्रोकान्तरोंको उत्पन्न करता है उसीकी सचास सब पृथिन्यादिक्रोक गति कररहे हैं॥१॥

> द्युवितस्यं मनामृहेऽति सेतुं दुराव्यंम् । साह्यांसो दस्युंमत्रतम् ॥२॥

सुवितस्यं । मनामहे । अति । सेतुं । दुःऽश्राब्यं । सुद्दांसः । दस्युं । अत्रतं ॥२॥

पदार्थः—( मुवितस्य, दुराव्यम्, सेतुम् ) एवंविधपूर्वोक्त-लोकानां जनयितारं दुःसहसंसारस्य सेतुरूपं परमात्मानम् ( मना- महे ) स्तुमः यः परमात्मा ( अव्रतम्, द्रस्युम्, साह्वांसः ) वेद-धर्मविमुखान् दुराचारान् शमयितास्ति ।

पद्धि—(स्वितस्य, दुराव्यम्, सेतुम्) ऐसे पूर्वोक्त छोकोंको उत्पन्न करनेवाळे दुखमे प्राप्तकरेनयोग्य संसारके सेतुरूप ईश्वरकी (मनामहे) स्तृति करते हैं जो परमात्मा (अत्रतम्, दस्युग् साहांसः) वद्धमिको नहीं पाळन करनेवाळे दुराचारियोंका शमन करनेवाळा है।

भावार्थ--परमात्मा इस चराचर जगत्का सेत है, अर्थात् मर्ट्यादा है, उसीकी मर्ट्यादामें सुर्ध्यचन्द्रादि सबलोक परिश्रमण करते हैं । बतुष्यों को चाहिये कि उस मर्ट्यादापुरुषोत्तमको सदैव अपना लक्ष्य बनावै ॥२॥

श्रृष्वे बृष्टेरिव स्वनः पर्वमानस्य श्रुष्मिणः । चरन्ति विद्युतो दिवि ॥३॥

शृष्वे । वृष्टेःऽईव । स्वनः । पर्वमानस्य । शुष्मिणः । चरैति । विऽद्युतः । दिवि ॥३॥

पदार्थः——( वृष्टेः, इव, खनः, शृष्वे ) यस्यानुशासनं मेघवृष्टिरिव निःशङ्कम् श्रूयते तस्य ( पवमानस्य, शुष्मिणः ) संसारस्य पवितुः सर्वोत्कृष्टबलस्य च परमात्मनः ( विद्युतः, दिवि, चरन्ति ) विद्युदादिशक्तयः खे भ्राम्यन्त्ये। दृश्यन्ते ।

पदार्थ-—( रहेः, इव, स्वनः, मृक्वे ) जिसका अनुशासन मेघकी रहिके समान निस्सन्देह सुना जाता है उसी ( पवमानस्य, शुध्मिणः) संसारको पित्र करनेवाळे तथा सर्वोपिर बळवाळ परमात्माकी (विद्युतः, दिवि, चरन्ति ) विद्युतादिशक्तियें आकाश्रमें श्रमणकरती हुई दिखायी देती हैं।

भावार्थ -- परमात्माकी विद्युदादि अनेकशक्तियें हैं, इसिक्रिये उसे अनक्तशक्तिमद्वस कहा जाता है ॥३॥

आ पंवस्व मुहीमिष् गोर्मदिन्दो हिरण्यवत् । अश्वांवदाजंवत्स्रुतः ॥४॥

आ। प्वस्त । महीं । इषं । गोऽमत् । इंद्रोइति । हिरंण्यऽवत् । अर्श्वऽवत् । वार्जऽवत् । सुतः ॥४॥

पद्रार्थः--(इन्दो) हे परमात्मन्, (सुतः) स्वयम्भुर्भ-वान् (गोमत्, हिरण्यवत्, अश्वावत्, वाजवत्) गोस्त्रणीश्वबल-पराक्रमादियुक्तम् (महीम्, इषम्, आपवस्व) महदेश्वर्यम् मह्यं वितर ।

पदार्थ --- (इन्दो ) हे परमात्मन् ! आप (स्नुतः ) स्वयंसिद्ध हैं (गोमत्, हिरण्यवत्, अश्वावत्, वाजवत् ) गौ हिरण्य अश्व बल पराक्रमादि से युक्त (महीम्, इषम्, आपवस्व) बड़ेभारी ऐश्वर्यको मेरेछिये उत्पन्न करिये ।

भावार्थ - परमात्मा अपनी स्वसत्तासे विराजमान है। अर्थात् परमात्मा सबका अधिष्ठान होकर सबवस्तुओंको प्रकाशित कररहा है और वह स्वयंपकाश है ॥४॥

स पवस्व विचर्षण आ मही रोदंसी पृण । जुषाः सूर्यो न रुक्षिमिनः ॥५॥ सः । पुवस्त्र । विऽचर्षणे । आ । मुहीइति । रोदंसीइति । पृण । जुषाः । सूर्यः । न । रुक्षिमऽभिः ॥५॥ पदार्थः -- (विचर्षण) हे सर्वद्रष्टः परमात्मन्! (उषाः, सर्यः, न, रिमिभः) खतेजोभिः उषःकालस्य प्रकाशियता सूर्य-इव (मही, रोदसी) महत्यै। द्यावापृथिन्यौ (आपृण) स्वप्रभु-स्नेन प्रकाश्य पूर्य (पवस्व) स्नान्मत्किमण उपासकांश्च पुनीहि।

पद्रार्थ — (विचर्षण) हे सर्वद्रष्टा परमात्मन्! (उषाः, सूर्यः, न, रिअभिः) जिसमकार सूर्य अपनी किरणोंसे उषःकाळको प्रकाशित कर देते हैं उसीमकार (पहीं, रोदयी) इस महान् पृथिवीळोक और युक्कोकको (आपृण) अपने ऐश्वर्यसे पृरित करिये। और (पवस्व) उस ऐश्वर्यसे अपने सत्कर्षा उपासकोंको पवित्र करिये।

भावार्थ - परमात्मा ही एकमात्र पवित्रताका केन्द्र है, पवित्रता बाहनेवार्लोको चाहिये कि पवित्रहोनेकेलिये उसी परमात्माकी उपासना करके अपने आपको पवित्र बनायें ॥६॥

परि'णः शर्मयन्त्या धारंया सोम विश्वतः । सरा रुसेवं विष्टपंम् ॥६॥३१॥

पीरं । नः । शुर्मेऽयंत्यां । धारंया । सोम् । विश्वतः । सरं । रसाऽइव । विष्टपं ॥६॥३१॥

पदार्थः — (सोम) हे परमात्मन्, (रसेव, विष्टपम्) लोकं व्यापकतयाधि ष्ठित ब्रह्मेव (शर्मयन्त्या, धारया) शर्म प्रयच्छन्त्यानन्दधारया (नः, विश्वतः, परिसर) मम हृदयं सर्वतो व्याप्नुहि।

पदार्थ — (सोप) हे परमात्मन ! (रसेन, निष्टपम्) जिस मकार रससे अर्थात ब्रह्मसे छोक व्याप्त होरहा है उसीप्रकार (अर्थ- यन्त्या, घारया ) सुख देनेवाली आनन्दकी घारा सहित ( नः, विश्वतः, परिसर ) मेरे हृदय में आप भली प्रकार निवास की जिये ।

भावार्थ — आनन्दका स्रोत एकमात्र परमात्माही है। इसिकिय आनन्दाभिलापीननोंको चाहिये कि उसी आनन्दाम्बुधिका रस पान करके अपने आपको आनन्दित करें।।६॥

> इति एकचत्वारिंशत्तमं मूक्तमे कित्रिंशो वर्गश्च समाप्तः ॥ यह ४१ वां सक्त और ३१ वां वर्ग समाप्त इया ।

> अथ षड्रचस्य द्वाचत्वारिंशत्तमस्य सुक्तस्य-

१–६ मेध्यातिथिर्ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः– १, २ निचृद्गायत्री । ३, ४, ६ गायत्री । ५ ककु-म्मती गायत्री ॥ षड्जः स्वरः ॥

अथ परमात्मनः सुर्यादीनां कर्तृत्वं वर्ण्यते ।

अब परमात्माको सूर्यादिकोंके कर्तारूपसे वर्णन करते हैं।

जुनयंत्रोचुना दिवो जुनयंत्रप्सु सूर्यम् । वसानो गा अपो हरिः ॥१॥

जनयंत् । रोचना । दिवः । जनयंत् । अपुरसु । सूर्यं ।

वसानः । गाः । अपः । हरिः ॥१॥

पदार्थः--( हरिः ) किल्यिषाविनाशकः सपरमात्मा ( दिवः, राचना, जनयन् ) आकाशे प्रकाशितानि प्रहुनक्षत्रादीनि जनयन् अप्सु, सूर्यं, जनयन् ) अन्तरिक्षे सूर्यं समुत्पादयंश्च (गाः, अपः ) भूमिं द्यावं च (वसानः ) आच्छादयन् सर्वत्र व्यासो भवति ।

पदार्थ — (इति:) पापेंका हरनेवाळा वह परमात्मा (दिवः, रोचना, जनयन्) आकाशमें प्रकाशित होनेवाळे ग्रहनक्षत्रादिकोंको उत्पन्न करता हुआ और (अप्मु, मूर्यम्, जनयन्) अन्तरिक्षमें सूर्यको उत्पन्न करता हुआ (गाः, अपः) भूमि तथा ग्रुळोकको (वसानः) अच्छादित करता हुआ सर्वत्र व्याप्त हो रहा है।

भावार्थ— उसी परमात्माने म्रूटर्यादि सबद्योकोंको उत्पन्न किया। और उसीकी सत्ता से स्थिर होकर सब द्योकद्याकान्तर अपनी अपनी स्थितिको द्याम कर रहेहैं॥१॥

पुष प्रतेन मन्मना देवो देवेभ्यस्परि । धारया पवते सुतः ॥२॥

एषः । प्रतेनं । मन्भंना । देवः । देवेभ्यः । पीरं । धारंया । पवते । सुतः ॥२॥

पदार्थः—( प्रत्नेन, मन्मना ) प्राक्तनया वेदमयस्तुत्या ( देवः ) प्रकाशमानः ( एषः, सुतः ) अयं स्वयंसिद्धः परमात्मा ( देवेभ्यः ) दिव्यगुणसम्पन्नान् विदुषः ( धारया ) आनन्द स्रोतसा ( परि, पवते ) सुष्ठु आह्लादयति ।

पदार्थ-(पत्नेन, मन्मना) प्राचीन वेदरूपस्तोत्रसे (देवः) पकाशमान (पुषः, सुतः) यह स्वयंसिद्ध परमात्मा (देवेभ्यः) दिव्य- गुणसम्पन्न विद्वानोंको (धारया) आनन्दकी धारासे (परि,पवने) भळीपकार आहादित करता है।

भावार्थ — परपात्मा अपने वैदिकज्ञानसे सवलोगोंको ज्ञानी विज्ञानी बनाकर आनन्दित करता है ॥२॥

> वावृधानाय तूर्वये पर्वन्ते वार्जसातये । सोमाः सहस्रंपाजसः ॥३॥

वावृधानार्य । तूर्वये । पर्वते । वार्जंऽसातये । सोमाः । सहस्रंऽपाजसः ॥३॥

पदार्थः—( सहस्रपाजसः सोमाः ) अनन्तशक्तिः परमात्मा ( वाब्धानाय ) स्त्राभ्युदयाभिलाषिभ्यः ( तुर्वये ) दक्षेभ्यः कर्मयोगिभ्यः ( वाजसातये ) ऐश्वर्य प्राप्तुम् ( पवन्ते ) हृदये ज्ञानमुत्पाद्य तान् पवित्रयति ।

पदार्थ—( सहस्रपानसः, सोमाः ) अनन्तशक्तिसपम्पन पर-मात्मा (वाष्ट्रधानाय ) अपनी अभ्युत्रतिकी इच्छा करनेवाले (तूर्वये) दक्षतायुक्त कर्मयोगियोंकी (वाजसातये ) ऐश्वर्यमाप्तिकेलिये (पवन्ते) उनके हृद्योंमें ज्ञान उत्पन्न करके उनको पवित्र करता है।

भावार्थ इस संसारमें सर्वशक्तिमान् एकमात्र परमात्मा से सवप्रकारके अभ्युद्यकी प्रार्थना करनी चाहिये। जो छोग उक्त परमात्मासे अभ्युद्यकी प्रार्थना करके उद्योगी बनते हैं वे अवश्यमेव अभ्युद्यकी पाप्त होते हैं ॥३॥

दुहानः प्रत्नमित्पर्यः पृवित्रे परि पिच्यते । ऋन्देन्देवा अजीजनत् ॥ ४ ॥ हुहानः । पृत्नं । इत् । पर्यः । पृवित्रे । परि । क्षिच्यते । कंदन् । देवान् । अजीजनत् ॥४॥

पदार्थः—( प्रत्नम, इत ) प्राक्तनीषु वेदवाक्षु ( पयः, दुहानः ) ब्रह्मानन्दं जनयन् सपरमात्मा ( पवित्रे, परिषिच्यते ) उपासकानां पवित्रहदयेषु ध्यानगोचरो भवति ( क्रन्दन् ) शब्दायमानः सः ( देवान्, अजीजनत् ) अत्यर्थं दीप्यमानान् चन्द्रादीन् समुत्पाद्यामास ।

पद्धि——(प्रतम्, इत्) प्राचीन वेदवाणियों में (पयः, दुहानः) ब्रह्मानन्दको उत्पन्न करता हुआ वह परमात्मा (पवित्रे, परिषिच्यते) उपासकों के पवित्रहृदयमें ध्यानका विषय होता है (कन्दन्) और उसी शब्दायमान परमात्मान (देवान्, अजीजनत् ) देदीप्यमान चन्द्रादिकों को उत्पन्न किया।

भावार्थ-- परमात्माने वेदवाणीरूपी कामधेतुको श्रह्मानन्दसे परिपूर्ण कर दिया है। जो छोग इस अमृतरसको पान करना चाहते हों, वे उक्तामृतप्रदायिनी ब्रह्मविद्यारूपी वेदवाग्धेतुको वत्सवत् उसके प्रेमपात्र बनकर इस दुग्धामृतको पान करें ॥४॥

अभि विश्वानि वार्याभि देवाँ ऋतावृष्ठः । सोर्मः पुनानो अर्षति ॥ ५ ॥

अभि । विश्वानि । वार्यो । आभि । देवान् । ऋताऽवृधः ।

सोर्मः । पुनानः । अर्षति ॥५॥

पदार्थः -- (सोमः ) सर्वोत्पादकः परमात्मा (ऋतावृधः, देवान् ) सत्यस्य वर्धयितृन् सत्कींभणः (अभि, पुनानः ) सर्वैथा

पवित्रयन् ( वार्यो, विश्वानि ) सम्पूर्णान् स्पृहणीयपदांथीन् ( अभ्यषेति ) तान् प्रापयति ।

पदार्थ — (सोपः) सर्वोत्पादकः पःमात्मा (ऋतःष्ट्रघः, देवान्) सत्यको वढानेवाले सत्किमियोंको (अभिवृतानः) सर्वथा पवित्र करके (वार्या, विश्वानि) सम्पूर्ण वाञ्छनीयपदार्थोंको (अभ्यपिति) उनके छिये प्राप्त करता है।

भावार्थ--यद्यी परमात्वा दयामय और सर्वहितकारी है, तथापि उद्योगीपुरुपोंको पवित्र करता हुआ, अभ्युद्रयरूप फळ देता है। अनुद्योगियों को नहीं ॥५॥

गोमन्नः सोम वीरवृदश्वांवृद्धाजंवत्सुतः । पर्वस्व बृहतीरिषः ॥ ६ ॥ ३२ ॥

गोऽमंत् । नुः । सोम् । वीरऽवंत् । अश्वंऽवत् । वार्जऽवत् । सुतः । पर्वस्व । बृहतीः । इषः ॥६॥३२॥

पदार्थः—(सोम) हे परमात्मन्, भवान् (गोमत्) गवाचिश्वर्येणयुक्तः, (वीरवत्) वीरैः सहितः, (अश्वावत्, वाज-वत्) अश्वादिभिः अञ्चादिभिश्च युक्तोऽस्ति लम् (वृहतीः, इषः) स्वोपासकेभ्यो महत् धनम् (पत्रस्त) देहि ।

पदार्थ-(सोम) हे परमात्मन्! आप (गोमत्) गवादि ऐश्वर्थोंसे युक्त तथा (बीरवत्) बीरयुक्त (अश्वावत्, बांजवत्) अश्वादियुक्त और अन्नादि ऐश्वर्ययुक्त हैं (बृहतीः, १षः, पवस्व) आप अपने उपासकोंको महान् ऐश्वर्य दीजिये।

भावार्थे -- परमात्मा ही वीरधर्मका दाता है । उसकी ऋपासे वीरपुरुष उत्पन्न होकर दुर्होका दळन, और श्रेष्ठोंका परिपालन करते हैं ॥६॥३०॥

इति द्वाचत्वारिंशतमं सृक्तं, द्वात्रिंशो वर्गश्च समाप्तः ।

यह ४२वां सूक्त और ३२वां वर्ग समाप्त हुआ।

अथ पड्चस्य त्रिचत्वारिंशत्तमस्य सुक्तस्य-

१-६ मेध्यातिथिर्ऋिपः । पवमानः सोमो देवता । छन्दः-१, २, ४, ५ गायत्री । ३, ६ निचृद्गायत्री ॥ षडुजः स्वरः ॥

अथ परमात्मनो दातृत्वं वर्ण्यते--

अव परमात्माका दातृत्व वर्णन करते हैं -

यो अर्ख इव मृज्यते गोभिर्मदाय हर्युतः। तं गीर्भिर्वासयामसि॥ १॥

यः । अत्यंः इव । मृज्यते । गोभिः । मदाय । हुर्युतः ।

तं । गीःऽभिः। वासयामसि ॥ १ ॥

पदार्थः—( हर्यतः यः ) अतिकमनीयो यः परमात्मा ( अत्यः, इव ) विद्यदिव दुर्श्रोद्यः ( गोभिः, मदाय, मृज्यते ) यश्च ब्रह्मानन्दपाप्तय इन्द्रियैः माक्षात्कियते ( तम् ) तं परमान्त्रम्यः ( व्यवस्थाते ) कार्विक्षः ( व्यवस्थाते ) कार्विक्षः

<sup>त्मान</sup>म् (गीर्भिः) स्तुतिभिः (वासयामसि) हृद्याधिष्ठितं कुर्भः। पदार्थ — (हर्यतः, यः) सर्वोपिर कपनीय जो परमात्मा (अत्यः, इतः) विद्युत्के समान दुर्बाह्य है (गोक्षिः मदाय, मृज्यते) और जो परमात्मा ब्रह्मानन्द्रशाप्तिके छिये इन्द्रियों द्वारा पत्यक्ष किया जाता है (तम्) उस परमात्माको (गीर्भिः) अपनी स्तुतियों द्वारा (वासयामिस ) हृद्याधिष्ठित करते हैं।

भावार्थ- जो छोग परमात्माकी प्रार्थना उपासना, और स्तुति करते हैं वे अवस्यमेव परमात्माके खारूपको अनुभव करते हैं ॥१॥

तं नो विश्वां अवस्युवो गिरंः शुम्भन्ति पूर्वथां । इन्दुमिन्द्रांय पीतये ॥ २ ॥ तं । नः । विश्वाः । अवस्युवः ।गिरः । शुभाति । पूर्वऽथां ।

इंदुं । इंन्द्रीय । पीतये ॥२॥

पदार्थः—( तम्, इन्दुम् ) तं प्रकाशमानं परमात्मानम् ( अवस्युवः, नः, विश्वाः, गिरः ) रक्षेच्छवोऽस्माकं सर्वो गिरः ( इन्द्राय, पीतये ) जीवात्मनः तृतये ( पूर्वथा ) प्राग्वत् ( शुम्मिन्त ) स्तुतिभिविराजयान्ति ।

पद्र्शि—(तम्, इन्दुम्) उस प्रकाशमान परमात्माको (अव-स्युवः, नः, विश्वाः, गिरः) रक्षा को चाहनेवाली मेरी सम्पूर्ण वाणियें (इन्द्राय, पीतये) जीवात्मा की तृप्तिकालिये (पूर्वथा) पहलेकी तरह (शुम्भन्ति) स्तुतियोंसे विराजमान करती हैं।

भावार्थ — वही परमात्मा मनुष्यकी पूर्णतृप्तिकेळिये, पर्याप्त होता है। अन्य शब्दस्पर्शादिविषय इसको कदाचित् भी तृप्त नहीं कर सकते ॥ २ ॥

पुनानो यांति हर्यतः सोमी गीर्भिः परिष्कृतः । विश्रम्य मेध्यातिथेः ॥ ३ ॥

पुनानः । याति । हर्यतः । सोर्मः । गीःऽभिः । परिंऽकृतः । विप्रस्य । मेध्यंऽअतिथेः ॥३॥

पदार्थः — (गीर्भिः, परिष्कृतः ) वेदवाग्भिः स्तुतः, ( हर्यतः, सोमः ) दर्शनीयः परमात्मा ( पुनानः ) पवित्रयन् ( मध्यातिथे:, विषस्य ) ज्ञानयोगिनो विदुषो हृदये ( याति )

निवसति ।

पदार्थ- गीर्भिः, परिष्कृतः ) वेदवाणियोमे स्तुति किया गया ( हर्यतः, सोमः ) दर्शनीय परमात्मा ( प्रनानः ) पवित्र करता हुआ ( मेध्यातिथे:, विशस्य ) ज्ञानयोगी विद्वानुके हुक्यमें ( याति ) निवास करता है।

भावार्थ- जो लोग हानयोगी बनकर ज्ञानपदीएसे अपने हृदयमिन्दरको प्रदीप्त करते हैं जनके हृदयरूपी मन्दिर में परमात्मा का पूर्णतया अवभास होता है ॥३॥

> पर्वमान विदा रियमस्पभ्यं सोम सुश्रियंम् । इन्दो सहस्रवर्चसम् ॥ ४ ॥

पर्वमान । विदाः । रयिं । अस्मभ्यं । सोम । सुऽश्रियं ।

इंदोइति । सहस्रेऽवर्चसं ॥४॥

पदार्थः—( पवमान ) हे सर्वस्य पवितः ! ( इन्दो ) प्रकाशमान, ( सोम ) सौम्य, परमात्मन्, लम ( असम्यम्

( सहस्रवर्षसम् ) विविधदीप्तिनन्तम्, ( सुश्रियम् ) सुशोभम् ( रियम् ) विभवम् ( विदाः ) प्रापय ।

पदार्थ- (पवमान) हे सर्वपावकपरमात्मन् ! (इन्दों) हे प्रकाशमान ! (सोम) हे सौम्यस्वभाववाळे! (अस्त्रभ्यम्) आप मेरे ळिये (सहस्रवर्वसम्) अनेकपकारकी दीप्तिवाळे (सुश्चियम्) सुन्दरशोभासे युक्त (रियम्) ऐर्श्वयं को (विदाः) प्राप्त कराइये।

भावार्थ-- वही परमात्मा अनन्त प्रकारके अभ्युदयोंका दाता है। अर्थात् ब्रह्मवर्चसादि सब तेज उसीकी सत्तासे उपळब्ध होते हैं॥४॥

> इन्दुरत्यो न वांजुसृत्किनिक्रंति पृवित्र आ । यदक्षारित देवयुः ॥५॥

इंदुः । अत्यः । न । वाजुऽसृत् । किनैक्रंति । पृवित्रे । आ । यत् । अक्षाः । अति । देवऽयुः ॥५॥

पदार्थः — (इन्दुः ) स प्रकाशमानः परमात्मा (अत्यः, न, वाजसत ) विद्युदिव स्वशाक्तिभिव्योप्तुवन् (किनक्रेति ) शब्दायते (यत् ) यः परमात्मा (देवयुः ) दिव्यगुणयुक्तान् विदुषः अत्यर्थं स्पृहयन् (पवित्रे, आ ) तदीयपवित्रहृद्येषु सुष्टु (अति, अक्षाः ) ब्रह्मानन्दं वर्षति ।

पदार्थ — (इन्दुः) वह प्रकाशवान परमातमा (अत्यःन वाजस्त्) विद्युत्के सहस्र अपनी शक्तियोंसे व्याप्त होता हुआ (किनिकंति) शब्दायमान हो रहा है (यत्) जो परमातमा (देनयुः) दिव्यसण-सम्पन्न विद्वानोंको चाहता हुआ (पवित्रे, आ) उनके पवित्र हृद्योंमें भळीप्रकार (अति, अक्षाः) ब्रह्मानन्दका अत्यन्त सरण करता है।

भावार्थ-देवी सम्पत्तिवाळे पुरुषोंके हृदयमें परमात्माकी ज्योति सदैव देदीप्यमान रहती है। माळिनान्तःकरण, आसुरी सम्पत्तिवाळोंके हृदय उस देवी दिव्यज्योतिसे सर्वथैव विश्वत रहते हैं॥५॥

> पर्वस्व वार्जसातये विप्रस्य गृणतो वृधे । सोम रास्वं सुवीर्यम् ॥ ६। ३३। ८ । ६ ॥

पर्वस्व । वार्जंऽसातये । विश्वंस्य । गृण्तः । बुधे । सोमं । रास्त्रं । सुऽवीर्यं ॥

पदार्थः — (सोम) हे परमात्मन्, (वाजसातये) अज्ञा-चैश्वर्यलाभाय (वृधे) अभ्युदयाय च (गृणतः, विप्रस्य, पवस्व) भवन्तं स्तुवतः कर्मयोगिनो विदुषः पवित्रयित्वा योग्यान् विधाय (सुवीर्यं, रास्व) तेभ्यः शत्रुभ्योऽलं पराक्रमं देहि ।

पदार्थ--(सोम) हे परमात्मन् ! (वाजसातये) अन्नादि ऐश्वर्य माप्तिके छिये और (हुये) अभ्युन्नतिके छिये (गृणतः, विपस्य, पत्रस्व) आपको स्तुति करनेवाछे जो कर्मयोगी विद्वान् हैं उनको पवित्र करके योग्य बनाइये और (सुवीर्यं, रास्व) उनके शत्रुओंको दमन करनेके छिये पर्याप्त पराक्रमको दीजिये ॥

भावार्थ — कर्भयोगी पुरुष जो अपने उद्योगसे सदैव अभ्युदः याभिकाषी रहते हैं, उनको परमात्मा अनन्तप्रकारके ऐश्वर्यप्रदान करता है। इति श्रीमग्रार्यमुनिनोपनिबद्धे ऋक्संहिताभाष्ये

षष्ठाष्टकेऽष्टमोध्याय:

समाप्तः ।

समाप्तं चेदं पष्टाष्टकम् ।

esta ano.

## अथ चत्रश्रलारिंशत्तमस्य सक्तस्य-

१-६ अयास्य ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः-१ निचृदुगायत्री । २-६ गायत्री ॥ पर्जः स्वरः ॥

अथ परमात्मनः, मेधाविबुद्धिविषयलं वर्ण्यते ।

अव परमात्मा मेघावी लोगोंकी बुद्धिका विषय है, यह वर्णन करतेहैं।

प्र णं इन्दो मुहे तनं ऊर्मिं न विभ्रंदर्षसि । अभि देवाँ अयास्यंः ॥१॥

प्र । नः । इंदो इति । मुहे । तेने । ऊर्मि । न । विश्रंत । अर्षसि । अभि । देवान् । अर्यास्यः ॥१॥

पदार्थः—( इन्दो ) हे परमात्मन्, (ऊर्भिम्, विश्वत् ) भवान् आनन्दतरङ्गान् धारयन् ( महे, तने ) महत ऐश्वर्याय ( नः, न, प्राषिस ) अस्मान् द्वतं प्राप्ताति ( अभिदेवान् ) कर्भ-योगिनः ( अयास्यः ) विना प्रयत्नं संगच्छति ।

पद्धि—(इन्दो) हे परमात्मन्! (ऊर्मिम्, विश्वत्) आप आनन्दकी तरङ्गोंको धारण करते हुए (महे, तने) बड़े ऐश्वर्यके छिये (नः, न, प्रापंति) इमको शीघ्रही प्राप्त होते हैं और (अभिदेवान्) कर्मयोगियोंको (अयास्यः) विना प्रयत्न प्राप्त होते हैं।

भावार्थ--जो पुरुष अनुष्टानशील नहीं अर्थात् उद्योगी बन-कर कर्मयोगमें तत्पर नहीं है वह पुरुष कदाचित् भी परमात्माको नहीं पासकता इस लिये उद्योगी बनकर कर्ममें तत्पर होना प्रत्येक मनुष्यका कर्त्तर्य होना चाहिये ॥ मृती जुष्टो धिया हितः सोमी हिन्वे प्रावति । विप्रस्य धारंया कृविः ॥२॥

मृती । जुष्टः । धिया । हितः । सोर्मः । हिन्वे । पुरावऽति । विश्रस्य । धारया । कविः ॥२॥

पदार्थः—( किवः, सोमः) वेदरूपकाव्यानां प्रणयिता स परमात्मा (परावति) खल्पप्रयत्नेन ध्यानाविषयीभृतः (मती, जुष्टः) स्तुतिभिः प्रसीदन् ( विप्रस्य, धिया, हितः) ज्ञानयोगिबुद्धा सा-क्षात्कृतः (धारया, हिन्वे) स्त्रब्रह्मानन्दस्रोतसा प्रीणयति।

पदार्थ-—(किनः, सोमः) वेदरूप कार्व्योका निर्माता वह पर-मात्मा (परावति) अल्पप्रयत्नसे ध्यानिविषयी न होनेके कारण दूरस्थ (मती, जुष्टः) स्तुतियों द्वारा प्रसन्न होता हुआ (विपस्य, धिया, हितः) ज्ञान योगियोंकी बुद्धिसे साक्षात्कार किया गया (धारया, हिन्वे) अपने ब्रह्मानन्दकी घारासे तुप्त करता है।

भावार्थ — वेद यद्यपि परमात्माका ज्ञान है तथापि उस ज्ञानका आविभीव परमात्मा करता है। इसी अभिनायसे उसे वेदोंका निम्मीता वा कत्ती कथन किया है वास्तवमें वेद नित्य है॥

> अयं देवेषु जार्यंविः सुत एति पवित्र आ। सोमो याति विचर्षणिः ॥३॥

अयं । देवेषु । जागृविः । सुतः । एति । पवित्रे । आ ।

सोमः । याति । विऽर्चर्षणिः ॥३॥

पदार्थः—( जागृविः, स्रुतः, अयम्, सोमः) स्वयम्भुर्जा-

गरूकोऽयं परमात्मा ( विचर्षणिः ) सर्वे परयन् ( आ, याति ) सर्वेत्र व्याप्तो भवति ( देवेपु ) विदुषाम् ( पवित्रे ) पवित्रः हृदये ( एति ) आविभवति ।

पद्धि—( जागृविः, सुतः, अयम्, सोमः ) खयंतिद्धं जागृह्वंकं यह परमात्मा (विचर्षाणेः ) सबको देखता हुआ (आ, याति, ) सर्वत्रं व्याप्त है। और (देवेषु ) विद्वानोंके (पवित्रे) हृदय में (एति ) आविर्भत होता है।

भावार्थं — अन्य छोगोंकी जागृति नैमित्तिकी होती है अर्थात् स्वतः-सिद्धं नहीं होती। एकमात्र परमात्माकी जागृति ही स्वतःसिद्ध है अर्थात् परमात्मा ही झानस्वरूप है, अन्य सब जीव पराधीनज्ञानवाळ हैं।

> स नेः पवस्व वाजुयुर्श्वकाणश्चारुंमध्वरम् । बुर्हिष्माँ आ विवासति ॥४॥

सः। नः। प्वस्त । वाज्ञ्यः। चुक्राणः। चार्रं। अध्वरे। वर्हिष्मान्। आ । विवासति ॥॥

पदार्थः --यः परमात्मा (बर्हिष्मान्, आ, विवासित ) व्यापकतारूपेण सर्वान् छोकान् आच्छादयति (सः) स (अध्व-रम्, चारुम्, चकाणः ) अस्माकं यज्ञं शोभमानं कुर्वाणः (नः पवस्व ) अस्मान् पुनातु ।

पदार्थ — जो परंपारेगां (वर्हिष्मान, आ, विवासित ) व्यापकता-रूपसे सवद्धोकोंको आव्छादन कर रहा है (सः) वह परमारमां (अध्वरं, चारं, चक्राणः ) इमारे यक्कको क्षोभायमान करता हुआ (नः, पवस्व ) इमको पवित्र करे। भावार्थ--परमात्मा अपनी व्यापकसत्तामे सब छोकछोकान्तरों को एकदेशी बनाकर व्यापकरूपसे स्थिर है उक्त यह्नमें उसकी मकाश्वकः भावसे प्रकाशित होनेकी पार्थना की गई है।

> स नो भगांय वायवे विश्वीरः सदार्वधः । सोमो देवेष्वा यमत् ॥५॥

स । नुः।भगाय । वायवे । विषेऽवीरः । सुदाऽवृधः । सोर्मः ।

देवेषु । आ । यमत् ॥५॥

पदार्थः — (सदावृधः ) यः सर्वदैव सवात्कृष्टः (विप-वीरः) यश्च मेधाविपुरुपान् शक्तिमतः कर्तुं प्रेरयति (सः, सोमः) स परमात्मा (नः, भगाय, वायवे) अस्माकं वृद्धिं गच्छत ऐश्व-यीय (देवेषु, आयमत्) ज्ञानक्रियाकुश्चरेषु विद्यत्सु शक्तिं वर्धयतु।

पदार्थ-( सदाष्ट्रपः ) जो सदैव सर्वोपिर रहता है और (वि-प्रवीरः ) 'वीरयित यहा विशेषण इर्ते ईरयित वा डातिवीरः" जो मेघाबी पुरुषोंको वीर अर्थात् शक्ति प्रदान करके पेरणा करता है (सः, सोपः) वह परमात्मा (नः भगाय, वायवे) हमारे ब्याप्तिश्वीक पेश्वर्यके क्रिये (देवेषु, आयमत्) झानकियाकुशक विद्वानोंकी शक्तियोंको बढ़ाये।

भावार्थ--कम्मयोगी तथा ज्ञानयोगी पुरुषोंकी शाक्तियोंके बढ़ाने के किये परपात्मा सदैव उद्यत रहता है।

> स नो अद्य वस्तुत्तये ऋतुविद्गांतुवित्तंमः । वाजं जेषि श्रवो बृहत् ॥६॥१॥

सः । नः । अद्य । वसुत्तये । ऋतुऽवित् । गातुवित्ऽतमः । वार्जं। जेषि। श्रवः। बृहत् ॥६॥१॥

पदार्थः--( ऋतुवित ) सर्वकर्मज्ञः, ( गातुवित्तमः ) कवीनामुत्तमः कविः (सः ) स भवान् (वसुत्तये ) रत्नाचैश्वर्य-प्राप्तये ( नः ) अस्माकम् ( बृहत्, वाजम्, श्रवः ) महत् बलं कीर्तिञ्च ( अद्य ) सपदि ( जेषि ) वर्द्धयत् ।

पदार्थ--(ऋतुवित्) सवके कर्मींको जाननेवाळे और (गातु-वित्तमः ) कवियोंमें उत्तम कवि (सः) वह आप (वसुत्तये ) स्त्रादि ऐश्वयोंकी पाप्तिके छिये (नः) हमारे (दृहत्, वाजम्, अवः) बड़े बल तथा कीर्त्तिको (अद्य) तत्काळ ही (जेषि) बढ़ाइये।

भावार्थ-किव बन्दके अर्थ यहां सर्वज्ञके हैं। ज्ञानी विज्ञानी सबमें से एकमात्र परमात्मा है। सर्वोपरि कवि सर्वत्र है अन्य कोई नहीं।

इति चतुश्चत्वारिशत्तमं सक्तं प्रथमोवर्गश्च समाप्तः ।

यह ४४वां सुक्त और १डा वर्ग समाप्त हुमा ।

अथ षडुचस्य पञ्चचलारिंशत्तमस्य सुक्तस्य-

१-६ अयास्य ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः-१, ३-५ गायत्री । २ विराइगायत्री । ६ निचदुगात्री ॥ षड्जः स्वरः ॥

अथ परमात्मा न्यायकारी इति वर्ण्यते ।

अब परमातमा न्याय करता है यह वर्णन करते हैं।

स पवस्व मदाय कं चुचक्षा देववीतये । इन्दाविन्द्राय पीतये ॥१॥

सः । पृवस्त । मदाय । कं । नृऽचक्षाः । देवऽवीतये । इंदो इति । इंद्रोय । पीतये ॥१॥

पदार्थः—(इन्दो) प्रकाशमान, परमात्मन्! (सः) स भवान् (नृचक्षाः) सर्वमनुष्यसाक्षी (मदाय) आनन्दाय (देव-वीतये) यज्ञाय (इन्द्राय, पीतये) जीवात्मनस्तृप्तये च (कम्, पवस्व) सुखं वितरत् ।

पद्रश्य--(सः) पूर्वोक्तगुणसङ्ग्रन्त (इन्दो) मकाश्रमान ! आप (स्चक्षाः) सव मनुष्योंके द्रष्टा हैं (मदाय) आहादके छिये और (देव-बीतये) यज्ञके छिये तथा (इन्द्राय, पीतये) जीवात्माकी तृष्टिके छिये (कम्, पबस्व) आप सुखमदान करिये।

भावार्थ--जीवात्माकेहृदय मन्दिको एकमात्र परमात्मा ही प्रका-शित करता है अन्य कोई भी जीवको सत्यज्ञानके प्रकाशका दाता नहीं।

> स नी अर्पाभि दृत्यं र् त्वभिन्द्रीय तोशसे । देवान्त्सिखभ्य आ वर्रम् ॥२॥

सः । नः । अर्ष । अभि । दृत्यं । त्वं । इंद्राय । तोशसे । देवात् । सर्खिऽभ्यः । आ । वरं ॥२॥

पदार्थः — हे परमात्मन्, (सः) स त्यम् (नः, दूत्यम्, अभ्यर्ष) अस्मभ्यम् कर्मयागं प्रदेहि (त्वम्, इन्द्राय, तोशसे)

यतस्त्वं परमैश्वर्यसंप्राप्तये स्तूयसे अथ च (देवान्, सिखिभ्यः) सर्त्विभिभ्यो विद्यद्भ्यः (आवरम्) सुष्ठु तन्मनोऽभीष्टं देहि ।

पद्ार्थ — हे परमात्मन् ! (सः) वह आप (नः इत्यम्, अभ्यर्ष) हमारे लिये कर्मयोग पदान करिये (त्वम्, इन्द्राय, तोश्वसे) क्यों कि आप परमैश्वर्यसम्पन्न होने के लिये स्तुति किये जाते हैं (देवान्, सिवभ्यः) और सत्कर्मी विद्वानों के लिये (आवरम्) भन्नी प्रकार उनके अभीष्ट-को दीजिये।

भावार्थ--परमात्मा सदाचारियोंको सुख और दुष्किर्मियोंको दुःख देता है। परमात्माके राज्यमें किसीके साथभी अन्याय नहीं होता। इस बातको ध्यानमें रखकर मनुष्यको सदैव सदाचारी बनने का यत्र करना चाहिये॥२॥

उत त्वामरुणं वयं गोभिरञ्ज्मो मदाय कम । वि नौ राये दुरौ वृधि ॥३॥

उत । त्वां । अरुणं । वृयं । गोभिः । अंज्मः । मदाय । कं । वि । नः । राये । दुरंः । वृधि ॥३॥

पद्र्थि:—हे परमात्मन्, ( अरुणम्, उत, त्वाम् ) गति-शीलं भवन्तम् ( मदाय ) आह्वादलाभाय ( गोभिः, अञ्ज्भः ) इन्द्रियैः प्रसक्षीकुर्मः ( नः, रायं ) भवान् अस्माकं विभवाय ( दुरः, विवृधि ) कल्मणं विनाशयतु ( कम् ) सुखं च ददातु ।

पदार्थ — हे परमात्मन्! (अरुणम्, उत, त्वाम्) गतिशील आपको (मदाय) आहादमाप्तिके क्रिये (गोभिः, अञ्ज्यः) इन्द्रियों द्वारा ज्ञानका विषय करते हैं (नः, राथे) आप इमारे ऐश्वर्यके क्रिये (दुरः, विद्धि) पार्षोको नष्ट किस्ये तथा (कम्) सुखप्रदान किरयें।

भावार्थ-- जो छोग अपनी इन्द्रियोंका संयम करते हैं वे ही इस परमात्माके शुद्धस्वरूपको अनुभव कर सकते हैं अन्य नहीं ॥ ३ ॥

> अत्यू प्वित्रमक्रमीद्वाजी धुरं न यामंनि । इन्दुंदेवेषु पत्यते ॥४॥

अति । ऊं इति । पवित्रं । अक्रमीत् । वाजी । धुरं । न । यामनि । इंदुः । देवेषुं । पत्यते ।

पदार्थः — (वाजी, इन्दुः) उत्तमबलः स परमात्मा (धुरम, अत्यक्रमीत्) सम्पूर्णब्रह्माण्डस्य भारं सोढुं समर्थयते (न, यामिन) ध्यानेन द्वतम् (देवेषु, पवित्रम्, पत्यते) वि-ज्ञानिनां हृदयानि अधितिष्ठति ।

पदार्थ--(वाजी, इन्दुः) उत्तमबल्लवाळा वह परमात्मा (धुरम्, अत्यक्रमीत्) सम्पूर्ण ब्रह्माण्डके भारके सहनेमें समर्थ है और (याम-नि, न) ध्यान करनेसे शीघ्र ही (देवेषु, पवित्रम्, पत्यते) विद्यानियों के हृदयमें अधिष्ठित होता है।

भावार्थ — यद्यपि प्रकृति, जीव यह दोनों पदार्थ भी अपनी सत्ता से विद्यमान है तथापि अधिकरण अर्थात् सब का आधार बन कर एक-मात्र परमात्वा ही स्थिर है। इसिंखिये उसको (धुर) रूप अर्थात् सम्पूर्ण ब्रह्माण्डों के आधाररूपसे कथन किया गया है ॥४॥

समी सर्खायो अस्वर्न्वने कीळन्त्मत्यविम् । इन्दुं नावा अनुषत ॥५॥

सं । र्होमिति । सस्रायः । अस्तर्म् । वने । क्रीळंतं । अ-तिऽअविं । इंदुं । नावाः । अनुषत् ॥५॥ पदार्थः -- (अत्यविम्) सर्वस्यातिरक्षकम् (वने, क्रीड-न्तम्) अखिलब्रह्माण्डरूपे वने क्रीडन्तम् (इम्, इन्दुम्) अमुं परमात्मानम् (सखायः) तदीयप्रियस्तोतारः (अस्तरन्) शब्दा-यमाना अभवन् भृत्वा च (नावाः, समनूषत्) तद्रचितवेदवा-गिभः उपतस्थिरे।

पद्रार्थ—(अलावम्) अतिशय भवकी रक्षा करनेवाछे (वने, क्रीडन्तम्) अखिलब्रह्माण्डरूप वनमें क्रीडा करते हुए (ईम्, इन्दुम्) इस परमात्मा की (सखायः) जसके प्रिय स्तोता छोग (अस्वरन्) शब्दायमान होते हुए (नावाः, समनूषत्) उसकी राचित वेदवाणियोंसे स्तुति करते हैं।

भावार्थ--परमात्माके ज्ञानका साधन मनुष्यके पास एकमात्र उसका स्तोत्र वेद ही है अन्य कोई ग्रन्थ उसके पूर्णज्ञानका साधन नहीं।

तया पवस्व धारया यया पीतो विचक्षंसे ।

इन्दी स्तोत्रे सुवीर्यम् ॥६॥२॥

तया । पुवस्व । धारया । यया । पीतः । विऽचक्षसे । इंदोइति । स्तोत्रे । सुऽवीर्थं ॥६॥२॥

पदार्थः—(इन्दो) हे परमातमन् (यया, पीतः) यया ज्ञानधारया सेवितो भवान् (विचक्षसे, स्तोत्रे) स्त्रस्म विदुषे रत्तुतिकर्त्रे (सुवीर्यम) सुन्दरकर्मशालिशक्ति ददाति (तया, धारया,पवस्त्र) त्यैवानन्दोत्पादिकया ज्ञानधारया अस्मान् पवित्रय।

पदार्थ--(इन्दो) हे परमात्मन्! (यया, पीतः) जिस ज्ञान की धारासे सेवन किये गये आप (विचससे, स्तोत्रे) अपने विद्वान् स्तोताके लिये (सर्वार्यम्) सन्दर ज्ञानकर्मशािकनी शक्तिको देते हैं (तया, धारया, पवस्त्र) उसी आनन्दोत्पादक ज्ञानकी धारासे आप सुझे पवित्र करिये।

भावार्थ---परमात्मा अपनी ज्ञानरूप धारासे सबके अन्तःकरणोंको सिश्चित करता है। तात्पर्य्य यह है कि उसका ज्ञानरूप प्रकाश प्रत्येक पुरुषके हृदयमं पड़ता है। परन्तु सुपात्र पुरुष ही पात्र बनकर उसका ग्रहण कर सकते हैं अन्य नहीं ॥६॥

इति पञ्चचत्वारिंशत्तमं सूक्तं द्वितीयो वर्गश्च समाप्तः ।

यह ४५ वां सुक्त और २ सरा वर्ग समाप्त हुआ।

**अथ** षड्चस्य षट्चत्व।रिंशत्तमस्य सुक्तस्य-

१-६ अयास्य ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता । छन्दः-१ ककुम्मती गायत्री । २, ४, ६ निचृद्गायत्री । ३, ५ गायत्री ॥ षड्जः स्वरः ॥

अथ पदार्थविद्याविदां विदुषां गुणा उपदित्रयन्ते→

अव पदार्थविद्याके जाननेवाळे विद्वानोंके गुणोंका उपदेश करते हैं।

असृंग्रन्देववींतयेऽत्यांसः कृत्व्यां इव । क्षरेन्तः पर्वताव्रधः ॥१॥

असृंग्रन् । देवऽवीतये । अत्यांसः । क्रत्याःऽइव । क्षरंतः ।

पुर्वेतुऽवृधः ।

पदार्थः नित्न प्रसारमना (पर्वतावृधः ) ज्ञानेन कर्मणा च वृद्धाः, (क्षरन्तः ) उपदेशं द्वानाः (कृत्व्याः इषः) कर्भ-योगिनः इव (अस्यासः ) सर्वस्थिन् कर्मणि व्यापका विद्यासः (देववितये ) देवानां तर्पकाय यज्ञाय (अस्यमन् ) स्वयन्ते ।

पद्धि—उस परमात्मा द्वारा (पर्वताद्यः क्रीं क्रान और कर्मसे बड़े हुए (क्षरन्तः) उपदेशको देनेवाळे (क्रुस्ट्याः, इत्) कर्मयोगियोंके समान (अत्यासः) सर्वकर्मीमें च्यापक बिद्वान् (देवबीतये देवोंके तृप्ति कारक यक्तके लिये (अस्प्रन्) पैदा किये जाते हैं।

भावार्थ — परमात्मा ज्ञानरूपयज्ञके लिये झानीविज्ञानी पुरुषोंको उत्पद्म करता है। इसलिये सब मनुष्योंको चाहिये कि वे कर्स्ययोगी तथा ज्ञानयोगी विद्वानोंको बुलाकर अपने यज्ञादि कर्मोंका आरम्भ किया करें।

> परिष्कृतास इन्देवो योषेत् पित्र्यांवती । वाये सोमा असक्षत ॥२॥

परिंऽकृतासः । इंदंबः । योषांऽइव । पित्र्यंऽवती । वायुं । सोमाः । असृक्षुत् ॥२॥

पदार्थः — (पित्र्यावती, योषेव) पित्तमती कन्यकेव (पिर-ष्कृतासः ) ब्रह्मविद्ययालक्कृताः, (इन्दवः) परमेश्वर्यसम्पन्नाः (सोमाः) ते विद्यांसः (वायुम्) सुक्ष्मभावमापन्नान् पदार्थान् (अस्क्षत् ) साधयन्ति ।

पद्मार्श्व--(पिश्यावती, योपेन) पितावाळी कन्याके समाज (परिष्कृतास:) ब्रह्मविद्यासे अलङ्कृत होनेसे (इन्दवः) परम स्थिक् सम्पक्ष होकर (सोगाः) वे विद्वान् छोग (बायुम्) सूक्ष्मभावको पाष्त हुए पदार्थोको (अस्क्षत) सिद्ध करते हैं।

भावार्थ--- कम्पेयोगी पुरुष उक्त पदायाँपेंसे आतिस्ह्मभाव नि-काळकर प्रजाओं में पचार करते हैं। इसळिये प्रत्येक पुरुषको चाहिये कि वह कम्पेयोगी विद्वानोंका सत्कार करें। ताकि विज्ञानकी द्वादि होकर प्रजाओं में सुखका सञ्चार हो ॥२॥

> एते सोमास इन्दंवः प्रयंस्वन्तश्रृम् सुताः । इन्द्रं वर्धन्ति कर्मभिः ॥३॥

एते । सोमासः । इंदेवः । प्रयेस्वंतः । चुम् इति । सुताः । इंद्रं । वर्धति । कर्मेऽभिः ॥३॥

पदार्थः—( सुताः, एते, इन्दवः, सोमासः ) इमे उत्पा-दिताः परमैश्वर्यशालिनो विद्वांसः (चमू, प्रयस्त्रन्तः ) सेनासु प्रयत्नमानाः (कर्मभिः ) विविधाभिः क्रियाभिः (इन्द्रम् ) स्वं स्वामिनम् (वर्धयन्ति ) जयेन समृद्धं कुर्वन्ति ।.

पद्रार्थ--( म्रुताः, एते, इन्द्वः, सोपासः ) ये उत्पन्न किये गये परमैन्विपेशाळी विद्वान् लोग ( चमू, प्रयस्वन्तः ) सेनाओं प्रयक्ष करते हुए ( कर्भभिः ) अनेक प्रकारकी क्रियाओं से ( इन्द्रम् ) अपने स्वामीको ( वर्धन्ति ) जयपुक्त करके समृद्ध बनाते हैं।

भावार्थ — कर्मयोगियों के प्रभावसे ही सैनिक बळकी दृद्धि होती-है। और कर्मयोगियों के प्रभावसे ही सम्राद् सम्पूर्ण देशदेशान्तरों का-शासन करता है इसिळिये परमात्माने इन मन्त्रों में कर्मयोगियों के सत्कार-का वर्णन किया है।।३॥ आ घावता सहस्यः शुका मृम्णीत मृन्थिना ।

गोभिः श्रीणीत मत्सरम् ॥ ४ ॥

आ । घावत् । सुऽहस्त्यः । शुका । गृम्णीत् । मृंथिना । गोभिः । श्रीणीत् । मृत्सरं ॥४॥

पदार्थः—(सुहस्तः) हे कर्मकुशलहस्ता विद्यांसः। यूयम् (आ, धावत) ज्ञाने सम्नद्धा भवत (मन्थिना) यन्त्रैः (शुका, गृम्णति) चलवतः पदार्थान् साधयत (गोभिः) रिश्ममद्भि-विद्युदादिपदार्थैः (मत्सरम्) आह्लादकारकान् पदार्थान् (श्री-णीत) सुदृढान् कृत्वा प्रकाशयत।

पद्यि—(सुहस्त्यः) हे कियाक्क श्र छ विद्वानों ! आप (आ, धावत ) ज्ञानकी ओर छगकर (मन्धिना ), यनत्र द्वारा (श्रुका, ग्रभ्णीत ) बळवाके पदार्थोंको सिद्ध की जिये (गोभिः) और रिव्यक्त विद्यदादिपदार्थों द्वारा (मत्सरम्) आद् छादकारक पदार्थोंको (श्रीणीत) सुदृढ करके प्रकाशित की जिये।

भावार्थ — मनुष्योंको चाहिये कि वे कर्मयोगियोंसे पार्थना करके अपने दशके क्रिया कीशलकी हुद्धि करें ॥४॥

स पवस्व धनञ्जय प्रयुन्ता रार्थसो मृहः। अस्मभ्यं सोम गातुवित् ॥ ५ ॥

सः। पृवस्त । धनंऽज्य । पृऽयंता। राधसः। मृहः। अस्मभ्यंः। सोम् । गृातुऽवित् ॥५॥ पदार्थः—(धनज्ञय) हे स्वीगासक्षमानां वधियतः! (गातुवित्) हे उपदेशकेपूत्तम्! (सः) एवम्भूतानां विदुषामु-त्पादको भवान् (महः, राधसः) महत ऐश्वर्यस्य (प्रयन्तः) प्रदातास्ति। (सोम) हे परमात्मन्! (अस्मन्यम्) अस्मन्यम् (पवस्व) स्वीमभीष्टं देहि।

पदार्थ--( धनक्षय) हे अपने उपासकों के अमकी बहाने वाले !
(गातुबित्) हे उपदेशकों में श्रेष्ट! (सः) ऐसे ऐसे विद्वानों के उत्पादक
आप (महः, राधसः) बड़े भारी ऐर्व्यक्षके (मयन्ता) प्रदाता हैं
(सोप) हे परमात्वन ! (अस्मभ्यम्) आप हमारे लिये (पतस्व) सव
अभीष्टका प्रदान की जिये।

भावार्थ--परमात्माकी ऋषामें सदुपदेशक उत्पन्न होकर देशमें सदुपदेश देकर देशका कल्याण करते हैं ॥ता

एतं संजन्ति मर्ज्यं पर्वमानं दश् क्षिपः । इन्द्राय मत्सुरं मदीम् ॥ ६ ॥ ३ ॥ एतं । सृजंति । मर्ज्यं । पर्वमानं । दश्रौ । क्षिपः । इंद्राय

मत्सरं । मदं ॥६॥

पदार्थः — (पवमानम् ) सर्वपवित्रकर्तारं (मर्ज्यम् एतम् ) संसेवनीय मिमं परमात्मानम् (दशः, क्षिपः, मृजन्ति) दश इमानि इन्द्रियाणि ज्ञानिवषयं कुर्वन्ति । यः परमात्मा (इन्द्रायः, म-त्सरम् ) जीवात्मने आनन्ददायको मदीऽस्ति ।

पदार्श--(पत्रमानम्) सबको पवित्र करने नाळे (मर्ज्यम्,

एतम्) संभजनीय उस परमात्माको (दर्श, क्षिपः, मृतन्ति) दश इन्द्रियें ज्ञानगोचर करती है। जो परमात्मा (इन्द्राय, मत्सरम्, मदम्) ज्ञीवात्मा के छिये आह्णदकारक मद है।

भावार्थ — परगात्मा ही जीवात्माके लिये एकमात्र आनन्दका स्नोत है । उसीके आनन्दका लाग करके जीव आनन्दित होता है ॥६॥३॥

इति पट्चत्वः रिंदात्तमं सूक्तं तृतीयो वर्गश्च समाप्तः ।

्यह ४६वा-सूक्त और ३सरा वर्ग समिति हुआ।

अथ पञ्चेर्चस्य सप्तंचंत्वारिंशत्तमस्य सूक्तस्य-

१ ५ कविर्भार्गव ऋषिः पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः १ ३, ४ गायत्री । २ निचृदगायत्री । ५ विराड् गायत्री ॥ षड्जः स्वरः ॥

अथ परमात्मा उद्योग सुनदिशति ।

अब परमात्मा उद्योगका उपदेश करते हैं।

अया सोमः सुकृत्ययां मृहश्चिद्भ्यवर्धत ।

ं मृम्द्ान उद्घृषायते ॥ १ ॥

अया । सोमः । सुङ्कृत्ययां भ महः । चित् । अमि । अवर्धत् । मृद्दानः । उत् । वृषऽयृते ॥१॥

पदार्थः --( सीमः ) परमातमा ( अया, सकुलया ) वि-दुषी शुभकमेणा ( मन्दनिः ) ब्रह्ण्यन् ( महश्चित, अम्बवर्धत ) तेम्यः पण्डितेम्यः अभ्युद्यं प्रापयित । अथच (उदवृषायते ) तेम्योवस्रं पददाति ॥

पदार्थ — (सोमः) परमात्मा (अया, सुकुत्यया) विद्वानों के शुभक्रमों से (मन्दानः) हर्षको प्राप्त होता हुआ (महिवत, अभ्य-वर्धत) खनको अत्यन्त अभ्युद्धयको प्राप्त कराता है। और (उद् दृष्ण-यते) उन विद्वानों के ळिये बळवदान करताहै।

भावार्थ- हे अभ्युदयाभिक्रापीननों ! यदि आप अभ्युदयको चाहते हैं तो एकमात्र परमात्माकी सरणको माप्त होकर उद्योगी बनों ॥१॥

> कृतानीदंस्य कर्त्वा चेतनते दस्युतहंणा ॥ ऋणा च धृष्णुश्चयते ॥ २ ॥

कृतानि । इत् । अस्य । कर्त्वा । चेतंते । दुस्युऽर्तर्हेणा । ऋणा । च । धृष्णुः । च्यते ॥ ॥

पदार्थः — निहज्जनाः ( अस्य, इत ) अस्य परमात्मनः ( दस्युतर्हणा, कृतानि, कर्त्वा ) दुष्टहननरूपाणि कर्माणि ( चेत-न्ते ) संस्मरन्ति । ( धृष्णुः ) अथच खयंशास्ता स जगदाधारः ( ऋणा, च, चयते ) देवर्षिपितृणां ऋणोद्धारमुपदिशाति ॥

पदार्थ---विद्वान् छोग (अस्य इत्) इस परमात्मा के (दस्युत-ईणा, कृतानि, कर्त्वा) दुष्टनाश्चन रूप किये हुये कर्म्योंका (चेतन्ते) स्मरण करतेहैं (धृष्णुः) और स्वयंश्वासक वह परमात्मा (ऋणा, च, चयते) देवऋणादि तीनों ऋणोंके उद्धारका उपदेश करता है।।

भावार्थ --देवऋण वितृक्षच ऋषिऋण इन तीन ऋणोंको उतार-

ने योग्य वहीं पुरुष हो सकता है जो परमात्माज्ञापालन करता हुआ उद्योगी वनता है ॥२॥

> आत्सोम इन्द्रियो रसो वर्ज्ञः सहस्रमा भ्रुवत् । उक्थं यदस्य जायंते ॥ ३ ॥

आत् । सोर्मः । इंद्रियः । रसः । वर्जः । सहस्रऽसाः ।

भुवत् । उक्थं । यत् । अस्य ॥३॥

पद्धिः——( यत, अस्य, उनथम, जायते ) यदास्य परमात्मनः वेदरूपिणी स्तुति राविभवति (आत् )तदा (सोमः ) स परमात्मा (इन्द्रियः, रसः ) जीवात्मनस्तृतिकारकं मोदमय-रसं, तथा (वज्रः ) दुष्टेभ्योरक्षणाय शस्त्ररूपः, तथा (सहस्रसाः ) अनन्तशक्तिपदाता ( भुवत् ) भवति ।

पद्रश्रि——(यत्, अस्य, उनयम्, जायते ) जब इस परमात्माकी वेदरूपी स्तुतिका आविर्भाव होताहै ( आत् ) तव (सोमः) वह परमात्मा (इन्द्रियः, रसः, ) जीवात्पाका तृतिकारक आनन्दमयरस तथा (वजः) दुष्टोंसे रक्षा करनेके छिये श्रस्तरूप, और (सहस्रसः) अनन्तश्रक्तियोंका मदाता (श्रवत् ) होताहै।

भावार्थ--जीवात्माके छिये परमात्माने अनन्तशक्तियें पदान कीं है। परन्तु उन सबका आविभीव तभी होता है जब जीवात्मा वेदोंद्वारा उन शक्तियोंका ज्ञाता बनता है।।३॥

स्वयं कृतिर्विधर्तिरे विषयि रत्नीमच्छति । यदी मर्भक्यते थियः ॥ ४ ॥ स्वयं । कविः । विऽधितिरं । विशाय । रते । इञ्छितिः । यदिः । मर्भुज्यते । धियः ॥४॥

पदार्थः—(यदि, धियः, मर्मुज्यते) यद्यसौ परमेश्वरो बुद्धा ध्यानविषयः क्रियते, तर्हि (स्वयं, कविः) आत्मनैव वेदादिकाव्यानां विरचियता स परमेश्वरः (विधर्तिरे) रत्नादि विरुद्धधारणकर्तृभिः असरकर्मिभिः (विष्राय, रत्नं, इच्छति) सरकर्भिणं विद्यांतं रत्नां देश्वर्थं दातु मिच्छति॥

पदार्थ — (यदि, थियः, मर्ग्रुच्यते ) यदि यह परमात्मा बुद्धि-द्वारा ध्यानविषय किया जाताहै तो (स्वयं, किः) स्वयं वेदादि का-व्योंका रचियता वह परमात्मा (विधर्तिरे ) सत्नादिकींको विरुद्ध धारण करनेवाळे असत्कर्भियोंसे (विषाय, रत्नम्, इच्छति) सत्कर्मी विद्वान्कौ रत्नादि ऐश्वर्य दिलानेकी इच्छा करता है ॥४॥

भावार्थ --- परमात्मा किसीको विना कारण उंच नीच नहीं बनाता, किन्तु, कम्मीजुक्क फल देताहै। इस लिये चद्योगी और सदाचा-रियोंको ही ऐश्वर्य मिळताहै अन्योंको नहीं।

> सिषासत् रयीणां वाजेष्वर्वतामिव । भरेषु जिग्यपामसि ॥ ५ ॥ ४ ॥

सिसासतुः । रुगीणाम् । वाजेषु । अर्वतांऽइव । भेरेषु । जिग्युषां । असि ॥५॥

पदार्थः — ( वाजेषु, अर्वताम, इव ) हे सर्वरक्षकपरमा-त्मन ! भवान् सर्वशक्तिषु व्यापक इम्र ( भरेषु, जिग्युषाम् ) रणे जयिमच्छुभ्यः कर्मयोगिभ्यः (रयीणाम्, सिषासतुरिस ) संपूर्णीपयोगिपदार्थपदाता चाऽस्ति ।

पदार्थ — (वाजेष्वर्षतामित) हे परमात्मः ! आप सर्वेश-क्तियों में व्यापकके समान ( भरेषु जिम्युपाम् ) संग्राममें जाको चाहने-वाळे कर्मयोगियोंको (रयीणां सिपासतुर्सि) सम्पूर्ण उपयोगी पदार्थोंके देनेवाळेहें।

भावार्थ-जा संग्रामोंमें कर्मयोगी वनकर निजयकी इच्छा करते हैं परमात्मा चन्हींको निजयी बनाता है ॥५॥

> इति सप्तचत्वारिशक्तमं मूक्तं चतुर्थो वर्गश्च समाप्तः। यह ४७ वां सुक्त और धेषा वर्ग समाप्त हुमा।

अथ पञ्चर्चस्य अष्टाचत्वारिंशत्तमस्य सक्तस्य-१ ५ कविभार्गव ऋषिः॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः १, ५ गायत्री । २ ४ निचृद्गायत्री ॥ षद्जः स्वरः ॥

अथ जगत्कर्तुः गुणकर्मस्वभावा उच्यन्ते ।
अव परमात्माके गुण, कर्म, और स्वभाव कहे जाते हैं —
तं त्वां नृम्णानि बिश्चेतं सुधस्थेषु मृहो दिवः ।
चार्रं सुकृत्ययेमहे ॥ १ ॥
तं । त्वा । नृम्णानि । विश्चेतं । सुधऽस्थेषु । मृहः । दिवः ।
चार्रं । सुऽकृत्ययां । ईमुहे ।

पदार्थः—( नृम्णानि विभ्रतम् ) बहुरत्नधारणकर्तारं ( दियो महः ) चुलोकपकाशकं ( सुकृत्यया ृँचारुम् ) मनो-हरकृत्यैः शोभायमानं ( तं त्वा ) पूर्वोक्तं भवन्तं ( सधरथेषु ) यज्ञस्थलेषु ( ईमहे ) रतुमः ॥

पदार्थ—(नृम्णानि विश्रतम्) अनेक रत्नोंको धारण करने-बाके (दिवो महः) द्युळोकके शकाशक (सुकृत्यया चारुम्) सुन्दर कर्षोंने शोभायमान (तंत्वा) पूर्वोक्त आपकी (सभस्थेषु) यज्ञ-स्थळोंने (ईपहे) स्तृति करते हैं।

भावार्थ-सम्पूर्ण पेश्वर्योका धारण करनेवाळा एकमात्र पर-मात्मा ही है ॥१॥

संवृक्तभृष्णुमुक्थ्यं महामंहित्रतं मदेम् । शतं पुरो रुरुक्षणिम् ॥ २ ॥

संवृक्तऽघृष्णुं । उन्थ्यं । महाऽमंहित्रतं । मदं । शतं । पुरं । रुरुक्षणिं ॥

पदार्थः—( संवृक्तधृष्णुम् ) धर्मपथमपहायाधर्मपथमाश्चि-तानां दुराचारिणां नाशकं ( उक्थ्यम् ) स्तुत्यं ( महामहिव्रतम् ) महाश्रेष्ठवतकर्तारं ( मदम् ) आनन्दकारकं ( शतं पुरो रुरक्षणिम् ) दुष्टपुरनाशकं भवन्तं स्तुमः ॥

पद।र्थः—(संष्ठक्तधृष्णुम्) धर्मपथको छोड़ अधर्मपथको ग्रहण करनेवाछे दुराचारियोंको नाश करनेवाछे (उवध्यम् ) स्तुति करने योग्य (महापहित्रतम्) बड़े श्रष्ठ त्रतोंको धारण करनेवाछे (पदम्) आनन्द जनक ( शतं पुरो रुरुक्षणिम् ) दुष्कर्मियोंके अनेक पुरोंकी नाश करनेवाले भाषकी स्तृति करते हैं।

भावार्थ--परमात्मा सत्यके विरोधीअनन्तद्वींका भी नाज करनेवाला है। इमलिये सत्यत्रती होनेके लिये उसी प्रकाशस्यक्ष पर-मात्माके उपासनाकी आवश्यकता है; क्योंकि, सम्पूर्ण अज्ञानींको द्र करके एकमात्र अपने सचे ज्ञानका प्रकाश करे ॥२॥

> अतंस्त्वा र्षिम्भि राजांनं सुक्रतो दिवः । सुपर्णो अंब्यथिर्भरत् ॥ ३ ॥

अतः । त्वा । रृयिं । अभि । राजानं । सुकृतो इति सुऽ-कृतो । दिवः । सुऽपर्णः । अन्यिथः । भरत् ॥३॥

पदार्थः — (सुकतो) हे शुभकर्मशोभायमान परमात्मन्! (रियं अभि राजानम्) भवान् यदाखिलधनाचैश्वर्यस्वाम्यस्ति, तथा (दिवः सुपर्णः) चुलोकेऽपि चैतन्यतया प्रतिष्ठितोऽस्ति, अथच (अन्यथिभरेत्) विनाप्रयासतस्तंसारस्य संरक्षकोऽस्ति (अतस्त्वा) अतो वयं भवतः स्तुतिं कुर्मः॥

पदार्थ——(सुकतो) हे शोभनकर्मोंसे विराजमान! (रिय माभ राजानम्) आप जो कि सम्पूर्ण धानाद्यैश्वर्यके स्वामी है और (दिव: सुपर्णः) द्युलोकर्मे भी चेतनरूपसे विराजमान हैं और (अ-व्यथिभर्रत्) अनायास संसारको पाळन करने वाले हैं। (अतः त्या) इससे आपकी स्तुति करते हैं।

भावार्थ--सम्पूर्ण छोकछोकान्तरोंका अधिपति एकमात्र परमा-त्मा ही है। इस छिए उसी परमात्माकी उपासना करनी चाहिए जिससे बढ़कर जीवका कोई अन्य स्वामी नहीं हो सकता। विश्वस्मा इत्स्वर्द्दशे साधारणं रजस्तुरम् । गोपामृतस्य विभेरत् ॥ ४ ॥

विश्वस्थे । इत् । स्वः । हुशे । साधारणं । रुजुःऽतुरं । गोपां । ऋतस्थे । विः । भरत् ।

पदार्थः —( विश्वस्मै इत स्वर्दशे ) हे जगदीश्वर ! भवान् दिव्यगुणसम्पन्नाय सर्वस्मै विदुषे ( साधारणम् ) समानोऽस्ति । अथ च ( रजस्तुरम् ) प्रधानतया रजोगुष्पेरकस्त्वम् । ( ऋ-तस्य गोपाम् ) तथा यज्ञरक्षकोऽसि । अथ च ( विः ) सर्वत्र व्यापकतया ( भरत् ) जगतः पालनं करोषि ॥

एदार्थ-(विश्वस्मै, इत् स्वर्दन्ने) हे परमात्मन् ! आप सब-ही दिव्यग्रुणसम्पन्नाविद्वानोंके क्रिये (साधारणम्) समान है. और (रजस्तुरम्) प्रधानतया रजोगुणके मेरक हैं (अनुतस्य गोपाम्) तथा यक्तके रक्षिता हैं और (विः) सर्वव्यापक होकर (भरत्) संसारका बाळन करते हैं।

भावार्थ — जिसमकार प्रकृतिके तीनों गुणोंमेंसे रजोगुणकी
प्रधानता है अर्थात् रजोगुण, सत्त्रमुण, और तमोगुणको धारण कियेहुए
रहता है इसीपकारसे परमात्माके सत्, चित्, और आनन्द इन तीनों गुणोंमें
से चित् की प्रधानता है। अर्थात् चित् ही सत् और आनन्दका भी
प्रकाशक है। इसीप्रकार परमात्माके तेजोमय गुणको प्रधान समझ कर
उसके उपलब्ध करनेकी चेष्टा करनी चाहिए।

अर्घा हिन्वान इन्द्रियं ज्यायी महित्वमानशे । अभिष्टिकृद्धिचेपीणः ॥ ५ ॥ ५ ॥ अर्ध । हिन्वानः । इंद्रियं । ज्यार्यः । मृहिऽत्वं । आनुशे । अभिष्टिऽकृत् विऽर्चपणिः ।

पदार्थः--( अधा ) भवान् ( इन्द्रियं हिन्वानः ) इन्द्रियप्रेरकोऽस्ति ( ज्यायः ) सर्वोपिर स्थिततया ( महिलमा-नशे ) स्वतेजसा सर्वत्र ज्याप्तो भवसिलम् । ( अभिष्टिकृत् ) तथा स्वभक्तेभ्योऽभीष्टदाताऽसि । (विचर्षाणः) अथ च सर्वेषां कर्मणां प्रेक्षकोऽसि ॥

पदार्थ--(अघा) आप (इन्द्रियं, हिन्वानः) इन्द्रियके पेरक हैं (ज्यायः) सर्वोपिर विराजमान होनेसे (महित्वमानशे) अपनी महिमासे सर्वत्र न्याप्त होरहे हैं (अभिष्टिकृत्) तथा अपने भक्तोंके छिये कामनाओंके प्रदाता हैं (विचर्षणिः) सबके कर्मोंके द्रष्टा हैं।

भावार्थ--जीवोंके अन्तर्यामी रूपसे एकमात्र परमात्मा ही है कोई अन्य देव नहीं।

इति अष्टचत्वारिंशत्तमं सूक्तं पञ्चमा वर्गश्च समाप्तः।

यह ४८ वां सुक्त और ५ वां वर्ग समाप्त हुआ।

" अथ पञ्चर्चस्य ऊनपञ्चाशत्तमस्य सुक्तस्य-

१ ५ कविर्भार्गव ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः १, ४, ५ निचृद्गायत्री । २, ३ गायत्री ॥

षड्जः स्वरः ॥

अथ परमात्मनः शक्तिर्वर्ण्यते-

अब परमात्माकी शक्तिका वर्णन करते हैं-

पर्वस्व बृष्टिमा सु नोऽपामूर्मि दिवस्परि'।

अयुक्ष्मा बृह्तीरिषः ॥ १ ॥

पर्वस्व । वृष्टिं। आ । सु । नः । अपां। ऊर्मिं। दिवः।

परि । अयुक्ष्माः । बृह्तीः । इषः ।

पदार्थः —हे जगदीश ! (नः) भवानसम्यं (दिवस्पिर) युलोकात (अपामुर्मिम्) जलतरङ्गिणीं (सुवृष्टिम्) सु-न्दरवृष्टिम् (आपवस्व) सम्यगुत्पादयतु तथा (अयक्ष्माः बृहतीः इपः) रागरहितानमहाञ्चाच्यसर्याश्चीत्पादयतु ॥

पदार्थ — हे परमात्मन् ! (नः) आप हमारे लिये (दिवस्पिरे) बुलोक्से (अपामूर्मिम् ) जलकी तरक्षोंवाली (सुरुष्टिम् )सुन्दररुष्टिको (आ पवस्व )सम्यक् उत्पन्न करिये। तथा। (अवक्ष्माः बृहतीः, इषः) रोगरहित महान् अन्नादि ऐश्वर्यको उत्पन्न करिये।

भावार्थ--परमात्माने ही द्युळोकको वर्षणकील और पृथिवी-ळोकको ननाविध अन्नादि औषधियोंकी उत्पत्तिका स्थान बनाया ॥१॥

तयां पवस्व धारया यया गार्व इहागर्मन् ।

जन्यांसु उर्ष नो गृहम् ॥ २ ॥

तया । प्वस्व । धारया । यया । गार्वः । इह । आऽगर्मन् ।

जन्यांसः । उपं । नः । गृहं ।

पदार्थः--( तया धारया पवस्व ) हे जगदीश्वर ! ल

तया आनन्दधारया पवित्रय ( यया ) यया धारया ( गावः ) दशेन्द्रियाणि ( जन्यासः ) सर्वजनहित्र्वमुत्पाद्य ( इह नः गृहम् ) स्वसदनरूपशरीराभ्यन्तरे एव ( उपागमन् ) आयान्तु ।

पद्यर्थे—ा तया घार्या पत्रस्त ) हे परमात्मन्! आप मुझे उस आनन्दकी घारासे पितित्र करिये ( यया ) जिस घारासे ( गावः ) सम्पूर्ण इन्द्रियें ( जन्यारः ) सत्त जनोंका हितकारक होकर ( इह नः गृहम् ) अपने गृहरूप शरीरके अभ्यन्तर ही में ( उपागमन् ) आर्थे ।

भावार्थ — हे परमात्मन्! आप इमारी इन्द्रियोंको अन्तर्भुखी बनाकर इमको संयमी बनाइये ॥२॥

घृतं पवस्व धारंया युज्ञेषुं देववीर्तमः। अस्मभ्यं वृष्टिमा पव ॥ ३

घृतं । पुवस्त । घारंया । युज्ञेषुं । देव ज्वीतंमः । असमभ्यंम् । वृष्टिं । आ । पव ॥३॥

पदार्थः — हे करणानिधान जगद्रक्षकपरमात्मन् ! त्वं (यज्ञेषु) सन्नेषु (देववीतमः) देवानामतितृप्तिकारकोऽसि। (धारया घृतं पवस्व) त्वं स्वज्ञानधारया मद्हदये स्नेहमुत्पाद्य। तथा (अस्मभ्यं, वृष्टिमापवस्व) अस्माकं सर्वमभीष्टं वर्षय।

पदार्थ — हे परमात्मन्! आप (यज्ञेषु) यज्ञों में (देववीतमः) देवताओं के अत्यन्त तृप्ति कारक है (धारया छृतं पवस्व) आप अपनी ज्ञानकी धारासे हमारे हृदयमें स्नेहको उत्पन्न कृरिये अौर (असमभ्यम्) दृष्टिमापवस्व ) हमारे छिये सब कामनाओं की वर्षा करिये।

भावार्थ-- जो लोग ज्ञानयज्ञ, या कर्ममें तत्वर होकर परमात्माका

यजन करते हैं परमात्मा उनको सर्वेश्वर्थसम्पन्न बनाता है।

स नं ऊर्जे व्यर्ं व्ययं पृतित्रं धाव धारया । देवासः शृणवन्हि कंम् ॥ ४ ॥

सः । नुः । ऊर्जे । वि । अव्ययं । पृवित्रं । धृावृ । धारंया ।

देवासंः । शृणवेन् । हि । कुं ॥४॥

पदार्थः — हे परमातमन् (सः) स त्वम् (कर्जे) ज्ञाने तथा कियायां च बलपाप्तये (नोऽन्ययं पवित्रम्) ममान्तः-करणं निश्चलं कृत्वा (धारया धाव) ज्ञानस्य धारया शुद्धं कुरु। अथ च हे जगदीश्वर! (कस्) भवदुचारितां वेदवाणीं

(देवासः हि) दिन्यगुणयुक्ता विद्वांस एव (श्वणवन्) शृण्वन्तु ।

पद्धि—— हे परमात्मन् ! (सः) वह आप (ऊर्जें) ज्ञान और क्रियामें चल्रपाप्तिके लिये (नः, अन्ययं पवित्रम्) हमारे अन्तः करणको निथक करके (धारया धाव) ज्ञानकी धारासे शुद्ध करें और हे भगवन्। (कम्) आपकी उचारित वेदवाणीको (देवासः, हि) दिन्यगुणवाले विद्वान् ही (शृणवन्) सुनें।

भावार्थ-—जो लोग दिब्यशक्तिवाले होते हैं वही परमात्माकी वेदरूपी वार्णाका अवण मनन आदि करसकते हैं अन्य नहीं।

पर्वमानो असिष्यदृद्रक्षांस्यपुजङ्घनत् । पृत्ववद्रोचयुत्रुचः ॥ ५ ॥ ६ ॥ पवमानः । असिस्यद्त् । रक्षांसि । अपुरजंघनत्। प्रवृत्वत् । रोचयन् । रुचः ।

पदार्थः—(पवमानः) सर्वपवित्रकर्ता परमातमा (रक्षांसि, अपजंघनत्) असरकर्भिणां नाशं कुर्वन्, तथा (प्रज्ञवत् रुचः रोचयन्) पूर्ववदेव संपूर्णब्रह्माण्डे स्वतेजो विस्तारयन् (असि-स्यदत्) सर्वत्र व्यामेति ।

पदार्थ-- (पनमानः) समको पवित्र करनेवाळा परमात्मा (रक्षां-सि, अपनंघनत्) असत्कर्मियोंको नष्ट करता हुआ और (पत्नवत् रुचः रोचयन्) पहळेहीके समान संम्पूर्ण ब्रह्माण्डमें अपने प्रकाशको फैळाता हुआ (असिस्यदत्) सर्वत्र व्याप्त होरहा है।

भावार्थ--परमात्मा चराचरके हृदयमें स्थिर है इम लिए उसकी स्थितिको अत्यन्त सन्निहित मानकर सदैव परमात्मपरायण होना चाहिए।

> इति ऊनपञ्चाशत्तमं सूक्तं षष्ठो वर्गश्च समाप्तः ॥ यह ४९ वां सूक्त और ६ वां वर्ग समाप्त हुआ।

अथ पश्चर्चस्य पञ्च।शत्तमस्य सुक्तस्य---

१ ५ उचथ्य ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः १, २, ४, ५ गायत्री । ३ निचृद्गायत्री ॥ षद्जः स्वरः ॥

अथ परमात्मनः शक्तेर्नेरन्तर्थ वर्ण्यते--अब परमात्माकी शक्तियोंकी निरन्तरताका वर्णन करते हैं।

उत्ते शुष्मांस ईरते सिन्धें रूमेंरिव स्वनः। वाणस्य चोदया पविम् ॥ १ ॥

उत् । ते । शब्मांसः । ईरते । सिंघीः । ऊर्मेःऽईव् । स्वनः । वाणस्य । चोदय । पविं ।

पदार्थः—हे दीनपरिपालक ! (सिन्धोः ऊर्मेः स्वनः इव) यथा समुद्रस्य वीचीनामनवरताः शब्दा भवन्ति तथैव (ते शुष्मासः ईरते) भवच्छक्तिवेगा निरन्तरं व्याप्ता भवन्ति । भवान् (वाणस्य पविं चोदय) वाण्याः शक्तिं प्रेरयतु । "वाण-इति वाङ्नामसु पठितं निघण्टौ"॥

पदार्थ — हे परमात्मन् ! (सिन्धोः, ऊर्षेः, स्वनः, इव) जिस मकार समुद्रकी तरक्षों के शब्द अनवस्त होते रहते हैं उमीपकार (ते शुष्मास ईरते) आपकी शक्तियों के वेग निरन्तर व्याप्त होते रहते हैं। आप (वाणस्य पविं चोदय) वाणीकी शक्तीको मेरित करें।

भावार्थ--परमात्माकी क्षक्तियें अनन्त हैं और नित्य हैं। यद्यपि मक्तित जीवात्माकी क्षक्तियें अनादि अनन्त होने से नित्य हैं तथापि,वे अल्पा-श्रित होनेसे अल्प और परिणामी नित्य हैं। क्रूटस्थ नित्य नहीं।

तात्वर्थ यह है कि जीव और प्रकृतिके भाव उत्पत्तिविनाग्रशाकी-हैं और श्वरके भाव सदा एकरस हैं।

प्रसुवे तु उदीरते तिस्रो वाची मखुस्युवंः ।

्यदब्य एषि सानिवि ॥ २ ॥

पृऽसवे । ते । उत् । ईरते । तिस्रः । वार्चः । मुख्स्युर्वः । यत् । अब्ये । एषि । सानेवि । पदार्थः—(यत्) यदा भवान् (मखस्युवः अव्ये सानिव, एषि) यज्ञकारिणां गोपनीयोज्ञयज्ञस्थलेषु प्राप्तो भवति तहा ते ऋत्विजः (ते प्रसवे) भवदाविभीवेन (तिस्रः वाचः, उदीरते) ज्ञानकर्मीपासनाविषयिणीनां तिस्रणा वाचामुच्चारणं कुर्वन्सि॥

पदार्थ — (यत्) जब आप (मलस्युवः, अव्ये सानवि, एषि)
यज्ञकर्ताओंका रक्षणीय उच्च यज्ञस्थलों माप्त होते हैं, तो वह ऋत्विम्लोग
(ते प्रसवे) आपके पादुर्भूत होनेसे (तिस्रः वाचः, उदीरते) ज्ञान, कर्म,
और उपासनाविषयक तीनों वाणियोंका उच्चारण करते हैं।

भावार्थ—परमात्माका आविर्भाव और तिरोभाव वास्तवमें नहीं होता; क्योंकि वह क्टस्थ नित्यं अर्थात् एकरस सदा अविनाशी है। उसका आविर्भाव तिरोभाव उसके कीर्तनप्रयुक्त कहा जासकता है। अर्थात् जहां उसका कीर्तन होता है उसका नाम, आविर्भाव है, और जहां उसका अकीर्तन है वहां तिरोभाव है। उक्त आविर्भाव तिरोभाव मनुष्यके ज्ञानके अभिवायसे है। अर्थात् ज्ञानियोंके हृदयमें उसका आविर्भाव है और अज्ञानियोंके हृदयमें तिरोभाव है।

अव्यो वारे परि पियं हिर्गे हिन्वंत्यिद्रिभिः । पर्वमानं मधुश्चर्तम् ॥ ३ ॥ • अव्यः । वारे । परि । प्रियं । हिर्गे । हिन्वंति । अद्रिऽभिः । पर्वमानं । मुधुऽश्चर्तं ।

पदार्थः — हे जगदीश्वर! भवान् (मधुरचुतम्) परमानन्दस्य कारकाऽस्ति। तथा (पवमानम्) सर्वपवित्रकर्ताऽस्ति। अथ च (हारेम्) सर्वदुःखहर्ताऽस्ति। अतः (परि प्रियम्) परमप्रियं भवन्तं (अञ्यः) भवतो रक्षोत्युका उपासका ( वोर ) भवद्गक्तियुक्ताः स्वहृद्येषु (अद्गिमिः) इन्द्रियवृत्या (हिन्वन्ति ) प्ररयन्ति ॥

पद्धि—हे परमात्मन् ! आप ( मधुश्चुतम् ) परम् आनन्दर्भः क्षरण करनेवाले हैं और (पवमानम्) सबके पवित्रकारक हैं और (हिरम्) सबके दुःखोंके हरने वाले हैं इससे (पिर,पियम्) परमपिय आपकी (अन्यः) आपसे रक्षाको चाहने वाले आपके उपासक (बारे) आपकी भक्तिसे युक्त अपने हृद्योंमें (भद्विभिः) इन्द्रियत् चियों द्वारा (हिन्दन्ति ) नेरणा करते हैं।

भावार्थ - कमयोगी या ज्ञानयोगी विद्वान दोनों अपने शुद्धान्तः करणसे परमात्माका साक्षात्कार करते हैं।

आ पंवस्व मदिन्तम पुवित्रं धारंया कवे । अर्कस्य योनिमासदंम् ॥ ४ ॥

आ। पुवस्व। मृदिन्ऽतुम्।पुवित्रं ।धारया।कृवे। अर्कस्य। योनिं । आऽसदं ।

पदार्थः—( अर्कस्य योनिमासदम् ) तेजस्विनां योनिं प्राप्तुम् तेजस्वी भवनाये तियावत् (मदन्तिम ) हे आनन्दवर्धक ( कवे ) हे वेदरूपकाव्यरचिताः ! ( धारया ) स्वज्ञानधारया ( पवित्रं आपवस्व ) ममान्तःकरणं पवित्रय ॥

पद्धि—( अर्कस्य योनिमामदम् ) तेजकी योनिको प्राप्त होनेके किये अर्थात् तेजस्वी बननेके लिये (मिद्दिनम्) हे आनन्दके बढ़ाने बाके! (किये) है वेदरूप काव्यके रचने वाके! (धारया) अपनी ज्ञानकी धारा से (पवित्रं, आ पवस्व) मेरे अन्तः करणको पवित्र करिये।

भावार्थ - परमात्माही अपने ज्ञानप्रदीपसे उपासकोंके हृदयरूपी-मान्दिरको प्रकाशित करता है। स पवस्व मदिन्तम् गोभिरञ्जानो अक्तुभिः। इन्दविन्द्रीय पीत्रये॥ ५॥ ७॥

सः । पुवस्त्र । मृदिन्ऽतम् । गोभिः। अञ्जानः । अक्तुऽभिः । इंदोइति । इंद्राय । पीतये ।

पदार्थः -- (इन्दो ) हे जगदीश्वर! (मदिन्तम) उत्कृ-ष्टानन्दजनकः (अक्तुमि गोंभिरञ्जानः ) साधनभृतेन्द्रियै-ध्यीनविषयीभूतः (सः ) सकलगुवनप्रसिद्धस्त्वम् (इन्द्राय पीतये ) जीवात्मनः परमतृत्तये (पवस्र) ब्रह्मानन्दक्षरणं कुरु ॥

पदार्थ-( इन्दो ) हे परमात्मन् ! (मादिन्तम) सर्वोपिर आनन्दके जनियता । (अक्तुभि गोंभिरष्टनानः ) साधनभूत इन्द्रियों द्वारा ध्यानविषय किये गये (सं: ) सकलभुवनप्रसिद्ध वह आप (इन्द्राय पीतये) जीवात्माकी परमन्तिके लिये (पवस्व ) ब्रह्मानन्दका क्षरण कीजिये।

भावार्थ — जीवको सची तृति परत्मानन्द से ही होती है,अन्यथा नहीं।

इति पञ्चारात्तमं सूक्तं सप्तमो वर्गश्च समाप्तः ।

षद ५०वां सूक्त और ७वां बर्ग समाप्त हुआ।

**अथ पञ्च**र्चस्यैकपञ्चारात्तमस्य सूक्तस्य-

१ ५ उचथ्यः ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः १, २ गायत्री । ३ ५ निचृद्गयत्री ॥

षड्जः स्वरः ॥

अय सौम्यस्वभावोत्पादनं वर्ण्यते ।

अव सौम्यस्वभावके उत्पादनका वर्णन करते हैं।

अर्घ्वर्यो अद्विभिः सुतं सोमं पृवित्र आ सृज । पुनीहीन्द्राय पार्तवे ॥ १ ॥

अध्वयों इति । अद्विशिभः । सुतं । सोमं । पृवित्रे । आ । सृज् । पुनीहि । इंद्राप । पात्तेवे ।

पदार्थः—( अध्वर्यो ) हे अध्वर्युगणाः ! ( सोमम् ) परमात्मानम् ( अद्रिभिः सुतं ) स्वेन्द्रियद्वारेण ज्ञानविषयं ( सज ) कुर्वन्तु ( इन्द्राय पातवे ) जीवात्मतर्पणाय ( पवित्रे पुनीहि ) स्वकीयमन्तःकरणं पवित्रं कुर्वन्तु ॥

पद्धि—(अध्वर्यो) हे अध्वर्युलोगों! (सोमम्) परमात्माको (अदिभि: सुतम्) अपनी इन्द्रियोंद्वारा ज्ञानका विषय (सृज) करिये (इन्द्राय पातवे) और जीवत्माकी तृप्तिके लिये (पवित्रे पुनीहि) अपने अस्त अस्त प्रवित्र करिये।

भावार्थ — परमात्माकी प्राप्तिके लिए अन्तःकरणका पवित्र होना अत्यावश्यक है, इसलिए प्रत्येक निज्ञासुको चाहिय कि पहले अपने अन्तः-करणको पवित्र करे।

दिवः पीयूर्षमुत्तमं सोमुमिन्द्रांय विज्ञिणे । सुनोता मर्धमत्तमम् ॥ २॥

दिवः। पीयूपं। उत्रत्तमं। सोमं। इंद्राया विज्ञणे। सुनोतं। मर्धमत्रतमं। पदार्थः है अध्वर्यवः । यो हि (मधुमत्तमम् ) सर्वरसंषूत्त-मोऽरित (दिवः, पीयूपम् ) अथ च चुलोकस्य यदमृतमस्ति, एवं भूतम् ( उत्तमं, सोमम् ) उत्तमं परमात्मानम् (इन्द्राय पातवे ) स्वस्य जीवात्मनस्तृष्तये ( सुनोत ) ध्यानविषयं कुरुत ॥

पदार्थ है अध्वर्धुलोगो ! जोकि (मधुमत्तमम् ) सवरतों नि उत्तत है (दिवः पोयूपम्) और खुलोकका अमृतहै एसे (उत्तर्म सोमम्) उत्तम परमात्माको (इन्द्राय पातवे) अपने जीवात्माकी तृप्तिके छिये (सुनोत ) ध्यानका विषय बनाओ ।

भावार्थ -- जो अपनी तृत्तिके छिए एकमात्र परमात्माको ध्यानका विषय बनाते हैं. वे ही उस ब्रह्मामृतका पान करते हैं अन्य नहीं।

तव् त्य ईन्द्रो अन्धंसो देवा मधोर्व्यंश्रते । पर्वमानस्य मरुतंः ॥३॥

तवं।त्ये। इंदो इति । अर्थसः । देवाः। मधीः।वि। अरन्ते । पर्वमानस्य । मरुतः ।

पदार्थः—(इन्दे।) हे जगद्रक्षक परमात्मन्! (पत्रमानस्य) सर्वपित्रकारकस्य (तत्र) भत्रतः (मधेः) मधुरस्य (अन्धसः) रसस्य (देवाः त्ये महतः) दिव्यगुणसम्पन्ना विद्वांसः (व्यश्नते) पानं कर्वन्ति ॥

पृद्धि—(इन्दें।) हे परमात्मन् ! (पवमानस्य) सवको पवित्र करने वाळे ) तव ) आपके (मधोः ) मधुर (अन्धसः ) रसका (देवाः त्ये मरुतः ) दिव्यगुणसम्पन्न विद्वान् (व्यक्षते ) पान करते हैं । भावार्थ - ब्रह्मामृतरसास्वादके लिए दिन्यशक्तियोंको उपलब्ध करना भत्यावश्यक है; इसलिए उक्त मन्त्रमें परमात्माने दिन्यशक्तियोंका उपदेश किया है।

> त्वं हि सोम वर्धयन्तसुतो मदाय भूर्णये । वृषवत्स्तोतारमूतये ॥४॥

त्वं । हि । सोम् । वर्धयं न । सुतः । मदाय । भूर्णये । वृषन् । स्तोतारं । ऊतये ।

पदार्थः—( सोम ) हे परमात्मन् ! ( लं हि ) त्वं यदा (सुतः) विद्यिद्धः साक्षात्कृतो भवािस तदा ( मदाय ) आनन्दाय (भुर्णये) दाध्याय ( ऊतये ) रक्षाये च (स्तोतारम्) उपासकम् ( वर्धयन् ) समृद्ययन् ( वृषन् ) सर्वोन् कामान् पूरयािस ।

पद्धि—( सोम) हे परमात्मन्! (त्वं हि) आप जब (सुतः) विद्वानों द्वारा साक्षात्कार किये जाते हैं तो (मदाय) आनन्दके छिये और (भूणेय) दक्षताके लिये तथा (ऊतये) रक्षाके छिये (स्तोतारम्) उपासकको (वर्षयन्) समृद्ध बनाते हुये (दुपन्) सब कामनाओं को पूर्ण करते हैं।

भावार्थ-सर्वोपरि नीति और व्यवहारक शकताकी नीति एकमात्र परमात्मा बारा उपदिष्ठ वेदोंसे ही मिळ सकती है अन्यत्र नहीं।

अभ्यर्षे विचक्षण पृवित्रं धारंया सुतः । अभि वार्जमुत श्रवः ॥५॥८॥

अभि । अर्ष । विऽचक्षण । पुवित्रं । धारंया । सुतः । अभि । वाजं । उत । श्रवंः । पदार्थः--( विचक्षण) हे सम्पूर्णवित्परमात्मन्!( स्रुतः ) सम्यग्ध्यातो भवान् ( धारया, पवित्रं अभ्यर्ष ) आनम्द धा-रया पृतीभृतेऽन्तःकरणे निवसतु । अथ च ( वाजम् ) अञ्चाद्यै-श्चर्यम् एवं ( उत, श्रवः ) सुयशांसि च ( आभि ) प्रद्रातु ।

पदार्थ — विषक्षण ) हे सर्वज्ञ परमात्मन् ! (सुतः) ध्यान-विषय किये गये अप (धारया पवित्रमभ्यर्ष) आनन्दकी धारासे पवित्र हुये अन्तःकरणमें निवास करिये और, (वाजम्) अन्नादिऐश्वर्य तथा (जत श्रवः) सुन्दरकीर्तिका (अभि) श्रदान करिये ॥

> भावार्थ--इस मंत्रवें परमात्मासे ऐन्व वेत्राप्तिकी प्रार्थना की गई है। इति एकपञ्चाशत्तमं सूक्तनष्टमा वर्गश्च समाप्तः।

> > बह ५१ वां सूक्त और ८ वां वर्ग समाप्त हुमा।

अथ पञ्चर्चस्य द्वापञ्चाशत्तमस्य सुक्तस्य-

१-५ उचथ्यः ऋषिः । पवमानः सोमो देवता । छन्दः-

१ भुरिग्गायत्री । २ गायत्री । ३, ५ निचृद्गायत्री ।

४ विराड्गायत्री ।। षड्जः स्वरः ॥

अथ सदुपदेशं वर्णयति ।

अब सदुपदेशका वर्णन करते हैं।

परि द्युक्षः सुनद्रंयिर्भरुदाजं नो अन्धंसा । सुवानो अर्ष पवित्र आ ॥१॥ परि । बुक्षः । सनत्ऽरंियः । भरत् । वाजै । नः । अर्थसा । सुवानः । अर्थे । पवित्रे । आ ।

पद्रार्थः--हे जगदीश । भवान् ( परि घुक्षः ) सर्वोपिर विराजते । स लं ( नः ) अस्मभ्यं ( सनद्रियः) धनानि ददत ( अन्धसा ) सहान्नाचैश्वर्यैः (वाजम् ) बलं ( भरत् ) परिपूरय । तथा ( सुवानः ) स्तवनानन्तरं भवान् ( पवित्रे आ अर्ष ) शुद्धान्तःकरणे निवासं करोतु ।

पद्धि——हे परपात्मन्! आप (परि द्युक्षः) सर्वोपरि प्रकाशमान है। आप (नः) हमारे ळिये (सनद्रायः) धनादिकोंको देते हुये (अन्धसा) अन्नादि ऐर्ल्यके सहित (वाजं मरत्) बळको परिपूर्ण कारिये और (सुनानः) स्तुति किये जाने पर, आप (पिन्ते आ अर्ष) पिन्त अन्तः करणमें निवास करिये।

भावार्थ--परमात्मा उपदेश करते हैं कि, हे जिज्ञास जनो! तुम कोग नव अपने अन्तः करणको पवित्र बनाकर सम्पूर्ण ऐश्वर्योंको उप-छन्ध करनेकी जिज्ञासा अपने हृद्यमें उत्पन्न करोगे तह तुम ऐश्वर्यको सपक्रम करोगे।

> तर्व प्रवेभिरष्वंभिरव्यो वारे परि प्रियः । सहस्रंधारो यात्तनां ॥२॥

तर्व । प्रतेभिः । अध्वेऽभिः । अव्येः । वरि । परि । प्रियः । सहस्रेऽधारः । यात् । तना ।

पदार्थः--( जगदाधार परमात्मन् ! (तव, प्रियः, अव्यः) भवतित्रयो रक्षणीय उपासकः ( प्रक्षेभिरध्वभिः) भवतः प्राचीनवे- दाबिहितमार्गेण (सहस्रधारः ) लदनेकामोदधाराभिश्व युतलात (तना) समृद्धीभृय (वारे परियात् ) भवतः, प्रार्थनीयं पंद प्राप्नोतु ॥

पदार्थ--(तत्र प्रियः, अन्यः) हे भगवन् ! आपका प्रिय रक्षणीय उपासक (प्रक्रेभिरध्वभिः) आपके प्राचीन वेदविहितमार्गो-द्वारा (सहस्रधारः) आपकी अनेकमकारकी घाराजोंसे युक्त होनेसे (तना) समृद्ध होकर (वारे परियात्) आपके प्रार्थनीय पदको प्राप्त हो।

भावार्थ- इस मंत्रमें परमात्मा वेदमार्गके आश्रयणका उपदेश-करते हैं।

> चुरुर्न यस्तमीङ्खयेन्दो न दानमीङ्खय । व्येर्वधस्त्रवीङ्खय ॥ ३ ॥

चुरुः। न। यः। तं। ईंखुयु। इंदो इति । न । दानै। ईखुयु। वृष्टेः। वृधुस्तो इति वधऽस्तो। ईंखुयु।

पदार्थः—( इन्द्रो ) हे परमेश्वर ! ( यः चरुः ) यस्तं चराचरप्रहणकर्तासि ( तम्, न, ईखव ) स लम् आशु स्वरूपतां नय । अथच ( दानम्, न, ईखय,) मद्यं दातव्यमपि वस्तु झिटिति प्रापय । ( बधैः, वधस्तो, ईखय) हे प्रवलशक्तयाराति नाद्यकर्त्तः ! परमात्मन् ! माम् शुभकर्मणि नियोजय ॥

पद्धि—( इंदो ) हे परमात्मन् ! (यः, चरुः ) जो आप चरा-पुरको प्रहण करने वाळे हैं (तम्, न, ईखय ) वह आप अपने रूपको श्रीघ्र माप्त कराइये । और (दानम्, न, ईखय ) मुझको दानच्य वस्तु-को शीघ्र माप्त कराइये । (वर्षेः, वधस्तो, ईखय) हे अपनी प्रवळशक्तियों से शत्रुओं के नाश करने वाळे आप मुझको सत्कर्षकी ओर पेरित की जिये । भावार्थ---इस मन्त्रमें परमात्माने सस्कम्मी बनानेका उपदेश

नि शुष्मंमिन्दवेषां पुरुंहृत् जनांनाम् । यो अस्माँ आदिदेशति ॥ ४ ॥

नि । शुष्मं । इंदोइति । षुषां । पुरुंद्रुत । जनानां । यः ।

अस्मान् । आऽदिदेशति ।

पदार्थः—( इन्दो ) हे सर्वनियन्तः परमेश्वर ! ( पुरु-हृत ) हे बुधगणस्तुत ! ( एषां, जनानां, बलं, नि ) विदुषा मे-तेषा मोजो वर्धय । ( यः, अस्मान्, आदिदेशति ) यो भवान् अस्माकमन्द्रशास्तास्ति ॥

पदार्थ — ( इन्दो ) हे परमात्मन् ! (पुरुहूत ) हे आखिछ विद्वानों-से स्तुति किये गये ! ( एषां, जनानाम्, बळम्, नि ) इन विद्वानोंके बळोंको बढ़ाइये ( यः, अस्मान, आदिदेशति ) जो कि अपि इम ळोगों का अनुशासन करते हैं।

भावार्थ--इम मन्त्रमें परमात्माने इस वातका उपदेश दिया है कि जो पुरुष विद्या, तथा बलको उपलब्ध करके सत्कम्मी तथा विनीत वनते हैं उन्हींसे संसार शिक्षाका लाम करता है।

> शतं नं इन्द ऊतिभिः सहस्रं वा शुचीनाम्। पर्वस्व मंह्यद्रीयः॥ ५॥९॥

शतं । नः । इन्दोइति । ऊतिऽभिः । सुद्दसं । वा । शुचीनां । पर्वस्व । मंहयत्ऽर्रियः ।

पटार्थः—( इन्दो ) हे विश्वकर्तः । ( मंहयद्रयिः ) लम् मदैश्वयीदीन वर्धयन् ( जितिभिः) रक्षार्थे अत्र, "चतुर्ध्यर्थे तृतीया भवति" ( शुचीनां शतम्, न, सहस्रं, वा ) प्रतः शतसहस्रशक्तीः ( पत्रस्व ) उत्पादय ।

पढार्थ-(इन्दो) हे परमात्मन्! (मंहयद्रायः) आप इमारे धनादि ऐर्थ्वयको वहाते हुये ( अतिभिः ) रक्षाके लिये ( श्रुचीनां। शतम, न, सहस्रं, वा ) पवित्र सैकड़ों तथा सहस्रों शक्तियोंको (पवस्व ) उत्पन्न कारिये।

भावार्ध-परमात्माने मनुष्यके ऐश्वर्यके छिए सैकड़ों और सहस्रों शक्तियोंको उत्पन्न किया है-मनुष्यको चाहिए कि कर्मयोगी बन कर उन शक्तियोंका लाभ करे।

> इति द्विपञ्चाशत्तमं सूक्तं नवमी वर्गश्च समाप्तः । यह ५२ वां सूक्त और ९ वां वर्ग समाप्त हुआ।

अथ चतुर्ऋचस्य त्रिपञ्च। शत्त्रस्य स्तरुस्य -

४ अवत्सार ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः

१, ३ निचृदुगायत्री । २, ४ गायत्री ॥

षड्जः स्वरः ॥

उत्ते शुष्मांस्रो अस्थू रक्षों भिन्दन्ती अद्रिवः । चुदस्व याः परिस्पृधंः ॥ १ ॥

उत् । ते । शुष्मांसः । अस्थुः । रक्षः । भिंदंतः । अद्भिऽवः । नुदस्वं । याः । परिऽस्पृधंः ।

\$9\$

पदार्थः—( अद्रिवः ) हे शस्त्रधारिन् ! ( ते शुष्मासः ) भवतः शत्रुशोषिकाः शक्तयः ( रक्षः भिन्दन्तः ) रक्षांसि नि- मन् ( उदस्थः ) सदे। धता भवन्ति । ( तुदस्त याः परिस्पृधः ) ये भवदृद्धेषिण स्तेषां शक्तीः स्तम्भय ॥

पदार्थ—( अद्रिवः ) हे शस्त्रोंको धारण करने वाछे ! (ते शुष्पासः ) आपकी शत्रुशोषक शक्तियें (रक्षः भिन्दन्तः ) राक्षसींका नाश करती हुर्या ( उदस्थुः ) सदा उद्यत रहती हैं ( जुदस्व याः परि-स्पृथः ) जो आपके द्वेषी है उनकी शक्तियोंको वेगरहित करिये ।

भावार्थ — परमात्मामें रागद्वेषादि भावोंका गन्ध भी नहीं है। जो लोग परमात्नोपदिष्ट मार्गको छोड़कर यथेष्टाचारमें रत हैं उनके यथा योग्य फक देनेके कारण परमात्मा उनका देष्टा कथन किया गया है।

अया निंजिष्ठिरोजंसा रथसङ्गे धनै हिते । स्तवा अविभ्युषा हृदा ॥ २ ॥

अया । निऽजािवः । ओर्जसा । रथऽसंगे । धर्ने । हिते । स्तवै । अविभ्युषा । हृदा ।

पदार्थः --हे परमात्मन् । भवान् (अया ओजसा नि-जिमः) अनेन खशत्रुदलनशीलमहाबलेन खशत्रुशक्तिशमकोस्ति । एतेन (रथसङ्गे धने हिते) शरीररूपरथस्य हितकारकधना-चैश्वर्यानिमित्तं (अविभ्युषा हृदा स्तवै) निवृत्तभयान्तःकरणेन भवन्तं स्तुमः॥

पदार्थ— हे परमात्मन् ! आप (अया ओजसा विज्ञाद्गः) अपने इस बजुनाशनद्यांळ पराक्रमसे शत्रुकी शक्तियोंको श्रमन करने वाळे हैं। इस से (रथतके धने हिते) बारीररूप रथके हितकारक भनादि ऐश्वर्षके निमित्त (अविभ्युषा हदा स्तवे) अन्तः करणोंस आपकी स्तुति करते हैं।

भावार्थ--जो पुरुष श्चमकार्य करते हुए प्रमात्माके उपासना-समय निर्भवतासे उसकी समक्षता छाभ करते हैं वे सदैव तेजस्वी और ब्रह्मवर्चस्वी आदि दिव्यभावोंको उपछब्ध करते हैं॥।।

> अस्यं त्रतानि नाष्ट्रषे पर्वमानस्य दृब्यां । रुज यस्त्वां पृतन्यति <del>॥</del> ३ ॥

अस्य । ब्रुतानि । न । आऽधृषे । पर्वमानस्य । दुःऽध्यो । रुज । यः । त्वा । पृतुन्यति ॥३॥

पदार्थः—( पवमानस्य, अस्य ) जगत्पवित्रयितुरनुशासनं (दूळा) कश्चिदिप दुश्चरित्रः (नाधृषे ) वाधितुं न शक्तोति । यतः (यः त्वा पृतन्यति ) यो, भवत ईर्ष्यिति तं रुज ) अशक्ततां नयसि ।

पदार्थ- (प्रवानस्य अस्य) जगत्यावक आपके नियमानुशा-सनको (दृढ्या) कोई भी दुराचारी (नाष्ट्रषे) वाधित नहीं कर सकता. क्योंकि (यः त्वा पृतन्यति) जो आपसे ईर्ष्या करता है उसको (रुज) आप शक्तिहीन कर देते हैं।

भावार्थ--परमात्मा दुशचारियोंका अधःपतन करते है और सदाचारियोंको सदैव उन्नतिशील बनाते हैं।।३।।

तं हिन्वंति मद्च्युतं हीरै नृदीर्षु वाजिनेम् । इन्दुमिन्द्रीय मत्सरम् ॥ ४ ॥ १० ॥ तं । हिन्वाति । मद्ब्ब्युतं । हरिं । नृदीषु । वाजिनं । इंदुं । इंद्राय । मत्सरं ॥४॥

पदार्थः—( मदच्युतम् ) आनन्दक्षरणकर्ता ( हरिं ) सर्व-दुःखोपहर्ता ( नदीषु वाजिनम् ) समस्तशब्दायमानविद्युदा-दिशक्तिषु बलाविभीवकर्ता ( इंदुं ) सम्पूर्णब्रह्माण्डे देदीप्यमानः (इन्द्राय मत्सरम् । विद्यञ्चो गर्वजनकधनरूपं त्वां ( हिन्वन्ति ) विद्यांसो बुद्या पेरयन्ति ।

पद्धि— ( मदच्युतम् ) आनन्दको क्षरण करनेवाळे ( हरिम् ) सब दुःखोंके हरनेवाळे ( नदीषु वाजिनम् ) सब शब्दायमान विद्युदादि शक्तियोंमें बळको निवेश करनेवाळे ( इन्दुम् ) अखिळ ब्रह्माण्डमें प्रकाश्चान ( इन्द्रायं मत्सरम् ) विद्यानोंके ळिये गर्वजनक धनरूप आपको विद्यान् ळोग ( हिन्वनित ) ब्राद्धिहारा प्रेरित करते हैं।

भावार्थ----आनन्दका स्रोत परमात्मा ही सबका प्रकाशक है उसीके प्रकाशसे सम्पूर्ण विश्व प्रकाशित होता है ॥४॥

इति त्रिपञ्चाशत्तमं सूक्तं दशमोवर्गश्च समौप्तः।

यह ५३ वां स्रक्त और १० वां वर्ग समाप्त हुआ।

अथ चतुर्ऋचस्य चतुःपञ्च।शत्तमस्य सुक्तस्य--

१ ४ अवत्सार ऋषिः॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः १ २, ४ गायत्री । ३ निचृद्गायत्री ॥

षड्जः स्वरः ॥

. अथ सर्वथा परमास्मसेवनहेतु वैर्ण्यते ।:

अब केवळ परमात्माक सेवनमें हेतु कहते हैं।

अस्य प्रतामनु द्युत शुक्रं दुंदुहे अईयः।

पर्यः सहस्रसाम् विम् ॥ १ ॥ 🕝 🕝

अस्य । प्रतां । अर्नु । सृतं । शुर्क । दुदुद्दे । अर्ह्यः । पर्यः । सहस्रऽसां । ऋषिं ।

पदार्थः—(अह्रयः) विज्ञानिनः पुरुषाः (अस्य ) अ-मुख्य परमात्मनः (प्रत्नाम् ऋषिम् अतु ) विरचितप्रत्नवेदेन (द्युतम् शुक्रम् सहस्रसाम्) दीप्तिमत् पूतार्मितशक्तयुत्पादकं (पयः दुदुहे ) ब्रह्मानन्दरूपं रसं दुहन्ति ।

पदार्थ — (अहयः) विज्ञानी लोग (अस्य) इस पर मात्मार्के (मत्ताम् ऋषिम् अनु) रचित पाचीन् वेदसे (द्युतम्) दीप्तिमान् (ग्रुक्रम्) पवित्र (सहस्रताम्) अपरिभित्यक्तियोंको उत्पन्न करनेवाले (पयः दुदुहे) ब्रह्मानन्दरूप रसको दुद्देते हैं।

भावार्थ — उक्त कामधेतुक्य परमात्मासें, विद्यान सदाचारी छोग दुग्धामृतके दोग्धा बनकर संसारमें ब्रह्मामृतका संचार करते हैं।

अयं सूर्य इवोपटग्यं सरांति धावित । सुप्त प्रवतु आ दिवंस ॥ २ ॥

अयं । सूर्युः ऽइव । उपु ऽहक् । अयं । सरांसि । धावति । सप्त । प्रवतः । आ । दिवं । पदार्थः—(अयम्) असौ परमात्मा (ऋर्यःइव, उप-हग्) सर्यइव सर्वक्रमेद्रष्टास्ति । यथा सर्यः सर्वकर्मावलोकनसम-थस्तथासावपीत्यर्थः । अथच् (अयं सरांसि घावति) अयं पर-मेश्वरः अधिकाधिकज्ञानेनं सर्वत्र व्यासोस्ति । (सप्त प्रवतः आदिवम्) यः परमात्मा, सप्तिकिरणवन्तं सर्यमात्मिनकृत्वा तथा युलोकमप्येकदेशिनं विघाय रिथरो वर्तते । ।

पद्रार्थ--(अयम्) यह परमातमा (सूर्यः इत उपटम्) सूर्येके समान मनके कर्मोंका द्रष्टा है और (अयं सर्गासि धानति) यह परमात्मा ज्ञानवारा सर्वत्र व्याप्त है (सप्त प्रवतः आदिवम् जो यह परमात्मा सातिकरण वाके सूर्यको अपने भीतर लेकर और खुळोकको भी एक देशी बना कर स्थिर हो रहा है।

भावार्थ — जिस मकार अन्य ब्रह् उपग्रहोंकी अविक्षासे मूर्यं स्वयं प्रकाश है इसी प्रकार सूर्यं आदिकोंकी अविक्षासे परमात्मा स्वयं प्रकाश है। उस स्वयंप्रकाश स्वयज्योतिकी उपासना करके सबको पवित्र बननेका यत्र करना चाहिए।

अयं विश्वानि तिष्ठति पुनानो भुवनोपिर । सोमो देवो न सूर्यः ॥ ३ ॥

अयं । विश्वानि । तिष्ठति । पुनानः । भुवना । उपरि । सोमः । देवः । न । सूर्यः ।

पदार्थः -- (सर्यः न ) रिविश्व जगत्पेरकः (अयम् ) असौ परमात्मा (सोमः देवः ) सौम्यस्वभावशीलोस्ति तथा जगत्प्रकाशकोप्यस्ति । अथच (विश्वानि पुनानः ) सर्वे जगत् पवित्रयन् ( मुवनोपरि तिष्ठति ) अस्तिलब्रह्माण्डोध्र्यभागे अपि विराजमानो वर्तते ॥

पदार्थ — (सर्थः, न) सूर्यके समान जगत्मेरक (अयम्)
यह परमात्मा (सोयः, देवः) सौम्यस्यभाव वाला और जगत्मकाशक है।
और (विश्वानि, पुनानः) सब छोकोंको पवित्र करता हुआ (ध्वनोपरि, तिष्ठति) सम्पूर्ण ब्रह्माडोंके ऊर्ध्वभागमें भी वर्तमान है।

भावार्थ-- उसी सर्वपावन परमात्माकी उपासना करनी चाहिये।

परि णो देववीतये वाजाँ अपिस् गोर्मतः। पुनान इन्दविन्द्रयः॥ ४॥ ११॥

परि । नः । देवऽवीतये । वाजान् । अर्थसि । गोऽमंतः ।

पुनानः । इंदोऽइति । इंद्रऽघुः ।

पदार्थः -- (इन्दों) हे सर्वलोकस्वामिन् ! (नः) अस्मान् (पिर पुनानः।) सर्वतः पवित्रयन्, मवान् (देवबीत्ये) देवतानां तर्पणाय (गोमतः वाजान्) गवाधैश्वर्यान् (अधाने) वदाति (देवयुः) यतो भवान् दिव्यगुणयुक्तसमीचीनकर्मकुर्वता-मामेलाषुकोस्ति ॥

पदार्थ—(इन्दो ) हे परमात्मन् (नः) हमको (परिप्रनान!) सब ओरसे पवित्र करते हुए आप (देववीतये) देवोंकी तमिके छिये गोमतः वाजान् ) गवादि ऐश्वर्यकों (अपिस ) देते हैं (देवयुः) क्यां- कि आप देवों अर्थात् हिन्यगुणसम्पन्न सस्किन्मियोंको चाहने वास्ने हैं।

भावार्थ--परमात्माकी कुपासे ही मनुष्यको दिन्यशक्तिये मिलती हैं। परमात्मा ही अपनी अपार दयासे मनुष्योंको दिनभाव- को प्रदान करता है । हे देक्तिके अभिन्यामीजनीं अपमूको) प्राहिए कि आप सदैव उस दिव्यगुण परमात्माकी उपासना करते रहें ।

हति बद्धःपुञ्चशासमं मुक्त मेकादशो वर्गाश्च समाप्तः ॥

यह ५४ वां कुक स्मीर हर विवर्ग समास इसा ।

्रें भे भे में महादाहों है है है से मार्च में महा

अथ चतुर्ऋचस्य पश्चवंचाशत्त्रमस्य सुक्तस्य-

१ ४ अवत्सार ऋषिः।। पदमानः सोमो देवता १६ छन्दः १, २ गायत्री । ३, ४ निचुद्रमायत्री ॥

अथ परमात्मनः अनन्तत्विविध्वस्तुरुपदकत्वादिगुणा वर्ण्यन्ते ।

अव परमात्माके अनन्तत्व, अनेकवस्तुजनकत्व आदि ग्रणोंका वर्णन करते हैं।

्यवैयवं नो अन्यंसा पुष्टम्पुष्टं यहि स्रवः। 👵 🕮

सोम विश्वी य सौभगा ॥ १॥

यवैऽयवं । नः । अर्थसा । पुष्टंऽपुष्टं । परि । सुव । सोम विश्वा । च । सोमगा ।

पदार्थः—(सान) हे जगदीश ! भवान (नः) असम्प्रम

( अंघसा ) सहाजादिक्षः ( प्रथम् प्रथम् )ःभातिवरुपदेशः एयदम् यवं ) सञ्चितानेकपदार्थाम् तृथा ( विश्वाः च सौभगाः ) सम्पूर्ण-सौभाग्यानि ( परिस्ततः ) इस्रस्यादयत् ॥ हः हर्णाः हरः पदार्थ-स्म (सोक) हे सरकात्मक्तीः आप हिनाने क्रिया (अन्यसा) अकादिकाँके सहित (पृष्ट्य पृष्ट्य) अस्तिक प्रद्राद्ध (यवस् यवस् ) सिक्षत अनेक पदार्थोंकों तथा (विश्वा च सीभगा ) सम्पूर्ण सीमिन्यको (प्रितिक्त ) बस्पमा कृष्यित , १,००० हिं। सम्पूर्ण

भावार्थ--सम्पूर्ण पेश्वर्य और ।सन्धूर्ण स्त्रीत्रमयकी देने वाका एकमात्र प्रमात्मा ही है कोई अन्य नहीं।

हन्दो यथा तव् स्तवो यथा ते जातमस्यूक्ता । नित्वहिषि प्रिये सदः ॥ २ ॥ १ १ ॥ १ ०००० ।

इंदोइति । यथा । तर्व । स्तर्वः । यथा । ते । जाते । अर्थसः । नि । बीहीर्ष गाप्रिये । सदः ।

पदार्थः — (इन्दों) हे पत्नेश्वर ! ( यया तव हावः )
येन प्रकारेण भवचशः सर्वस्मिन् संसारे क्वामिति कामान ( यया
ते अत्यसः जातमः) येनः प्रकारेणाक दिपदार्थानां राशि भेवतैव निर्मितः तैनैव प्रकारेणा निषदः प्रिमे सहिष्) यद्दि भवतः
प्रियं यज्ञपदं तस्मिन् आगस विभ्रजताम् ॥

पदार्थ--(इन्द्रो) है प्रमृत्मन् । (यथा तव्हें स्तवः) जिस मकार आका यश्च संसार भूरमें व्याप्त हैं और (यथा ते अव्धसः, जातम् । जिस मकार अन्तादि पदार्थोंका समूद । अपिशने हवा है जिसी मकार (निषदः मिये वहिषि) जो आपका मिय यहस्यक है जसमें आकृर आप विराजमान होयें।

स्वित्य द्रायी मान्य क्षित्र (दिश्येषामिक्ष) होते सामान्य स्वापिक्ष क्षित्र क्षित्र क्षित्र क्षित्र क्षित्र क्ष स्त्रीतत्त्र द्रायीन्ता कुर्वेष क्षित्र ंडत नो गोविदंश्वंबित्पर्वस्व सोमान्धंसा ।

मक्षूतंमीभरहीभः॥ ३॥

उत । नः । गोऽवित् । अश्वऽवित् । पर्वस्व । सोम् । अंधेसा ।

मक्षऽतमिभिः । अहंऽभिः।

पदार्थः—( उत नः ) योद्यस्मभ्यम् ( गोवित अश्व-वित ) गवाधैश्वर्यप्रापको भवानेव । अतः-( सोम ) हे जगदाधार ! ( मक्षुतमेभिः अहभिः ) अधिरेणैव कालेन ( अन्धसा पवस्व ) समस्तान्नादिसमृद्ध्या पवित्रय ॥

पदार्थ — (जत नः) जो कि हमारे किये (मोवित् अश्ववित्) गवाश्वादि ऐश्वर्यके पापक आपदी हैं इस लिये (सोम) हे परमात्मन ! (मंजुतमें मिः अहाथः) अति अल्यकाक ही में (अल्यसा पवस्त) सम्पूर्ण अनाहि समृद्धिसे पवित्र करिये।

भावार्ध-सम्पूर्ण पेचवाँका अधिपति एकपात्र परमातमा ही है। इसलिए उद्योकी छपासना और मार्थना करनी चाहिये।

यो जिनाति न जीयते हन्ति शर्त्रम्भीत्य ।

स प्रवस्व सहस्रजित् ॥ ४ ॥ १२ ॥

यः । जिनाति,। न । जीयते । इति । शत्रुं । अभिऽइस्य ।

सः । प्वस्व । सहस्रऽजित् ।

पदार्थः—(यः जिनाति ) योहि भवान् सकल्ब्रह्माण्डा-न्तर्गतपदार्थानायुर्धित्व करोति अथच (न जीयते ) स्वय मायुरिहतः कदापि न भवति । स्तथोः (श्रात्रुम् असीस्म हन्ति ) योहि स्वव्यापनशीलशक्सा बैरिबल मपहरति, परं स्वयमहर्गणीय-शक्तिमानस्ति ('सहस्रजित ) सः सर्वोपिशक्तिसङ्ख्या स्लं ( पवस्व ) मां सुरक्षय ॥

पद्धि—(यः जिनाति) जो, आप सक्क ब्रह्माण्डमन्, पदार्थी-को आयुरहित कर देते हैं और (न जीतये) स्वयं कद्मापि विरायुक् नहीं होते तथा (शत्रुम् अभीत्य हन्ति) जो आप अपनी व्यक्ति द्वार्स शत्रुओंकी शक्तियोंका हर छेते है आरस्वयं भड़ार्थ शक्ति व् छि, है। सहस्र-जित् ) वह सर्वोपरिशक्तिसम्पन्न आप (पवस्व) हमको सुरक्षितं करिये।

भावार्थ — काळ सब पदार्थों के आयुक्तो क्षय करके आप स्वयं अविनाशी बना रहता है। परन्तु काळको अविनाशित्व भी सापेश्व है अर्थात् अनित्यपदार्थों की अपेक्षा काळ की नित्य कहा जाता है परन्तु परमात्माकी अपेक्षा काळ भी अनित्य है। इसळिए परमात्मा सर्वोपिर कूटस्थ नित्य है, उसीकी उपासना मनुष्यको श्व हृद्ध स्वयं कहनी झाहिए।

अथ चतुर्ऋवस्य षट्पञ्च।शत्तमस्य सूक्तस्य ।

१ ४ अवत्सार ऋषिः ॥ पवमानः सोम्रो देवता ॥ छन्दः ह १, ३, गायत्री । ४ यवमध्या गायत्री ॥ अर्थः पड्जः खरः ॥

सम्प्रति सदाचारिभिरेव परमात्मा लभ्य इति वर्ण्यते ग्रं इ

अव परमारमा सदाजारियोंको ही झानगोचर हो सकता हैं-यह कहते हैं है । अस्ति का किस्ति का निर्माण का

। परि सोम केंद्रतंत्रपृहदाशुरू परित्रे अमिति । विकास

विष्रत्रक्षांसि देव्युः ॥ १ ॥ 🤲

परि । सोमः । ऋतं । बृहत् । आशुः । पवित्रे । अर्थति । विऽमन् । रक्षांसि । देवऽयुः ।

पदार्थः — (सोम) हे जगदीश्वर ! भवान् (ऋतम् वृहत् आशुः) सत्यस्वरूपवानस्ति । तथा सर्वस्मादि महान् अथ च शीघ्रगितशास्त्री (देवयुः) सत्कर्मिणोधाञ्चन् तथा (रक्षांसि विष्नन् ) दुष्ठान् घातयन् (पितेत्रे अर्षति) पवित्रान्तः करणे निवसति।

पदार्थ--( सोम ) हे परमात्मन् ! आप (ऋतम् छुदत् आशुः) सन्यस्वरूप और सबसे महान् तथा शीघ्रगतिवाछे हैं (देवयुः) सत्कर्मियोंको चाहते हुये और (रक्षांसि विघन्) दुष्कर्मियोंको नाश करते हुये (पित्रेत्रे अपैति) पवित्र अन्तःकस्पोंमें निवास करते हैं।

भावार्थ — परमात्मा कर्मों का यथायांग्य फलप्रदाता है; इस लिए उसके उपासकको चाहिए कि वह सत्कर्म करता हुआ उसका उपासक बने, ताकि उसे परमात्माके दंडका फल न भोगना पढ़े। तात्पर्य ग्रह है कि प्रार्थना उपासनास केवल हृदयकी शुरिद्ध होती है पार्योको क्षमा नहीं होती।

> यत्सोमो वाजमपैति शतं धारा अपस्युवः। इन्द्रस्य सरूयमधिशज् ॥ २ ॥

यत् । सोर्मः । वार्जं । अर्षति । श्वतं । घाराः । अपृस्युवः । इंद्रस्य । सरूपं । आऽविशन् ।

पदार्थः -- (यत, सोमः, वाजम, अर्षति ) योहि जग-दीश्वरः बलं प्रद्दाति, अतः (अपस्युवः) कर्मयोगिजनाः (इन्द्र-स्य, सख्यम्, आविशन् ) परमैश्चर्यवत स्तस्य परमात्मनो मैत्री-मावं प्राप्नुवन्तः (शतम् धाराः) तैनैव प्रद्त्तानि बलानि, आमोद्धाराश्चोपभुञ्जन्ते ।

पदार्थ--(यत्, सोमः, वाजम्, अर्थति) जो परमात्मा वळः का मदान करता है इससे (अपस्युवः) कर्मयोगी छोग (इन्द्रस्य, सस्यम्, आविश्वन्) परमैश्वर्य वाळे उस परमात्माके मैत्रीभावको माप्त होते हुय (श्वतम् धाराः) उसके दिये हुये वळ और आनन्दकी अनेक धाराओंका उपभोग करते हैं।

भावार्थ — वास्तवमें परमात्माका कोई मित्र या अभित्र नहीं। जो लोग परमात्मोक उसकी आझापालन करनेसे उसके अनुक्ल चलते हैं उनसे वह स्नेह करता हैं इसिलए वे भित्र कहलाते हैं और प्रतिक्लवर्ती लोग स्नेहके पात्र नहीं होते, इसिलए अभित्र कहलाते हैं इसी लिए यहां मित्र शब्द आया है। कुछ मानुषी मैत्रीके भावसे नहीं।

अभि त्वा योषणो दर्श जारं न कृन्यान्त्रत्। मृज्यसे सोम सातये ॥ ३ ॥ अभि । त्वा । योषणः । दर्श । जारं । न । कृन्या । अनुष्त् । मृज्यसे । सोम् । सातये । पदार्थः—( कन्या, जारम्, न ) यथा दीपन मग्नेः प्रभ-वति तथैव (दश, योषणः) दशेन्द्रियकृत्तयः (त्वा अभ्यनूषत) भवन्नुतिद्वारेण प्राप्ता भवति । (सोम) हे नारायण । (सातये) भवानिष्टपाप्तये (मृज्यसे) ध्यानगोचरः क्रियते ।

पदार्थ—(कन्या, जारम्, न) जिस प्रकार दीप्ति अग्निको प्राप्त होती हैं उसी प्रकार (दश, योषणः) दश इन्द्रियद्यत्तियें (त्वा, अभ्य-त्रूपत) आपको स्तुति द्वारा प्राप्त होती हैं (सोम) हे परमात्मन्! (सातये) आप इष्ट्रमाप्तिके लिये (मृज्यसे) ध्यानगोचर किये जाते हैं।

भावार्थ-संस्कारी पुरुषोंकी इन्द्रियद्यत्तिर्ये उसको विषय करती हैं असंस्कारियोंकी नहीं।

> त्वमिन्द्रीय विष्णंवे स्वादुरिन्दो परि स्रवः। नृन्तस्तोतृन्पाह्यदेसः॥ ४॥ १३॥

त्वं । इंद्रीय । विष्णवे । स्वादुः । इंद्रो इति । परि । स्रव् । नृन् । स्तोतृन् । पाहि । अंहंसः ।

पदार्थः—( इन्दो ) हे परमात्मन् ! (त्वम ) भवान् ( इन्द्राय विष्णवे ) व्याप्तिशीलज्ञानयोगिने (स्वादुः ) परमास्वादिनीयः रसोश्ति । तदर्थं ( परिस्नव ) त्वं समस्ताभीष्टपदानं कुरु ।

दनायः रसारित । तद्थं (पारस्रव) त्व समस्ताभाष्टप्रदान कुरु । ( नृन् स्तोतृन् पाहि अंहसः ) स्वापासकान् पापतस्त्रायस्व ॥

पदार्थ--(इन्दो) हे परमात्मन ! (त्वम्) आप (इन्द्राय विष्णवे) व्याप्तिशील झानयोगीके लिये (स्वादुः) परम आस्वादनीय रस हैं। उनके लिये (परिस्नव) आप सकल अभीष्टका प्रदान करिये

( हुन् स्तोतृत् पाहि अंहसः ) अपने उपासकोंको पापसे बचाइये ।

भावार्थ--- इ। नयोगी अपने झानके प्रभावसे ईश्वरका साक्षारकार करता है और अनिष्ठ कर्नोंसे बचता है।

इति षट्पञ्चाशत्तमं सूक्तं त्रयोदशो वर्गश्च समाप्तः ।

यह ५६ वां सुक्त और १३ वां वर्ग समाप्त हुआ।

अथ चतुर्ऋवस्य सप्तपंचाशत्तमस्य सूक्तस्य-

१ ४ अवत्सारः ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः, १, ३ गायत्री । २ निचृद्गायत्री । ४ ककुम्मती गायत्री ॥ षडुजः स्वरः ॥

अथ परमात्मा स्वभक्तान् विविधानन्दैर्योजयति असतश्च-दस्द्रियतीति वर्ण्यते ।

परमात्मा अपने भक्तोंको विविध आनन्दोंसे और दुराचारियों को दाग्द्रियस युक्त करता है, यह कहते हैं।

प्र ते धारा असुश्चती दिवो न येन्ति बृष्टयः। अच्छा वाजै सहस्रिणेम् ॥ १॥

प्र। ते । घाराः । असुरुवतः । दिवः । न । यृति । वृष्टयः। अच्छ । वाजे । सहस्रिणं ।

पदार्थः—( दिवः, वृष्टयः न ) द्युलोकतो वृष्टिरित्र (ते, घाराः ) ब्रह्मानन्दाय भवतो धाराः ( असश्चतः ) अनेकप्रकाराः (यन्ति) विद्वजनाना मन्तःकरणे प्रादुर्भवंति । भवान् स्वोपास- कस्य ( सहिंसणं, वाजम् ) वहुपकारैश्वर्यान् ( अच्छ ) अभि-मुखं करोतु ।

पद्रिय -- (दिव: दृष्टयः न) गुलोकसे दृष्टिके समान (ते, धाराः) आपके ब्रह्मानन्दकी धारायें (असश्रतः) अनेक प्रकारकी (यन्ति) विद्यानोंके हृदयोंमें पादुर्भूत होती है, आप अपने उपासकों को (सहस्रिणम् वाजम्) अनेक प्रकारके एश्वर्यके (अच्छ) आभि-द्वास किरिये।

भावार्थ-—िजन छोगोंने सत्कर्षों द्वारा अपने आपको झान-का पात्र बनाया है उनके अन्तःकरणमें परमात्माकी सुधानयी दृष्टि सदैव होती रहती है।

अभि प्रियाणि कान्या विश्वा चक्षांणो अर्पति ।

- हरिंस्तुञ्जान आयुंधा ॥ २ ॥

अभि । प्रियाणि । काव्या । विश्वा । चक्षाणः । अर्षिति । हरिः । तुंजानः । आर्युधा ।

पदार्थः—( हिरः) स परमात्मा (आयुघा, तुझानः) स्वश-स्त्रैः शत्रून् व्यथयन् (विश्वा काव्या चक्षाणः) सम्पूर्णकर्माणि पदयन् (प्रियाणि अभि अर्षति) प्रियान् स्वोपासकानभिग=छति॥

पदार्थ — (इरिः) वह परमात्मा (आधुधा तुझानः) अपने शस्त्रों शत्रुओं को न्यथित करता हुआ (विश्वा कान्या चक्षाणः) सम्पूर्ण कर्मोको देखता हुआ (पिय।णि आभि अर्पति) अपने पिय जपासकों की और जाता है।

भावार्थ---जसका दण्डरूप बज दुर्हों के लिए सदैवं उद्यत रहता हैं और सत्कर्मी सदैव उससे निभय रहते हैं। स मर्च्छजान आयुभिरिभो राजेव सुब्रतः। इयेनो न वंस्र षीदति ॥ ३ ॥

सः । मुर्चुजानः । आयुऽभिः । इभः । राजाऽइव । सुऽबृतः । इयेनः । न । वंसुं । सीदति ।

पदार्थः —-( ध्रुवतः, इमः, राजा, इव) शोमनानुशासन-कर्तृनिभीकनुपीतीरव (सः) असौ परमात्मा ( आयुभिः मर्मु-जानः) ऋत्विभिः स्तुतः- ( श्येनः वंसु, न.) यथा विद्युदादयः सुक्ष्मेषु पदार्थेषु तिष्ठन्ति, तथैव ( सीदिति ) स ईश्वरस्तेषा मन्तः-करणे अधितिष्ठति ॥

पदार्थ--(सुत्रतः, इभः, राजा, इव) सुन्दर अनुशासनं वाले निर्भोक राजाके समान (स) वह परमात्मा (आयुभिः, मर्मृजानः) ऋत्विजों द्वारा स्तुति किया गया (क्येनः, वंसु, न) जिस मकार विद्यु दादिशक्तिमें सूक्ष्म पदार्थों रहती है उस मकार (सीदिति) वह उनके हृदयमें अधिष्ठित होता है।

भावार्थ — जैसे ब्रह्माण्डगत प्रत्येक पदार्थमें विद्युत् व्याप्त है इसी प्रकार परमात्मशक्ति भी सर्वत्र व्याप्त है।

स नो विश्वा दिवो वसूतो पृथिव्या अधि। पुनान इन्द्वा भर ॥ ४ ॥ १४ ॥

सः । नः । विश्वा।दिवः। वस्तु। उतोइति । पृथिव्याः। अधि । पुनानः । इंदो इति । आ । भर 1

, पदार्थः--( इन्दो ) हे परमात्मन ! (सः ) संत्वम् (नः)

अरमदर्थ (दिवः, विश्वा, वसु) चुलोकसम्बन्धिसकलसम्पदः (उतो) तथा (पृथिव्याः, अधि) भूमिसम्बंधिसमस्तसम्पत्तीः

( आभर ) आहर । अथच ( पुनानः ) मां पवित्रं कुरु ॥

पदार्थे——(इन्दो) हे परमात्वन ! (सः) वह आप (नः) हमारे-क्रिये (दिवः, विश्वा, वस्रु) युक्ठोकसम्बन्धी सक्क सम्पत्तिर्थे (उतो) तथा (पृथिन्याः, अधि) पृथिवीसम्बन्धी सम्पूर्ण सम्पत्तिर्थे (आभर) आहरण कीजिये और (युनानः) मुझको पवित्र करिये ।

भावार्थ-सम्पूर्ण संपत्तियोंका स्वामी एकमात्र परमात्माही-है। इसलिए ऐन्वर्य पाप्तिके लिए उसीकी अरणागत होना आवश्यक है।

> इति सप्तपञ्चाशत्तमं सूक्तं चतुर्दशो वर्गश्च समाप्तः । यह ५७वां सक्तं और १४वां वर्ग समाप्त हवा ॥

भथ चतुर्ऋचस्य अष्टपञ्च।शत्तमस्य सूक्तस्य—

१ ४ अवत्सार ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः

१, ३ निचृदुगायत्री । २ विराड्गायत्री ।

४ गायत्री ॥ षड्जः स्वरः ॥

अथ परमात्मनो बिसुत्वं वर्ण्यते ।

अब परमात्माका सर्वव्यापक होना बर्णन करते हैं।

तरत्स मन्दी धावति धारा सुतस्यान्धसः ।

तरुत्स मुन्दी घोवति ॥ १ ॥

तरत्। सः। मृदी । धावति । धारा । सुतस्य । अर्धसः। तरत्। सः। मंदी । धावति ।

पदार्थः—(मन्दी सः) उत्कृष्टानन्दयुक्तः स परमात्मा (तरत्) पापिन स्तारयन् (स्रुतस्य अन्धसः धारा) उत्पन्नेन ब्रह्मानन्दरसेन सह (धावति) स्तोतृणां हृदि विराजमानो भवति। (तरत् सः मन्दी धावति) अथच स परमात्मा निश्चयेन सम स्तपापकारिण स्तारयन् परमानन्दरूपेण व्याप्तो भवति॥

पदार्थ ( मन्दी सः ) परम आनन्दमय यह परमात्मा (तरत्) पापियोंको तारता हुआ (सुतस्य अन्धसः यारा ) उत्पन्न किये हुए ब्रह्मानन्दके रस सहित (धावति ) स्ताताओंके हृदयमें विराजमान होता है। (तरत् सः मन्दी धावति ) और वह परमात्मा निश्चय सव पापियोंको तारती हुआ परमानन्दरूपसे संसारमें न्यास हो रहा है।

भावार्थ — पापियों को तारने का अभिपाय यह है कि जो छोग पापका पायिश्व करके उसकी अरणको पाप होते हैं वे फिर कदापि पापपक्कसे पीड़ित नहीं होते। अथवा यों कहो कि पापपयसंचित कर्मों-की स्थिति उनके हृदयसे द्र हो जाती है। अन्य पापों की क्षमा ईश्वर कदापि नहीं करता।

> ष्टमा वेद वसूनां मर्तस्य देव्यवंसः । तरस्स मुन्दी घांवति ॥ २ ॥

जुला । वृद् । वसूनां । मर्तस्य । देवी । अवसः । तरत् । सः । मंदी । धावति । पदार्थः—(वस्रनाम् उस्रा) अनेकविधरत्नाधैक्वर्यदात्री (देवी) तस्य परमात्मनो दिन्यशाक्तिः (मर्तस्य अवसः वेद) जीवरक्षायां जागरूका भवति । (तरत् सः मन्दीधावति)

तथाच स परमारमा सर्वीस्तारयन् आनन्दरूपेण सर्वत्र व्यासोस्ति॥

पदार्थ- (वस्ताम् उसा) सर्वविध स्त्रादि ऐ वर्षोकी पदात्री (देवी) उस परमात्माकी दिव्यक्तिक (मर्तस्य अवसः वेद ) जीवोंकी स्था करनेम जागरूक रहती है (तरत् सःमन्दी धावति ) और वह परमात्मा सबको तारता हुआ आजन्दरूपसे सर्वत्र व्यास है )

भावार्थ --- परमात्माके आनन्दसे ही आनन्दित होकर सव पाणी सुलको उपलब्ध करते हैं। अर्थात् आनन्दनय एकमात्र परमात्माही है कोई अन्य नहीं।

ध्वसयोः पुरुषन्त्योरा सहस्राणि दझहे । तरत्स मन्दी धावति ॥ ३ ॥

ध्वस्रयोः । पुरुष्तंत्योः । आ । सहस्राणि । दुझहे । तरत् । सः । मंदी । धावति ।

पदार्थः हे परमात्मन् (ध्वस्रयोः पुरुषन्त्योः) भवतो व्यातिशाला या ज्ञानशक्ति स्तथा कर्मशक्तिश्च (सहस्राणि) अनेकप्रकारिकास्ति, ताः (आदद्महे) प्राप्तवाम (तरत् सः मन्दी धावति) भवान् सर्वान् तारयन् हर्षस्र्पेण सर्वरिमन् व्यासो विराजते॥

पदार्थ — हे परमात्मन्! (ध्वस्नयोः पुरुषनत्योः) आपकी व्याप्ति शीक जो ज्ञानशक्ति और कर्मशक्ति (सहस्राणि) अनेक मकारकी हैं उनको (आदंद्महे) इम.पाप्त करें (तरत् सः मन्दी भावति) आप सबको तारते हुये इर्षरूपसे सर्वत्र विराजित हैं।

भावार्थ--परमात्माकी ज्ञानशक्ति और कर्मशक्तिको छाम करके कर्मयोगी और ज्ञानयोगी अपने कर्तव्यमें तत्पर रहते हैं।

आ ययां सिंशतं तनां सहस्राणि च दबहे । तर्त्स मन्दी यांवति ॥ ४ ॥ १५ ॥ आ । ययोः । त्रिंशतं । तनां । सहस्राणि । च । दबहे । तरंत् । सः । मंदी । धावति ।

पदार्थः -- (ययोः ) याभिः शक्तिभिः ( त्रिंशतं तना ) वयं शतत्रयवत्सरपर्यन्तं दृशियुषः तथा (सहस्राणि च आद्वाहे ) सहस्रशक्त्युत्पाद्नं कर्तुं शक्तुमः । एताद्दक्छिक्तसम्पन्नः (मन्दी ) आनन्दकारकः (सः ) स परमात्मा (तरत्) सर्वपापिन-स्तारयन् (धावति ) अखिलसंसारं च्यासो भवति ।

पद्धि——(ययोः) जिन शक्तियोंसे (त्रिंशतम् तनो) इम तीन-सौवर्ष तक दीर्घायु और (सहस्राणि च आदबहे) सहस्रों शक्तियोंको उत्पन्न कर सकते हैं। ऐसी शक्तियों वाळा (मन्दी) आह्यद्वजनक (सः) वह परमात्मा (तरत्) सब पापियोंको तारता हुआ (धावति) सम्पूर्ण संसारमें च्याप्त हो रहा है।

भावार्थ — यद्यपि साधारणतया मनुष्यके आयुकी अवधि सौवर्ष तक है, तथापि कर्मयोगी अपने जग्रकमें द्वारा अपनी आयु-को बढ़ा सकते हैं। इसी लिए " भूयश्च शरदः शतात्" इस वाक्यमें सौ से अधिककी प्रार्थना की गई है। और जो इस मंत्रमें पापोंके नाझ- का कथन है वह पापवासनाके क्षयके आभिप्रायसे है। प्रारब्धकर्मों के नाक्ष-के अभिपायसे नहीं।

> इति अष्टपञ्चाशत्तमं सुक्तं पञ्चदशो वर्गश्च समाप्तः । यद ५८वां सुक्त और १५ वां वर्ग समाप्त हुआ ।

अथ चतुर्ऋचस्यैकोनषष्ठितमस्य सक्तस्य-४ अवत्सार ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः

> १ गायत्री २ आर्चीखराड्गायत्री । ३, ४ निचृदगायत्री ॥ षड्जः स्वरः ॥

अथ स्वाभ्युन्नतिं वाञ्छिन्तिः अवन्ध्यशासनः परमात्मैव प्रार्थनीय इत्युच्यते ।

अभ्युत्रतिको चाइने वाळा केवळ परमात्माकी ही प्रार्थना-करे, यह कहते हैं।

पर्वस्य गोजिदश्वजिद्धिश्वजित्सीम रण्यजित्। प्रजावद्रतमा भर्।। १।।

पर्वस्व । गोऽजित् । अश्वऽजित् । विश्वऽजित् । सोम् । रण्यऽजित् । प्रजाऽवत् । रत्नै । आ । भर ॥ १ ॥

पदार्थः -- हे परमात्मन् ! ( गोजित, अश्वजित ) भवान् गवास्त्राधैश्वर्यें र्युक्त स्तथा (रण्यजित्) रणे दुष्टेम्यः पराजयप्रदा-ता अथ च ( विस्वजित ) संसारे सर्वोपर्यस्ति भवान्, अतो मां (पवस्व) पिनत्रयतु । तथा (प्रजावद्रत्नमाभर) सन्तानादि-युक्तरत्नैः परिपूर्ण करोतु ।

पदार्थ-- हे परमात्मन्! (गोजित्, अश्विजत्) आप गवाः श्वादि ऐश्वर्गोसे विराजमान तथा (रण्यजित्) संग्राममें दुराचारियों- को पराजय माप्त करान वाळे और (विश्वजित्) संसारमें सर्वोपिह हैं। आप हमको (पवस्व) पवित्र करिये। और (प्रजाबद्दत्रम् आमर) सन्तानादियुक्त रत्नोंसे परिपूर्ण करिये।

भावार्थ--परमात्माकी दयासे ही पुरुषको विविध मकारके रत्नोंका छ।भ होता है।

पर्वस्वाच्यो अद्यान्यः प्रवस्तीषधीभ्यः । पर्वस्व धिषणाभ्यः ॥ २ ॥

पर्वस्व । अत्रश्यः । अदाभ्यः । पर्वस्व । ओषधीभ्यः । पर्वस्व । घिषणाभ्यः ॥२॥

पदार्थः —हे परमात्मन् ! त्वम् ( अदाभ्यः ) अदम्भनी-योसि ( अद्भः ) जलैः ( क्षोषधिम्यः ) औषधैः ( धिषणाभ्यः ) तथा बुद्धिभिः ( पवस्व ) मां सुरक्षय ।

एदार्थ --- हे परमात्वन्! आप ( अदाभ्यः ) अदम्भनीय है (अद्भयः) जळोंसे (औषिभ्यः) औषियोंसे (धिषणाभ्यः) तथा दुद्धिओंसे (पतस्व) हमको सुरक्षित कीजिये।

भावार्थ — तात्पर्य यह है कि परसारमा सब शक्तियों के फक्तर विराजमान है। असका शासन करने वास्नी कोई अन्य शक्ति नहीं। त्वं सोम् पर्वमानो विश्वानि दुरिता तर ।

कविः सीद नि बर्हिषि ॥ ३॥

त्वं । सोम् । पर्वमानः । विश्वानि । दुःऽइता । तर् ।कृविः । सीद् । नि । वर्हिपि ॥३॥

पदार्थः — (सोम ) हे भगवन् (लम्) भवान् (विश्वा

नि दुरिता तर) समस्तपापान् दूरीकरोतु (कविः ) सम्पूर्णकर्मा-भिज्ञो भवान् (वर्हिषि ) यज्ञस्थलेषु (निषीद् ) विराजताम् ।

पदार्थ-(सोम) हे भगवन् ! (त्वम्) आप (विश्वानि दृरिता तर्) सम्पूरण पापोंको द्र्ग.किये (किवः) सर्वकर्माभिज्ञ आप (बर्हिषि) यज्ञस्थलोंमें (निपीद) विराजमान होयँ।

भावार्थ---पिंडनवासनाओं के क्षय के छिए परमात्मासे सदैव पार्थना करनी चाहिए।

पर्वमान् स्वर्विदो जायमानोऽभवो महान्।

इन्दो विश्वा अभीदिति ॥ ४ ॥ १६ ॥

पर्वमान । स्वंः । विदुः । जार्यमानः । अभवः । महान् । इंदोइति । विश्वांन् । अभि । इत् । आसे ॥४॥

पदार्थः--(पवमान) हे सर्वपावक ! (इन्दो) हे जगदीश्वर ! भवान् (अभवः ) अनादिरस्ति । अथच (महान् ) पूजनीयोस्ति

तथा (विश्वान् अमि इदासि ) सर्वानधःकुर्वन् सर्वोपरिविराज-मानोस्ति । (जायमानः ) भवान् विज्ञानिनामन्तःकरणे प्राद्धर्भवन्

(स्वः विदः) समस्तप्रकाराभीष्टस्य प्रदानं करोतु ॥

पदार्थे — (प्रवमान) हे सर्वपावक ! (इन्दो) परमात्मन् ! आप (अभवः) अनादि हैं और (महान्) पूजनीय है तथा (विश्वान् , अभि, इदिस ) सबको नीने किये हुये आप सर्वोपिर विराजणान हैं । (जाय-मानः) आप विज्ञानियों के हृदयमें मादुर्भूत होते हुये (स्वः, विदः) सर्वविथ अभीष्टों को पदान करिये।

भावार्थ--उसी परमात्माकी उपासनासे सब इष्ट फर्कोंकी माप्ति होती है।

इति एकोनपष्टितमं सूक्तं षोडशो वर्गश्च समाप्तः।

यह ५९वां सक्त और १६वां वर्ग समाप्त इआ।

अथ चतुर्ऋचस्य पृष्टितमस्य सूक्तस्य-

१ ४ अवत्सार ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः १, २, ४ गायत्री । ३ निचृद्धिणक् ॥ स्वरः १,

२, ४ पड्जः । ऋषभः ॥

अत्र तहणकीर्वनेन परमात्मा स्त्यते—

अव उसके गुणोंके कीर्तनसे परमात्माकी स्तुति करते हैं।

प्र गायत्रेणं गायत पर्वमानं विचेषिणम् ।

इन्दुं सहस्रचक्षसम् ॥ १॥

प्र। गायुत्रेण । गायुत् । पर्वमानं । विऽचंर्षणिं । इन्दुं ।

सुहस्रऽचक्षसं ॥ १ ॥

पदार्थः—हे होतारो जनाः! यूयम (इन्दुम् ) परमैश्वर्य-सम्पन्न (पवमानम् ) सर्वपवितारं (सहस्रचक्षसम् ) बहुविध- बेदादिशब्दवन्तं (विचर्षणिम् ) सर्वद्रष्टारं परमात्मानं (गाय-त्रेण ) गायत्रादिछन्दसा (प्रगायत) गानं कुरुत ॥

पदार्थ — हे होता छोगो! तम (इन्दुम्) परंपैश्वर्यसम्पन्न (पव मानम्) सबको पवित्र करने वाले (सहस्रवश्वसम्) अनेकिविध हेदादि-वाणी बाले (विचर्पणिम्) सर्वद्रष्टा परमात्माको (गायत्रेण) गायत्रादि-छन्दों से (प्रगायत) गान करो।

भावार्थ--परमात्मा उपदेश करता है कि हे मनुष्यो ! तुम वेदाः ध्ययनसे अपने आप को पवित्र करो ।

तं त्वां सुद्दसंचक्षसुमयों सुद्दसंभर्णसम्।

अति वारंमपाविषुः ॥ २ ॥

तं । त्वा । सुहस्रऽचक्षसं । अथोइति । सुहस्रऽभर्णसं । अति । वारं । अपाविषुः ॥ २ ॥

पदार्थः — हे परमात्मन् (तम्, त्वा) लोकप्रसिद्धं त्वां स्तो-तारो जनाः (अति) अत्यन्तं (अपाविषुः) स्तुतिद्वारा प्रकाशितं कुर्वन्ति । यो भवान् (सहस्रमक्षसम्) अनेकवेदवाप्रचिता-स्ति तथा (सहस्रमणसम्) सर्वेषां जीवानां पोषकः, अथच (वारम्) भजनीयोस्ति॥

पदार्थ-—हे परमात्मन्! (तम्, त्वा) छोकपिसद्ध उन आपको स्तोता छोग (अति) अत्यन्त (अपाविषुः) स्तुतिद्वारा प्रकाशित करते-हैं। जो आप (सहस्रचक्षपम्) अनेक वेदवाक्के रचयिता हैं तथा (सहस्रभर्णसम्) सम्पूर्ण जीवोंके पोषक हैं और (मारम्) थजनीय हैं। भावार्थ--इस भन्त्रमें परमात्माकी सर्वज्ञताका पर्णन किया गया है और एकपात्र उसीको उपास्यदेव वर्णन किया है।

अति वारान्पर्वमानो असिष्यदत्कृत्रशाँ अभि घावति । इन्द्रस्य हार्द्याविशन् ॥ ३ ॥

अति । वारीन् । पर्वमानः । अमिस्यद्त् । कुलशान् । अभि । धावति । इन्द्रंस्य । हार्दि । आऽविशन् ॥ ३ ॥

पदार्थः — हे जगदीश्वर ! भवान् (इन्द्रस्य, हार्दि, आवि-शन्) विज्ञानिनां हृदये निवसन् (वारान् अतिपवमानः ) स्वो-पासकानतिपवित्रयन् (कलशान्, अभि, धावाते ) तेषा मन्तः-करणेषु स्वयं प्रादुर्भवन् (असिष्यदत्) सर्वत्र स्वस्यन्दनशील-शक्तिभिः पूरितोस्ति ॥

पदार्थे—हे परमात्मन ! आप (इन्द्रस्य, हार्दि, आविशन्) विज्ञानीके हृदयमें निवास करते हुये (वारान् अतिपवमानः) अपने- उपासकोंको अत्यन्त पवित्र करते हुये (कल्यान्, अभि, धावति) उनके अन्तःकरणोंमं आप माहुर्भूत होते हुये (अभिष्यदत्) सर्वेत्र अपनी-स्यन्दनशील शक्तियोंसे पूरित हैं।

भावार्थ--परमात्मा ज्ञानपद होकर शुद्धान्तःकरणोर्मे सदैव-विराजमान रहता है। इस किये परमात्मज्ञानके लिये बुद्धिका निर्मळ करना अत्यावस्थक है।

> इन्द्रेस्य सोम् राधेसे शं पवस्व विचर्षणे । प्रजावद्रेत आ भर ॥ ४ ॥ १७ ॥

इन्द्रंस्य । सोम् । राधंसे । शं । प्वस्व । विऽचूर्षणे । प्रजाऽ वंत् । रेतः । आ । भर ॥ ४ ॥

पदार्थः—(सोम) हे जगदीश्वर ! (इन्द्रस्य, राघसे) कर्मयोगिन।मैश्वर्याय भवान् (इं, पवस्व) आमोदस्य क्षरणं करोतु । अथच (प्रजावत, रेतम्, आभर) प्रजादिभिर्युतमैश्वर्यं परिपूर्णं करोतु ॥

पद्मर्थ — (सोम) हे परमास्त्रन् ! (इन्द्रस्य, राधेसे) कर्मयोगीके ऐश्वर्यके छिये आप (शं, पत्रस्त्र) आनन्दका क्षरण कीजिये। और (प्रजादत्, रेतम्, आभर)प्रजादिकोंसे सम्पन्न ऐश्वर्यको परिपूर्ण करिये॥

भावार्थ — इस मन्त्रमें परमात्मासे अभ्युदयकी प्रार्थना की गई हैं कि हे परमात्मन ! आप इमको कर्भयोगी बनाकर अभ्युदयकीछ बनाएँ ॥

इति पष्टितमं सूक्तं सप्तदशो वर्गश्च समाप्तः।

यह ६०वां सूक्त और १७वां वर्ग समाप्त हुआ।

अथ त्रिंशदचस्यैकषष्ठितमस्य सूक्तस्य-

१-३० अमहीयुर्ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः-१, ४, ५, ८, १०, १२, १५, १८, २२-२४, २९, ३० निचृद्-गायत्री । २, ३, ६, ७, ९, १३, १४, १६, १७ २०, २१, २६ २८ गायत्री । ११, १९ विराङ्गायत्री । २५

ककुम्मती गायत्री ॥ पड्जः स्वरः ॥

अथेश्वरेण क्षात्रधर्म उपदिश्यते ।

अब ईश्वर क्षात्र धर्मका उपदेश करते हैं।

अया बीती परि सब यस्तं इन्दो मदेष्वा ।

अवाहंत्रवृतार्नवं ॥ १ ॥

अया । वीती । परि । स्रव । यः । ते । इन्दो इति । मदेषु । आ । अवऽअहंन् । नवतीः । नवं ॥ १ ॥

पदार्थः—(इन्दो) हे सेनाधीश! (यः) यो वैरी (ते) तव (मदेषु) सर्वष्ठखकारकप्रजारक्षणेषु (आ) विझं करोतु तं (अया, वीती, परिस्नव) स्व कीयामिः कियामि रिम्मूतं कुरु । अथ च (अवाहन, नवतीः, न्व) नवनवतिविवदुर्गाणां विध्वं-सनं कुरु ॥

पद्धि——(इन्दो) हे सेनापते ! (यः) जो शत्रु (ते) तुम्हारे (मदेषु) सर्वसुलकारक प्रनापाळनमें (आ) विद्य करे, उसको (अया, वीती, परिस्नव) अपनी कियाओं से अभिभूत करो । और (अवाहन, नवतीः, नव) निन्यानवे प्रकारके भी दुर्गोका ध्वंसन करो ॥

भावार्थ--इस मन्त्रमें क्षात्रधर्मका वर्णन है। और परमात्मासे इस विषयका वळ गांगा गया है कि इप सब मकारसे शत्रुओंका नाग्न करके संसारमें न्यायका भवार करें।

पुरः सद्य इत्थाधिये दिवीदासाय शम्बरम् ।

अधु त्यं तुर्वृश्चं यदुंम् ॥ २ ॥

पुरं: । सुद्यः । इत्थाऽधिये । दिवं:ऽदासाय । शंबरं । अर्घ । त्यं । तुर्वशं । युद्धं ॥२॥ पदार्थः —हे कर्मयोगिन् ! यः (इत्थाधिये, दिवोदासाय) सत्यधीमतरतथा घुलोकसम्बन्धिकर्माण कुशलस्य भवतः (शम्ब-रम्) शत्रुरस्ति (त्यम् तुर्वशम् यदुम्) तं घातकमनुष्यं (अध) अथ च तस्य (पुरः) पुरं ध्वंसय॥

पद्रार्थ--हे कमयोगिन् ! जो (इत्याधिये, दिवोदासाय ) सत्य-बुद्धिवाळे और खुळोक सम्बन्धी कर्बोमें कुत्रळ आपके (ग्रम्वरम् ) ग्रत्रु है (त्यम्, तुर्वशम्, यदुम् ) इस हिंसक मनुष्यको (अथ ) और उसके (प्ररः) पुरको ध्वंसन करो )

भावार्थ--कम्भियोगीकोग शत्रुओंके पुरोंको सर्वे प्रकारसे भेदन कर सकते हैं अन्य नहीं।

परि णो अर्थमश्वविद्गोमंदिन्दो हिरण्यवत् । क्षरां सहस्रिणीरिषः ॥ ३ ॥

परि'। नः । अर्थं । अश्वऽवित् । गोऽमंत् । इन्दो इति । हिरंण्यऽवत् । क्षरं । सहस्रिणीः । इषः ॥३॥

पदार्थः -- (इन्दो ) हे कर्मयोगिन् ! ( अश्ववित ) अश्वादिभिर्युतो भवान् (नः ) अस्मम्यम् (पिरे ) सर्वतः स्वकर्म- द्वारेण ( अश्वमत, गोमत, हिरण्यवत् ) घोटकगोहिरण्यादि- युतान् (सहस्रिणीः इषः ) वहुविधेश्वयीन् (क्षर ) उत्पादयतु ॥

पदार्थ——(इन्दो) हे कर्मयोगित्! (अश्वित्) अश्वादिकों-से युक्त आप (नः) इमारे छिये (परि) सब ओरसे अपने कर्मयोग-द्वारा (अश्वमत्, गोमत्, हिरण्यवत्) अश्व, गो, हिरण्यादि युक्त (सह-सिणीः, इपः) अनेक प्रकारके एश्वयोंको (क्षर्) उत्पन्न करिये। भावार्थ--इस मन्त्रमें कर्म्मयोगियोंके द्वारा अनन्त प्रकारके एथटपोंकी उपक्रव्यिका वर्णन किया गया है।

पर्वमानस्य ते वृयं पावत्रमभ्युन्द्तः ।

सिवलमा चृंणीमहे ॥ ४ ॥१७॥

पर्वमानस्य । ते । वयं । पृवित्रं । अभिऽदुंद्तः । साखि-ऽत्वं । आ । वृणीमहे ॥४॥

पदार्थः -- ( पवमानस्य ) स्वाश्रितजनान्पवित्रयन् ( पवि-त्रम् ) पूतमनुष्यस्य ( अभ्युन्द्तः ) उत्साहकर्तुः ( ते ) तव ( साखिलम् ) मैत्रीकरणाय ( वयं ) वयम् ( आवृणीमहे ) प्रार्थयामः ॥

पद्धि— (पवमानस्य) अपने आश्रितजनोंको पवित्र करते-हुये (पवित्रम्, अभ्युन्दतः) और पवित्र किये हुये ममुख्यको उत्सा-हित करने वाळे (ते ) तुझारे (सिलत्वम् ) मैत्रीभावके छिये (वयम् ) हम छोग (आष्टणीमहे ) मार्थना करते हैं।

भावार्थ--इस मन्त्रमें परमात्माके सद्गुणोंको धारण करके परमात्माके साथ मैत्रीभावका वर्णन किया गया है।

ये ते पुवित्रमूर्भयोऽभिक्षरनित् धारया ।

तेभिर्नः सोम मृळय ॥५॥१८॥

ये । ते । पुवित्रं । ऊर्मयः । अभिऽक्षरंति । घारंया । तेभिः ।

नः । सोम् । मृह्यु ॥५॥

पदार्थः—( सोम ) हे सौम्यप्रकृते कर्मयोगिन् ! ( ये, ते, ऊर्मयः ) याः शरणागतरक्षिका भवतः शक्तयः ( प्वित्रम् ) शुद्धान्तःकरणवंतं मनुष्यं ( धारया ) प्रवाहरूपेण ( आभिक्षरन्ति ) अभिगता भवन्ति । ( तेभिः ) ताभिः शक्तिभिः (नः ) अस्मान

अभिगता भवन्ति । ( तीभेः ) ताभिः शक्तिभिः (नः) अस्मान् । ( मृलय ) सुरक्षिता न्विधाय सुखय ॥

पद्य — (सोम) हे सौंम्यस्त्रभाव कर्मयोगिन् !(ये, ते, ऊर्मयः) जो आपकी श्ररणरक्षक शक्तियें (पित्रम्,) शुद्ध हृदय वाळे मनुष्यकी ओर (शास्या) प्रवाहरूपसे (अभिक्षरन्ति) अभिगत होती हैं (तेभिः) उन शक्तियोंसे (नः) हमको (मृळय) सुरक्षित करके सुखी करिये।

भावार्थ- कम्मेयोगीके उद्योगादि भावोंको धारण करके स्वयं उद्योगी बननेका उपदेश इस मन्त्रवें किया गया है।

> स नः पुनान आ भेर रृयिं वी्रवंतीि्मिषेम् । ईशांनः सोम विश्वतः ॥ ६ ॥

सः । नुः । पुनानः । आ । भुरु । रृपिं । वीरऽवर्ती । इपं । ईशानः । सोम विश्वर्तः ॥६॥

पदार्थः—( सोम ) हे बुधवर ! (सः) स लं परमात्मा ( विश्वतः, ईशानः ) सर्वतः स्वाधिकारं स्थापयन् ( नः, पुनानः )

असान् पवित्रयन् (वीरवतिम्) महावीरयुताभिः (इषम्, रियं) अन्नधनादिसंपत्तिभिः (आ. भर) आत्मजनस्थानानि परिपूरयः॥

पदार्थः—(सोम) हे बिद्रन्!(सः)वह आप (विश्वतः,

ईश्चानः) चारो ओरसे अपना अधिकार जमाते हुए (नः पुनानः)

हम क्रोगोंकों पवित्र करते हुये (वीरवतीम्) बड़े बड़े वीरोंसे युक्त (इषम्, रियम्) अन्नधनादि सम्पत्तिसे (आ, भर) अपने जनस्थानों-को परिपूर्ण करिये।

भावार्थ — विद्वान कोग अपने विद्यानकसे अपने देशको एश्वर्यों-से परिपूर्ण करते हैं। इसिकिये निद्वानींका सत्कार करना परम कर्तव्य है।

प्तमु त्यं दश् क्षिपो मृजन्ति सिन्धंमातरम् । समिदित्येभिरस्यत् ॥ ७ ॥

पृतं । ऊं इति । त्यं । दर्श । क्षिपः । मृजन्ति । सिन्धुं-ऽमातरं । सं । आदित्येभिः । अरूयत ॥७॥

पदार्थः—( एतम, सम, उ ) तं भवन्तं ( दश, क्षिपः, मृजन्ति ) दशेन्द्रियाणि नियततया ज्ञानिक्रयायां दक्षतां सम्पादयन्ति । यतो भवान् (सिन्धुमातरम्) सामुद्रिकपदार्थज्ञाता, तथा ( आदित्योभिः समख्यत ) विद्युदांदिशक्तवा सुक्ष्मातिसुक्ष्मपदार्थ- ज्ञांता भवति । "आदित्यः कस्मादादत्ते रसानादत्ते भासं ज्योतिषा मादीसो भासेति " नि. अ०. २ । सं. १३ ।

पदार्थ — ( पतम्, त्यम्, उ ) उन आपको ( दश्न, क्षिपः, मृज-न्ति ) दसों शन्द्रयें नियत होनेसे ज्ञानिकयादक्ष वनाती हैं। जिससे आप ( सिन्धुमातरम् ) समुद्रविषयक पदार्थों के ज्ञाता तथा ( आदित्येभिः, समख्यत ) विद्युद्दादिशक्तियों द्वारा सुक्ष्मसे सुक्ष्म पदार्थों के ज्ञाता हो जाते हैं "आदित्यः कस्पादादत्ते रसानादत्ते भासं ज्योतिषा मादीप्तो भासेति" नि अ. २। खं. १३। भावार्थ — श्वरका साक्षात्कार मुद्धिकी द्वात्तियों के द्वारा होता है। समिन्द्रेणोत वायुना छुत एति पृवित्र आः। सं सूर्यस्य रुश्मिभिः॥ ८॥

सं । इंद्रेण । उत्त । वायुनां । सुतः । पृति । पृवित्रे । आ । सं । सुर्यस्य । रश्मिऽभिः ॥८॥

पदार्थः—(सुतः) सुनंस्कृतः कर्मयोगी (सुर्यस्य, रिमिनिः, सम्) तैजसपदार्थाश्रयेण (इन्द्रेण, उत, वायुना) विद्युत, अन्यैः संमिल्य (पवित्रे, आ समेति ) महापवित्रकार्यसिष्टि करोति ॥

पदार्थ-( सुतः ) सुसस्कृत कर्मयोगी ( सूर्यस्य, रिश्निभः, सम् ) तैजस पदार्थों के आश्रयसे ( इन्द्रेण, उत, वायुना ) विद्युत्, और-से मिळ कर ( पवित्रे, आ संगित ) वड़े बड़े पवित्र कार्यों को सिद्ध करता है।

भावार्थ — कर्मयोगी सहपसे सहप पदार्थोकी सिद्धि कर छेता है। अर्थात् उमसे कोई काम भी अशक्य नहीं। कर्मयोगीके सामर्थ्यमें समग्र काम है। इस बातका वर्णन इस मन्त्रमें किया गया है।

स नो भगांय वायवे पूष्णे पंवल मधुमान् । चारुमित्रे वरुणे च ॥ ९ ॥

सः । नः । भगाय । वायवे । पूष्णे । प्वस्तु । मर्थुऽमान् । चारुः । मित्रे । वरुणे । च ॥९॥

पदार्थः — (मधुनान् ) मधुरानन्दोत्पादकः (चारुः) सर्वत्रगातिशीलः (सः) स भवान् (नः) मह्यं (मित्रे) उचितकर्मकर्त्रे, तथा (वरुणे) यः सत्काराहस्तरमै (भगाय)

ऐश्वर्याय ( वायवे ) सुन्दरगतये च (पूष्णे ) तथा पुष्टिपासये ( पवस्त्र ) उद्योगसहितो भवतु ॥

पदार्थ--(मधुमान्) मधुर आनन्दके उत्पादक (चारुः) सर्वत्र गति वाले (सः) वह आप (नः) मुझको (मित्रे) और उचित कर्म करने बालेको तथा (बरुणे) जो सत्कार करने योग्य है उसको (भगाय) ऐश्वर्थ (बायवे) सुन्दरगति (पूष्णे) तथा पुष्टि प्राप्त होनेक लिये (पबस्व) सोद्यंग होयें।

भावार्थ- इस मन्त्रमें परमात्मासे उद्योगकी मार्थना की गई है परमात्माकी परमक्त्यासे ही पुरुष उद्योगी बन कर परम ऐश्वर्यको माप्त होता है।

> जुचा ते जातमन्धंसो दिवि पद्मृम्या दंदे । उम्रं शर्म महि श्रवः ॥१०॥१९॥

उचा । ते । जातं । अंधंसः । दिवि । सत् । भूमिः । आ । ददे । उग्रं । शर्म । महिं । श्रवः ॥१०॥

पद्रार्थः—( ते, अंधसः ) हे कर्मयोगिन् ! भवदुत्पादित-पदार्थानाम् ( उच्चा, जातम् ) उच्चसमृहं ( भृिमः, आददे ) समस्ताः पृथिवीस्था जना गृह्धन्ति ( उग्रम् शर्म ) यो ह्यत्यन्त-सुखस्त्ररूपोस्ति तथा ( मिहि, श्रवः ) भवतो महायशः ( दिवि-षत ) द्युक्रोकेपि ज्यासम् ॥

पदार्थ — (ते, अंधसः) हे कर्षयोगिन्! तुम्हारे पैदा किये हुये पदार्थोंके (उच्चा, जातम्) उच समृदको (भूमिः आददे) सम्पूर्ण

पृथिवी भरके छोग ग्रहण करते हैं (उग्रम्, शर्म) जो कि अल्यन्त सुख-स्वरूप है तथा (महि श्रवः) आपका महत् यश (दिविषत्) द्युळोकर्मे भी व्याप्त है।

भावार्थ--कम्भैयोगी पुरुषके उत्पन्न किये हुए कळाकौश्रळसे सम्पूर्ण लोग लाभ उठाते हैं।

एना विश्वन्यर्थ आ द्युम्नानि मार्नुषाणाम् ।

सिर्पासन्तो वनामहे ॥ ११ ॥

एना । विश्वांनि । अर्थः । आ । द्युम्नानि । मानुंपाणां ।

सिसांसंतः । वनामहे ॥११॥

पदार्थः—( अर्थः ) प्रजाखामी ( एना ) स्विक्रयाभिः ( मानुषाणाम् ) मनुष्याणाम् ( विश्वा, चुम्नानि ) सम्पूर्णसम्पचीः ( आ ) आहरति 'संचयंकरोतींतियावत''। (सिषासन्तः) एता- दृशस्य प्रभो भक्तौ तत्परा भवन्तो वयम् ( वनामहे ) तस्य-प्रथिनां कुर्मः ॥

पद्धि—( अर्थः) प्रजाओं का स्वामी ( एना ) अपनी क्रियाओं ने ( मानुषाणाम् ) मनुष्यों की ( विश्वा, झुम्नानि ) सम्पूर्ण सम्पत्तियों का ( आ ) आहरण अर्थात् संचय करता हैं (सिपासन्तः) ऐसे स्वामीकी भक्तिमें तत्पर रहते हुए हम ( वनामहे ) उसकी प्रार्थना करते हैं।

भावार्थ-इस मन्त्रमें स्वामिभक्तिका वर्णन किया गया है। तात्व-र्य यह है कि स्वामिभक्तिके पुरुष उच्च पदवीको प्राप्त होता है।

> स न इन्द्रीय यज्येवे वरुणाय मुरुद्धाः । वरिवोवित्परि सव् ॥ १२ ॥

सः । नुः । इन्द्रीय । यज्येवे । वरुणाय । मुरुत्ऽभ्यः । वृरिवःऽवित् । पीरं । सुव ॥१२॥

पदार्थः—(सः) स कर्मयोगी (विश्वोवित्) समस्त-धनप्रापको भवान (नः) अस्माकम् (यज्यवे) प्रशंसनी-यानां (इन्द्राय, वरुणाय, मरुद्धाः) तैजसजलीयवायवीय-पदार्थानां संसिद्धये (पश्चित्र ) उद्यतो भवतु ॥

पद्धि—(सः) वह कर्षयोगी (बरिवावित्) सम्पूर्ण धर्नी-का मापियता आप (नः) हमारे (यज्यवे) प्रश्नंसनीय (इन्द्राय, वरुणाय, मरुद्राः) तैजस, जल्लीय तथा वायवीय पदार्थोकी सिद्धिके क्रिये (परिस्नव) उद्यत होयँ।

भावार्थ-अमितथा जलादि सब पदार्थ कर्षयोगी पुरुषोंके द्वारा सब मकारके सुर्खोको उत्पन्न करते हैं।

उपो षु जातमृष्तुरं गोभिर्भिङ्गं परिष्कृतम् । इन्दं देवा अयासिषुः ॥ १३ ॥

उपोइति । सु । जातं । अप्रतुरं । गोभिः । भंगं । परिऽ-कृतं । इंदुं । देवाः । अयासिषुः ॥ १३ ॥

पदार्थः—( सुजातं ) सुंसरकारयुक्तः ( अप्तुरम् ) अनेक-विधकर्मणां प्रेरकः, ( गोभिः पिकृतम् ) शुद्धेन्द्रियवान् (भगम्) रात्रुभंजकः, यः ( इन्दुम् ) परमप्रकाञ्चवान् कर्मयोग्यस्ति, तस्य (देवाः) स्वाम्युद्येष्छुका जनाः (अयासिषुः) अनुसरणं कुर्वान्त ॥ पद्मर्थ---'सुजातं) सुन्दर संस्कार युक्त (अप्तुरम्) अनेक कर्षी-का प्रेरक (गोभिः परिष्कृतम्) ग्रुद्ध इन्द्रियों वाला ( भंगम्) श्रुओंका भञ्जक जो (इन्दुम्) परम प्रकाश वाला कर्मयोगी है उसका ( देवाः) अपनी अभ्युत्रति चाहने वाले लोग ( आयासिषुः अनुसरण करते हैं।

भावार्थ--अम्युदयाभिकाषी जनोंकी चाहिये कि वे उक्तगुण-वाळे कर्मयोगीका आश्रयण करें।

तमिद्रंधन्तु नो गिरो वृत्सं संशिश्वंरीरिव । य इन्द्रेस्य हृदंसिनः ॥ १४ ॥

तं । इत् । वर्षेतु । नः । गिरंः । वृत्सं । संशिक्षंरीःऽइव । यः । इंद्रस्य । हृदंऽसनिः ॥ १४ ॥

पदार्थः -- (यः) योहि राष्ट्रजनः (इन्द्रस्य, हृदसंनिः) स्वकीयप्रभोभेक्तोरित (तम्) तं (इत्) निश्चयेन (नः, गिरः)

उपदेशप्रयुक्ता मदीया वाण्यः ( वर्धन्तु ) वर्धयन्तु । ( वत्सम्, संशिक्षरीः, इव) यथा दुग्धपरिपूर्णा गौः स्ववत्सं वर्धयति, तथैव ।

भावार्थ--(यः) जो राष्ट्र (इन्द्रस्य, हृदंसिनिः) अपने स्वामी-का मक्त है (तम्) उसको (इत्) निश्चय (नः, गिरः) उपदेश प्रयुक्त मेरी वाणियें (वर्धन्तु) वढायें (वत्सम्, संशिष्वरीः इव) जिस पकार दुग्धसे परिपूर्ण गो अपने बचेको बढ़ाती है उसी प्रकार।

भावार्थ-इस मन्त्रमें स्वामिभक्तिका उपदे किया गया है।

अर्षी णः सोम् शं गर्वे धुक्षस्वं पिप्युषीिमर्षम् । वर्षी समुद्रमुक्थ्यम् ॥ १५ ॥ २० ॥ अर्ष । नः । सोम् । शं । गर्वे । धुक्षस्व । पिष्युर्षी । इषे । वर्ध । समुद्रं । उक्थ्यं ॥१५॥२०॥

पदार्थः — (सोम) हे कर्मयोगिन् ! त्वम् (नः) अ- हिस्ताकं (गवे) वाण्ये (शं, अर्ष) सुखं वधय। (पिष्युषीम्, इषम, धुक्षस्व) अथ च तृप्तये अन्नादिपदार्थोनुत्पादय (समुद्रम, उकथ्यम्, वर्ष) समुद्रइवाचलैश्वर्यान्वर्धय॥

पदार्थ--(सोम) हे कर्मयोगिन ! आप (नः) हपारी (गवे) वाणीके ळिये (शम्, अर्ष) सुखको वढ़ाइये (पिष्युषीम्, धुक्षस्व) और तृप्ति करनेमें पर्याप्त अन्नादि पदार्थोंको उत्पन्न करिये (सम्रद्रम्, उक्थ्यम्, वर्ष) सम्रद्रके सपान अवल एश्वर्षको वढ़ाइये।

भावार्थ -- हे मनुष्यों ! यदि, आप ऐश्वर्यको बढ़ाना चाहते हैं तो कर्मयोगियोंसे पार्थना करके उद्योगी बनिये।

पवमानो अजीजनद्दिवश्चित्रं न तन्यतुम् । ज्योतिवैंश्वान्रं बृहत् ॥ १६ ॥ पर्वमानः । अजीजन्त् । दिवः । चित्रं । न । तन्यतुं । ज्योतिः ।

वैश्वानरं । बृहत् ॥ १६ ॥

पदार्थः—( पवमानः ) सर्वेपवित्रकर्ता कर्मयोगी (दिवः, तन्यतुम, न ) चुल्लोकस्य शस्त्ररूपविद्युदिव ( बृहत्, वैश्वानरम, ज्योतिः) विद्युदादितैजसमहापदार्थान् ( अजीजनत्) उत्पादयति ॥

पदार्थ — (पवमानः) सबको पवित्र करनेवाका कर्मयोगी (दिवः, तन्यतुम्, न) गुळोककी श्रह्मरूप विद्युत्के समान (बृहत्, वैश्वानरम्, ज्योतिः) वहे विद्युदादि तैजस पदार्थको (अर्जीजनत्) पैदा करता है। भावार्थ — कर्मयोगी द्वारा ही विद्युदादि पदार्थ जपयोगमें आ सक्ते हैं। इसिक्रिये हे मनुष्यों! तुमको चाहिये कि तुम कर्मयोगियोंको उत्पन्न करके अपने देशको अध्युदयशाळी बनाओ।

पर्वमानस्य ते रसो मदी राजन्नदुच्छनः।

वि वारमञ्यमर्पति ॥ १७ ॥

पर्वमानस्य । ते । रसंः । मर्दः । राज्व । अदुच्छुनः । वि । वारं । अर्व्यं । अर्षति ॥ ॥ १७ ॥

पदार्थः — हे कर्मकुशल ! (पवमानस्य, ते ) सर्वेष्ठख-दातुर्भवतः (रसः) उत्पादितं सुखम अथच (मदः) आन-न्दः (राजन्) हे स्वामिन्! (अदुच्छुनः) योहि विझविधाताभिः रहितोस्ति, सः (वारम्, अन्यम्) यो भवतः दृढभक्तोरित, तं (वि) विशेषरूपेण (अर्थति, गच्छति॥

पद्धि — हे कर्मदक्ष ! (पवमानस्य, ते) सबको सुख देने बाक्रे आपको (रसः) पैदा किया हुआ सुख और (मदः) आहाद (राजन्) हे स्वामिन् ! (अदुच्छुनः) जो विघ्नकारियोंसे रहित है वह (बारम्, अच्यम्) जो आपका दृढ़ भक्त है उसकी ओर (वि) विशेष रूपसे (अर्षति) जाता है।

भावार्थ — इस मंत्रमें ईश्वरकी भक्तिका उपदेश किया गया है ईश्वरके गुण, कर्म, स्वभावको समझ कर जो पुरुष ईश्वर परायण होता है उसको सब मकारके ऐश्वर्य पाप्त होते हैं।

पर्वमान् रसुक्तव् दक्षो वि रोजिति द्युमान् । ज्योतिर्विश्वं स्वर्देशे ॥ १८ ॥ पर्वमान । रसः । तर्व । दक्षः । वि । राजृति । द्युऽमान् । ज्योतिः । विश्वं । स्वः । दशे ॥ १८ ॥

पदार्थः—( पवमान ) हे जनरक्षक ! (तव ) भवतः (रसः ) रक्षाजनितसुखम् (द्युमान् ) सुन्दरं (दक्षः ) अप्रयास- लभ्यम् (विराजति ) विराजितमस्ति । अथच (स्वः ) सर्वान् (दशे ) पदार्थान्द्रद्धं, त्वम् (विश्वम्, ज्योतिः ) समस्तजगद्- व्यापिनीः सुक्ष्मशक्तीः उदपादयसि ।

पदार्थ — (पत्रमान) हे प्रजारक्षक ! (तत्र ) तुम्हारा (रसः ) रक्षाजनित सुख (धुमान्) सुन्दर (दक्षः) अनायासस्त्रभ्य (विराजित है। और (स्वः) सब (हशे) पदार्थों के देखने के लिये आप (विश्वम्, क्योतिः) सर्वेद्यापिनी सुक्ष्मज्ञक्तियों को पैदा करते हैं।

भावार्थ - परमात्माकी कृपासे मनुष्यमें दिव्यवक्तियें उत्पन्न होतीं है। जिससे मनुष्य देवभावको धारण करता है।

यस्ते मदो वरेण्यस्तेनां पवस्वांन्धंसा । देवावीरंघशंसहा ॥ १९ ॥

यः । ते । मदः । वरेण्यः । तेनं । पुवस्व । अर्थसा । देवऽ-अवीः । अध्यांसऽहा ॥१९॥

पदार्थः —हे स्वामिन् ! त्वम् (देवावीः, अघरांसहा ) सदाचारिणां रक्षकोसि, तथा दुष्टानां घातकोसि (यः ) यत् (ते ) तव (वरेण्यः, रसः ) भजनीयं सुखमस्ति (तेन, अंघ-सा ) तेन तृक्षिकारकेण सुखेनास्मान् (पवस्व ) पवित्रय ॥ पदार्थ — हे स्वामिन ! आप (देवावी: अघशंसहा) सदाचा-रियों के रक्षक तथा दुर्हों को मारने वाळे हैं (यः) जो (ते) तुम्हारा (वेरेण्यः, रसः) भजनीय सुख है (तेन, अन्धसा) उस तृप्तिकारक-सुखसे हम छोगोंको (पवस्व) पवित्र करिये।

भावार्थ-इस पंत्रमें परमात्मासे आनन्दोपछ्टियकी प्रार्थना की गई है। जिल्लामित्रियं सिस्तिवीजी दिवेदिवे।

गोषा उं अश्वसा असि ॥ २० ॥ २१ ॥

जिंदिः । बृत्रं । अमित्रियं । सिर्मिः । वार्जं । दिवेऽदिवे । गोऽसाः । ऊं इति । अश्वऽसाः । असि ॥२०॥

पदार्थः—( अमित्रियम्, वृत्रम्, जिन्नः ) भवान् यो भवदाज्ञाप्रतिकूलस्तं पापिनं हन्ति तथा ( वाजम्, दिवे दिवे, सिस्तः ) प्रतिदिनं संग्रामाय सैनिकविभागे तत्परोस्ति ( गोषाः, उ. अउवसाः, असि ) गवादवादिहितकृज्जीवानां वर्षकोस्ति ॥

पदार्थ——( अमित्रियम् , दृत्रम् , जिंदिः ) आप जो आपकी आज्ञा-के मतिकुळ है उस पापीके हत्ता है । तथा ( वाजम् , दिवेदिवे, सिस्तः ) मतिदिन संग्रामके लिये सैनिक विभागमें तत्त्वर रहते हैं ( गोपाः, उ.,

अश्वसाः, असि ) गो, अश्व आदि हितकारक जीवोंके वड़ाने वाले हैं

भावार्थ--परमात्माका वज दुष्टोंके दमनके लिये सदैव उद्यतः रहता है। इस मंत्रमें परम त्माकी दंदशक्तिका वर्णन किया गया है।

संमि<sup>फ</sup>रो अरुषो भंव सूपस्थाभिनी घेनुभिः। सीदंज्छयेनो न योनिमा ॥ २१ ॥ संऽमि<sup>'</sup>रुः । अरुषः । भव । सुऽउपस्थामिः । न । धेनुऽिनः सीदंन । इयेनः । न । योनिं । आ ॥२१॥

पदार्थः—भवान् ( रथेनः, न, योनिम, आसीदन्) विद्यु-दिव स्वस्थाने तिष्ठन् ( न ) तत्काल एव रणे ( सूपस्थाभिः, धेनुभिः संमिश्ठः, ) दृढरिथितिमिक्तिरिन्दियौर्भिश्रितः " साव-धानीभूयेखर्थः" ( अरुषः, भव ) देदिष्यमानो भवतु ॥

पदार्थ — आप ( इयेन:, न, योनिम, आसीदन्) विद्युतके समान अपने स्थानमें स्थित होते हुये (न) तत्काळ ही युद्धमें (सूपस्था-भि:, धेतुभि:, संमिश्लाः) दृढ़ स्थिति वाळी इन्द्रियोंसे मिश्रित अर्थात् सावधान होकर ( अरुषः, भव ) देदीप्यमान होयें।

भावार्थ — परमात्माकी शक्तियें विद्युत्के समान सदैव उग्ररूपसे विद्यमान रहतीं है। जो पुरुष उनके विरुद्ध करता है उसको आत्मिक सामाजिक और शारीरिक रूपसे अवश्यमेव दण्ड मिळता है।

> स पर्वस्व य आविधेन्द्रं चुत्राय हन्तंवे । वित्रवांसं महीरपः ॥२२॥

सः । प्वस्व । यः। आविंथ । इंद्रं । बुत्रायं । हत्वे । वृत्रिऽ-

वांसं । महीः । अपः ॥२२॥

पदार्थः—(यः) येन भवता (वृत्राय, हन्तवे) दुष्टा-चारिप्रतिपक्षिहननाय (महीः, अपः, वाविषांतम्) सर्वास्वव-स्थासु अप्रतिहताः (इन्द्रम्, आविथ) शक्तयः सुरक्षिताः (सः) एवं भृतो भवान् (पवस्व) मम रक्षां करोतु ॥ पदार्थ—(सः) को आप (हनाय, इन्तेव) दुष्टाचारी प्रतिपक्षी-के हनन करने के छिपे (महीः, अपः, वाविवासम्) सब अवस्थाओं में अप्रतिहत (इन्द्रम्, आविथः) शक्तियों को सुरक्षित रखते हैं (सः) एवं भूत आप (पनस्व) मेरी रक्षा करें।

भावार्थ--इस मन्त्रमें सर्वशक्तिसम्पन्न परमात्मासे रक्षाकी मार्थना-की गई है।

> खुवीरांसो वृयं धना जयेम सोम मीड्वः। पुनानो वर्ध नो गिरः॥ २३॥

सुऽवीरांसः । व्यं । धर्ना । जयेम । सोम् । मीद्वः । पुनानः । वर्ष । नः । गिरंः ॥२३॥

पदार्थः—( मीद्धः ) हे सुखवर्षक ! (नः ) अस्माकम् ( गिरः ) वाक्छक्तिं ( पुनानः ) वर्धयन् ( वर्ध ) अस्मानिषे आनन्दय, यतः ( सोम ) हे प्रभो (वयम् ) वयम् ( सुवीरासः ) सवीरैः संगता भवन्तः ( धनं जयेष ) अनेकविधसंपत्तीनां

लामं कुर्मः॥

पद्रार्थ —— (मीद्रः) हे सुखकी वर्षा करने वाळे ! (नः) हमारी (गिरः) वाक्शक्तिको (पुनानः) बढ़ाते हुये (वर्ष) हमको भी अभिनन्दित करिये। जिससे (सोम) हे स्वामिन् (वयम्) हम (सुवीरासः) सुन्दर वीरोंसे संगत होकर (धनम्, जयेष) अनेक मकारकी सम्पत्तिका लाभ करें।

भावार्थ-- इस मंत्रमें परमात्मासे मगरभवक्ता बननेंकी पार्थनां की गई है। त्वोतांस्रुतवावंसा स्थामं वृन्वन्तं आग्रुरः । सोमं त्रृतेषुं जागृहि ॥ २४ ॥ त्वाऽकेतासः । तर्व । अवंसा । स्थामं। वृन्वंतः । आऽग्रुरः । सोमं । त्रृतेषुं । जागृहि ॥२४॥

पदार्थः -- (न्वोतामः, तव अवसा) हे प्रभो ! तवरक्षया राक्षिताः सन्तो वयम (वन्वन्तः) भवत्मेवायां तत्परा भवन्तः (आमुरः, स्याम्) तव विरोधिनां विनाशका भवेग । (सोम्) हे सौम्यस्वभाव ! लम् ( व्रतेषु, जागृहि) स्वकीयेषु नियमेषु जागृतो भव ।

पदार्थ--( त्वोतासः, तव, अवसा ) हे प्रभो ! तृझारी रक्षासे सुरक्षित होकर इम (वन्वन्तः) आपकी सेवामें तत्पर होते हुये (आग्रुरः, स्याम ) आपके विराधियोंके विनाशक हो जांग (सोम ) हे सौम्यचित्त-वाछे । आप (व्रतेषु, जाग्रुहि ) अपने नियमोंमें सदैव जाग्रुत हैं।

भावार्थ — जो परमात्मा अपने नियमोंमें सदैव जागृत है अर्थात् जिसके नियम सदैव अटक हैं उन नियमोंके अनुकायी होकर हम ईश्वर-नियम विरोधियोंको दक्षन करें।

> अपुन्नन्पवते मधोऽप् सोमो अराव्णः । गच्छन्निन्द्रस्य निष्कृतम् ॥२५॥२२॥

अपुष्टमन् । प्वते । सूर्धः । अपं । सोमः । अर्राब्णः । गुच्छन् । इदेस्य । निःऽकृतम् ॥२५॥ पदार्थः—(सोमः) रक्षाकर्ता प्रमुः ( मृषः, अपन्नन्,) धातकान्निन्नन्, अथच ( अराज्णः ) येचेमं देयं धनं न ददते, तान् ( इन्द्रस्य ) स्वक्षीधिकारिणः ( निष्कृतम् ) अधिकारे ( अपगच्छन् ) दुर्गातिरूपेण स्थापपन् ( पवते ) संसारं निर्विद्नं कराति ॥

पदार्थ—(सोमः) रक्षा करने वाला स्वामी (सृषः, अपवन्त्) हिंसकोंको मारता हुआ (अराव्णः) जो लोग इसको देय धन नशीं देते जनको (इन्द्रस्य) अपने कर्माधिकारीके (निष्कृतम्) अधिकारमें (अपगच्छम्) दुर्गति रूपसे स्थापन करता हुआ (पवते) संसारकी निविंदन करता है।

भावार्थ— जो अपने रक्षक स्वामी अर्थात् राजाको देयधन (कर) नहीं देते वे राजनियमसे दण्डनीय होतें हैं।

मुहो नी राय आ भर पर्वमान जुही मुर्थः । रास्त्रेन्दो वीखबद्याः ॥ २६ ॥

मुहः । नः । रायः । आ । भर् । पर्वमान । जहि । मृधः । रास्त्रं । इंदो इति । वीरऽवत । यशः ।

पदार्थः -- (इन्दो ) हे ऐश्वर्यसम्पन्न ! भवान् (नः ) अस्मान् (महः, रायः, आभर ) पवित्रधनैः परिपूरयतु (पवमान) हे जगत्त्रातः ! (मृधः, जिह ) हिंसकान्नाशयतु (वीरवत्, यशः, रास्व ) वीरसहितं यशः प्रकटयत् ॥

पदार्थ--(इन्दो ) हे ऐश्वर्यसम्पन्न ! भवान् (नः) हमको (महः, रायः आभर,)पवित्र धनसे परिपूर्णकरिये (पवमान) हे सर्व- रक्षक ! ( मुघः, जीह ) हिंसकोको नष्ट करिये ( वीरवत्, यकः, राख वीरोंके सहित यशको प्रकट करिये ।

भावार्थ — इस मंत्रमें राजधर्मका उपदेश हैं। जो पुरुष राजधर्मको पाळन करते हैं, वे बीरपुरुषोंको उत्पन्न करके पजाको सर्वथा सुरक्षित करते हैं।

न त्वां शतं चून हुतो राधो दित्सन्तुमा मिनन्। यत्पुनानो मेखस्यसे ॥ २७ ॥

न । त्वा । श्वतं । चुन । इतः । राधः । दित्सैतं । आ । मि-नुन । यत् । पुनानः । मुखुस्यसे ॥२७॥

पदार्थः — (यत्, पुनानः मसस्यसे) यो भवान् स्वप्रजाः सुन्तीकर्त्ते धनं जिघृक्षति भतः (राधः) धनम् (आदित्सन्तम् ) यह्वन् (त्वा) त्वां (शतं, चन, हुताः) शतशोदुष्टजनाः (न, मिनन्) वाधितं न शक्तुवन्ति ॥

पदार्थ — (यत्, पुनानः, मखस्यसे) आप जो कि अपनी मजाओंको सुली करनेके छिये धन ग्रहण करनेकी इच्छा करते हैं इससे (राघः) धनको (आदित्सन्तम्) ग्रहण करते हुये (त्वा) तुपको (ज्ञातम्, चन, हुताः) सैकड़ों कुटिछ दुष्ट (न, मिनन्) वाधित नहीं कर सकते।

भावार्थ—- जो राजा प्रजाकी रक्षाके निमित्त 'कर' छेता है उसे कोई द्वित नहीं कर सक्ता है। और उसकी रक्षासे सुरक्षित होकर प्रजा सर्वेषेव निर्विध्न रहती हैं, उसमें दुष्ट दस्यु आदि कोई विध्न उत्पक्त नहीं कर सकते। पर्वस्वेन्दो वृषां सुतः कृषी नो युशसो जने । विश्वा अप द्विषी जहि ॥ २८ ॥ पर्वस्व । इन्दो इति । वृषां । सुतः । कृषि । नः । युशसः । जने ।

पदार्थः—(इन्दो) हे प्रभो ! भवान् (वृषा) सर्वकामना-पूरकोस्ति ( स्रुतः, पवस्व ) त्वम् सेवितानां सेवकानां रक्षां कुरु (नः, यशसः, कृषि, जने) तथा मनुष्येषु मां यशस्त्रिनं कुरु (विश्वा, अपिद्धषः जिह्ने ) समस्तिनिषिद्धकर्भतत्परान् शत्रुन् घात्य ।

विश्वाः । अपं । द्विषः । जहि ॥२८॥

पद्धि—(इन्दो) हे स्वामिन्! आप ( हपा) सव कामनाओं के प्रापण करनेमें समर्थ हैं ( सुनः, पवस्व) आप सवन किये गये अपने सेवकों की रक्षा की जिये (नः, यश्वसः, क्रिथ, जने) ओर मनुष्यों में सुझको यशस्वी बनाउये (विश्वा अपद्विपः, जिहे) सम्पूर्ण सुरे कार्मों ने तत्परश्रञ्जों को मारिये।

भावार्थ-इस मंत्रमें परमात्मासे यशस्त्री बननेकी पार्थना की गई है।

अस्य ते सुख्ये वृयं तर्वेन्दो द्युन्न उत्तमे । सासद्यामं प्रतन्यतः ॥ २९ ॥

अस्य । ते । सुरुये । वृयं । तर्व । इन्दो इति । द्युम्ने । उत्ऽतमे । ससह्यामं । पृतन्यतः ॥२९॥

पदार्थः--(अस्य, ते, सख्ये) तत्र मित्रतां प्राप्य (इन्दो)

हे सुयशःप्रकाशित ! (तव, उत्तमे, द्युम्ने ) तवीत्तमयशो निमित्तं

वयं ( पृतन्यत, समह्याम ) रणे युद्धनिमित्तमागतान् शत्रून् अभिभवेमः ॥

पदार्थ — (अस्य, ते, सख्ये) तुझारे मित्र मायको पाप्त होकर (इन्दो ) हे सुन्दर यश्चसे प्रकाशित ! (तव, उत्तमे, युन्ने) तुझारे उत्तम यशके निमित्त हम (पृतन्यतः, ससद्याम ) संप्राममें युद्धके निमित्त आये हुये प्रतिपक्षियोंको अभिभूत करें।

भावार्थ--- इस मंत्रवे परमात्माने राजधर्वे साहात्यका उपदेश किया है।

या ते भीमान्यायुधा तिग्मानि सन्ति धूर्वणे । रक्षां समस्य नो निदः ॥ ३०॥ २३॥ या । ते । भीमानि । आयुधा । तिग्मानि । संति । धूर्वण रक्षे । समस्य । नः । निदः ॥३०॥

पदार्थः — हे सेनापते ( धूर्वणे ) शत्रुघातनाय ( या ) यानि ( ते ) तव ( भीमानि, तीग्मानि, आयुधा सन्ति ) भयंकराणि तीक्ष्णशस्त्राणि तैः ( नः ) अस्मान् ( समस्य निदः ) सर्वविधैरपयशोभिः ( रक्ष ) त्रायस्त्र ॥

पदार्थ — और हे सेनापते ! (धूर्वणे ) शतुओं के नाशके छिये (या) जो (ते) आपके (भीमानि, तिग्मानि, आयुधा, सन्ति ) भयकर तीक्ष्ण शक्त है तिनसे (नः) इमको (समस्य, निदः) सर्वप्रकारके अपयशीसे (रक्ष ) क्याइये।

भावार्थ-तीक्ष्ण ग्रह्मों वाळे सेनापति प्रजाओंको सब प्रकार-की विपत्तियोंसे बचाते हैं।

> इति इत्येकष्ठितमं सूक्तं त्रयोविशो वर्गश्च समाप्तः। यह ६१ वां सुक्त और २३ वां वर्ग समाप्त हुवा।

अथ त्रिंशदचस्य दिषष्टितमस्य सूक्तस्य-

१-३० जमदिमिर्ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः१, ६, ७, ९, १०, २३, २५, २८, २९ निचृद्गायत्री । २,
५, ११-१९, २१-२४, २७, ३०-गायत्री । ३ ककुम्मती गायत्री । ४ पिपीलिकामध्या गायत्री । ८,
२०, २६ विराड्गायत्री ॥ पड्जः स्वरः ॥

अथ सेनाधीशः प्रशस्यते ।

अब सेनापतिकी पश्चंसा की जाती है।

एते असृब्रमिन्दवस्तिरः पवित्रमाशवः ।

विश्वान्यभि सौभंगा ॥ १ ॥

राते। असृष्रं। इंदेवः । तिरः । पृवित्रं । आशार्वः । विश्वानि । अभि । सौर्भगा ॥१॥

पदार्थः—(एत) अयम् ( आशवः) कियादक्षः (इन्दवः) सेनापितः (पवित्रे, अभि) स्वकीयप्रजार्थे (विश्वानि) सर्वविधान् (तिरः) द्विगुणान् (सौमगा) भोग्यपदार्थान् (असुग्रम्) उत्पादयति ॥ पदार्थं — ( एते ) यह ( आश्रवः ) कियादश ( इन्दवः ) सेनाधीश ( पवित्रम् अभि ) अपनी पवित्र प्रजाके क्रिये ( विश्वानि ) सबप्रकारके ( तिरः ) द्विग्रण (सौभगा) भाग्य पदार्थों को ( अस्त्रम् ) पैदा करता है।

भावार्थ-इस मंत्रमें सनापतिके ग्रुणोंका वर्णन किया है।

विघनती दुरिता पुरु सुगा तोकार्य वाजिनेः। तनां ऋषन्तो अवीते॥ २॥

विऽन्नंतः । दुःऽड्ता । पुरु । सुऽगा । तोकार्य । वाजिनेः । तनी । कृण्वंतः । अर्वत ॥२॥

पद्रिशः—(वाजिनः) परिपूर्णबलवान् अयं सेनापतिः(पुरु, दुरिता, विझन्तः) गुर्वापचीरपझन् (तोकाय) अस्मत्सतानानां (अर्वते) व्यापकीभवनाय (सुगा) सर्वविधसुखानि तथा (तना) धनानि (कृण्वतः) संचयं कुर्वन् भोग्यपदार्थानुत्पादयति॥

पदार्थ—(वाजिनः) पर्याप्त वळ वाळो सेनापति (पुरु, दुरिता, विझन्तः) वड़ी बड़ी आप्पत्तियोंको इचन करते हुये (तोकाय) इमारी सन्तानोंको (अर्वते / व्यापक होनेके क्रिये (सुगा / सब मकारके सुखों तथा (तना ) धनोंका (क्रण्यन्तः) संचय करते हुये भोग्यपदार्थोंको उत्पन्न करते हैं।

भावार्थ--जो सेनापित बजाकी सन्तानोंको ध्यापक होने के छिये सब रास्तोंको निष्कंटक बनाता है। उक्तगुर्णो वाळा सेनापित राज-का अंग होकर राज्यकी रक्षा करता है।

कृण्वन्तो वरिवो गवेऽभ्यंषेन्ति सुष्टुतिम् ।

इळांमस्मभ्यं संयत्तम् ॥ ३ ॥

कृण्वंतः । वरिवः । गर्वे । अभि । अर्षति । सुऽस्तुति । इला । अस्मभ्ये । संऽयते ॥३॥

पदार्थः --- ( गवे, विश्वः, कृष्वन्तः )--मम गवाद्यर्थं बहुविधपदार्था नुत्पादयन् अथ च ( असम्यम् ) असम्यम् ( सपतम् ) सुदृदम् ( इलाम् ) अन्नं संचयन् ( सुष्टुतिम् ) अस्मत्सन्दरप्रार्थना ( अस्यर्षति ) दत्तिनाः सन्तः शृष्विति ॥

पदार्थ:—(गवे, परिवः, कृष्यन्तः) इमारे गवादिकोंके छिये अनेक पदार्थोंको उत्पन्न करते हुये और (असम्यम्) इमारे छिये (संयतम्) सुदृष्ठ (इलाम्) अन्नको संचित करते हुये (सृष्टुतिम्) इमारी सुन्दर प्रार्थनाको (अभ्यष्टित) दत्तचित्त होकर सुनते हैं।

भावार्थ — जो सेनापति प्रजाके लिये ऐश्वर्य उत्पन्न करता है और प्रजाकी प्रार्थनाओं पर ध्यान देता है, वह धर्मका पाळन करता हुआ भलीभांति प्रजाओंकी रक्षा करता है।

असन्यंशुर्भदायाप्तु दक्षी गिरिष्टाः ।

श्येनो न योनिमासंदत् ॥ ४ ॥

असोवि । मदाय । अपूरसु । दक्षः । गिरि्रस्थाः । स्येनः ।

न । योनिं । आ । <u>असद</u>ुत् ।

पदार्थः--( अप्तु, दक्षः ) कियाकुशलः (गिरिष्ठा,श्येनः,

न ) मेघस्थितविद्युदिव शीघ्रकारी ( अंशुः ) तेजस्वी सेनाधीशः ( असावि ) ईश्वरत उत्पन्नः ( योनिम्, आसदत् ) स्वपदर्शं गृह्णाति ॥

पदार्थ--(अष्मु, दक्षः) कियाओं में कुशल (गिरिष्ठाः, इयेनः, न) मेघे में स्थित विद्युत्के समान शीष्ठकारी (अंधः) तेजस्वी सेना-पति (असावि) ईश्वरसे पैदा किया गया (योनिम्, आसदत्) अपनी पदवीको ग्रहण करता है।

भावार्थ- उक्त ग्रुणसम्पन्न सेनापित ईश्वरकी आज्ञासे उत्पन्न होता-है। तात्पर्य यह है कि ईश्वर उपदेश करता है कि हे मनुष्यो ! तुम उक्त-गुणों वाळे शुरुषको सेनापित मानो । और ऐमे सेनापितयोसे राजधर्मका हढ़ प्रवन्ध करके प्रजामें रक्षाका प्रचार करो ।

शुभ्रमन्थी देववातमृष्सु धृतो सभिः सुतः । स्वदंन्ति गावः पयोभिः ॥ ५ ॥ २४ ॥

शुभ्रं । अर्थः । देवऽवातं । अप्ऽसु । धृतः । स्टऽभिः सुतः । स्वदंन्ति । गार्वः । पर्यःऽभि ॥५॥

पदार्थः — (देववातम् ) दिव्यगुणसम्पन्नस्य रक्षयोत्पः नम् तथा (नृभिः, सुतः ) प्रजाभिरुत्पादितम् (अप्सु, धृतः ) जलैः शुद्धम् च (शुभ्रम् अन्धः) वीर्यवुद्धिवर्धनेन उञ्चलम् अन्नं (गावः पयोभिः) गोदुग्धसंस्कृतम् (स्वदंति) प्रजा उपभुज्ञन्ते।

पदार्थ — ( देववातम् ) उत दिव्यगुणुसम्पन्न सेनाथिपकी रहा-से ग्रुरक्षित तथा (दृषिः, ग्रुतः) प्रजाओं द्वारा पैदा किये गये को अन (अप्तु, भूतः) और जो जलसे शुद्ध किया गया है (शुभ्रम्, अन्धः) वीर्य और बुद्धिके वर्धक उस उडडवल अन्नको (गावः, पयां।भिः) भली-भांति जो कि गऊके दुग्यसे संस्कृत है ऐसे अन्नको (स्वदंन्ति) मजा-गण उपभोग करते हैं।

भावार्थ — जिस देशमें मजाकी रक्षा करने वाळे सेनाधीश होते हैं, उम देशकी प्रजा, नाना प्रकारके अर्थोको दुग्यसे मिश्रित करके उपभोग करती है।

तात्पर्य यह है कि राजधर्मसे सुरक्षित ही ऐश्वर्यको भोग सक्ते हैं, अन्य नहीं । इसलिये परमात्माने इस मंत्रमें राजधर्मका खपदेश किया है ।

> आदीमश्वं न हेतारोऽश्चश्चमन्नम्नतीय । मध्यो रसं सधमादे ॥ ६ ॥

आत् । ईं । अर्थं । न । हेतारः । अग्नश्चभन् । अम्मतीय । मध्वः । रसं । सधऽमोदं ।

पदार्थः—(सधमादे) यज्ञस्थलेषु (आत्) आनिन्दिते-सित (हेतारः) प्रार्थयितृप्रजाः (अश्वन) आशु राष्ट्रव्यापकं (मध्ये रसः) मधुरस इवास्त्रादनीयम्-आनन्दम् (अमृताय) भृयोपि म्रगोप्तं (अशुश्रमन्) तृतिपूर्वकं म्रभूषयन्ति ।

पदार्थ — (सथमादे ) यज्ञस्थळों में (आत्) आनिन्दत होने के अनन्तर (हेतारः) प्रार्थियता प्रजाळोग (अश्वम्, न) शीघ्रही राष्ट्रभरमें न्यापक (मध्यः, रसम्) मधुरसके समान आस्वादनीय आनन्दका (अमृताय) फिरभी सुरक्षित होने के ळिये (अशुग्रुभन्) स्तुतिद्वारा सुभूषित करते हैं।

भावार्थ — जो छे।ग कर्षकाण्डी बनकर यह करते हैं, वेछोग अपने हींभ कर्पोंसे मजाको विभूषित करते हैं।

यास्ते धारां मधुरचुतोऽस्प्रमिन्द ऊतये ।

ताभिः पृवित्रमासंदः ॥ ७ ॥ याः । ते । धाराः । मुष्टुऽरचुतेः । असृंग्रं । हृंदो हिते । ऊतेर्यं । ताभिः । पवित्रं । आ । असदः ।

पदार्थः --( इन्दो ) हे कर्मप्रधानसेनापते ! ( याः ) याः (मधुरचुतः) मोदवृष्टिकारिण्यो भवदीयाः (धाराः) वह्नचः शाखाः (ऊतये) जनरक्षणाय (अस्प्रम्) इतस्ततो व्याप्ताः सन्ति (ताभिः)

ताभिः (पवित्रम् ) सत्कर्म कुर्वाणम् (आसदः) अनुगृहाण ।

पदार्थ--( इन्दों ) हे कर्मेनधान सेनापते ! ( याः ) जो ( मधु-,इचुनः ) आनन्दकी वर्षा करनेवाली आपकी ( धाराः ) अनेक शाखाएँ ( ऊतये) मजाओंके रक्षणार्थ ( अस्प्रम् ) इधर उधर फैळी हुई हैं (ताभिः ) उनसे ( पवित्रम् ) सत्कर्माको ( आसदः ) अनुग्रहीत करिये।

भावार्थ--परमात्मा उपदेश करता है कि सेनाथीश अपनी सुरक्षारूप दृष्टिने प्रजाओं को आनन्दसे सुसिश्चित करे।

सो अर्षेन्द्रीय पीत्रये तिरो रोमाण्यव्यया । सीदन्योना वनेष्वा ॥ ८ ॥ सः । अर्ष । इंद्राय । पीत्रये । तिरः । रोमाणि । अव्यया । सीदंत्र । योना । वनेषु । आ । पदार्थ—हे प्रभो (सः ) पूर्वोक्तस्लम् (योना आसीदन् ) लाह्यं तिष्ठन् (वनेषु ) स्वराष्ट्रं (इन्द्राय,पीतये) विज्ञानिनां तृप्तयें (अप् ) व्यापको भव (तिरः, रोमाणि, अव्यया) अथचान्त-िलजीवात्मनां समस्तरोमाणि रक्षयः॥

पदार्थ--हे खामिन ! (सः) पूर्वोक्त आप (योना, आसीदन्) अपने पदपर स्थित होते हुय (वनेषु) अपने राष्ट्रमें (इन्द्राय पीतये) विद्वानीकी तृप्तिके छिये (अर्ष) न्याप्तिशील होयेँ (तिरः, रोमाणि, अन्यया) और अन्तर्दित जीवोंको भी रोमरोम प्रति अन्यय अर्थात् हत् रक्षित करिये।

भावार्थ--इस मंत्रमें यह प्रतिपादन किया गया है कि राजधर्म-की रक्षा द्वारा देश में झान और विज्ञानकी द्वादि होती है।

त्विमन्दो परि सव स्वादिष्टो अङ्गिरोभ्यः । वृरिवोविद्घृतं पर्यः ॥ ९ ॥

त्वं । <u>इंदो</u> इति । पीरं । स्र<u>व</u> । स्वादिष्ठः । अंगिरःऽभ्यः । वरिवःऽवित् । घृतं । पर्यः ।

पदार्थः—(इन्दो) हे तेजिखन् ! (लम्) भवान् (स्वादिष्टः) परमिप्रयोक्ति अथच।(विग्वोवित्) सर्वेप्रजानां पनप्रापकोस्ति।(अङ्गिरोभ्यः) भवान् विद्वन्त्वः (घृतम्, पयः) वृतदुस्थादिपदार्थान् (परिस्रव) उत्पादयत् ॥

पदार्थ—(•६न्दो ) हे तेजिस्तिन्! (त्वम् ) आप (स्वादिष्ठः) परमितिय हैं। और (विरिवोविद् ) सव प्रजाओं के धनों के प्रापयिताः हैं

128

( अङ्गिरे। भ्यः ) आप विद्वानोंके छिये ( घृतम्, पयः ) घृत शुग्धादि पदार्थ (परिस्नव ) उत्पन्न करिये।

भावार्थ-प्रजाओंको चाहिये।कि वे सदैव अपने राजपुरुषोंसे ऐश्वर्यकी प्रार्थना करके संसारमें ऐश्वर्य बढ़ानेका थत्न करें।

अयं विचर्षणिर्द्धितः पर्वमानः स चैतति । हिन्वानै आप्यं बृहत् ॥ १० ॥ २५ ॥ अयं । विऽर्चर्षणिः । हितः । पर्वमानः । सः । चेताति ।

हिन्वानः । आप्यं । बृहत् ।

पदार्थः--(सः, अयम् ) असौ सेनापतिः (विचर्षाणिः प्रजाहितदृष्टिः (हितः ) तथा सर्वहितकारकः (पवमानः ) दुष्टान् दण्डेन शोधयन् (बृहत् आप्यम् हिन्वानः ) अनेकविधमोज्य-पदार्थमुत्पादयन् (चेतिति ) सर्वथा जागरणावस्थया विंराजते ।

पद्रश्चि—( सः, अयम् ) यह सेनापति (विचर्षाणः ) प्रजाओं को विशेष रूपसे देखने वाळा (हितः ) और सवका हितकारक (पव-पानः ) दुर्होको दण्ड द्वारा शुद्ध करता हुआ (बृहत् आप्यम् हिन्वानः ) बहुतसे भोग्य पदार्थको उत्पन्न कराता हुआ (चेतति ) सर्वथा जागृता-वस्थासे विराजमान है।

भावार्थ — जा सेनापति अपने कर्पमें तत्पर रहता है अर्थात् राज-धर्मका यथाविधि पाळन करता है वह, प्रजामें सब प्रकारसे मुख उत्पन्न करता है। एष द्युषा चर्षत्रतः पर्वमानो अशस्तिहा ।

कर्द्रसूनि दाशुषे ॥ ११ ॥

पुषः । वृषां । वृषंऽत्रतः । पर्वमानः । अशुस्तिऽहा । करंत् । वसूनि ४ दाशुषे ।

पदार्थः -- ( तृषा ) कामना वर्षकः ( तृषत्रतः ) अभीष्ट पूर्तिरूपत्रतधारी ( पवमानः ) सर्वपावकः ( अञ्चास्तिहा ) दुष्ट-धातकः ( एषः ) अयं सेनापतिः ( दाशुषे ) भागदात्रे ( वसूति करत्) अनेकविध धनप्राप्त्यै प्रयत्नं करोति ।

पदार्थ--( द्रषा ) कामनाओं की वर्षा करने वाळा ( द्रषत्रत: ) कामनापूर्विरूप ही त्रत धारण करने वाळा (पवमान:) सर्वपावक (अशिस्तहा ) दुगचारियोंका नाशक ( एषः ) यह सेनापति ( दाशुषे ) भाग देने वाळक ळिये (वस्न्ति, करत्) मत्येक प्रकारके धनोंकी प्राप्तिका प्रयत्न करता है।

भावार्थ-- उक्तगुणसम्पन्न सेनापति सब प्रकारके ऐश्वर्यबस्पन्न करके प्रजामें सुख बड़ाता है।

आ पंतरत सहस्रिणं रुघिं गोर्मन्तमृश्विनम् । पुरुश्चन्द्रं पुरुस्पृहंम् ॥ १२ ॥

आ । प्वस्त । सहाक्षिणै । रुपिं । गोऽमैतं । अश्विनै । पुरुऽचंद्रं । पुरुऽस्पृहं ।

पदार्थः — हे सेनाधिपते ! (सहास्रीणम् ) भवान् अनेक-विधैः (गोमन्तम्, अश्विनम् ) गवाश्वादिभिः सह (चन्द्रम् ) आनन्दजनकं ( पुरुरष्टहम् ) सर्वजनप्रार्थनीयं ( पुरु, रियम् ) अधिकं धनम् ( आ पवस्व ) सर्वथा संचिनोतु ॥

पदार्थ — हे सेनाधीश ! (सहान्निणम् ) आप प्रत्येक प्रकारके (गोमन्तम् अश्विनम् ) गो अश्वादिके सहित (चन्द्रम् ) हवोंत्यादक (पुरुद्धम् ) अनेक छोगोंसे प्रार्थनीय (पुरु, रियम् ) बहुतसे धनको (आ पबस्व ) सर्वथा सिक्षत किरये।

भावार्थ — इस मन्त्रमें परमात्माने सेनाधीशके गुणौंका वर्णन किया है कि सेनाधीश सहस्र प्रकारके ऐश्वयोंको प्रजाजनोके लिये उत्पन्न करे।

एष स्य परिं षिच्यते सर्भृज्यमान आयुभिः। उरुगायः कविकंतुः॥ १३॥

एषः । स्यः । पीरं । सिच्यते । मुर्मुज्यमानः । आयुऽभिः । उरुऽगायः । कविऽकेतुः ।

पदार्थः—( एषः स्यः ) सोऽसौ (कविकतुः ) योहि विद्वत्सु श्रेष्ठः तथा ( उरुगायः ) सर्वजनैः प्रशंसितः एवं भूतः सनापतिः ( आयुभिः ) समस्तपजाभिः ( मर्मृज्यमानः ) शुद्धा-चरणेन सिद्धः (परिषिच्यतं ) नेत्रलपदे अभिषिच्यते !

पदार्थ--(एषः स्यः) वह यह (कविकतुः) जो कि विदानों में श्रेष्ठ और (उरु गायः) सब छोगों से प्रशंसित है, ऐमा सेनापति (आयुपि:) सब प्रजाओं द्वारा (मर्गुज्यमानः) शुद्धाचरण रूपसे सिद्ध-किया गया (परिषिच्यते) नेतृत्वपद पर अभिषिक्त किया जाता है।

भावार्थ--परमात्मा उपदेश करता है कि जो उक्तगुणसम्पन्न पुरुष है वही सेनापातिके पद पर नियुक्त करना चाहिये। सहस्रोतिः शतामधो विमानो रजसः कृविः।

इन्द्रांय पवते मदः ॥ १४॥

सुहस्रंऽऊतिः । श्रृतः प्रेघः । विः भानः । रजसः । कृविः । इन्द्रीय । पवते । मर्दः ।

पदार्थः — (इन्द्राय) स सेनापितः महदैश्वर्यप्राप्तये (सहस्रोतिः) सहस्रशःशक्तीर्दधाति । तथा (शतामघः) अनेकप्रकारण धनं संचिनुते । तथा (विमानः, रजसः) प्रजारक्षणाय रजोगुणप्रधानो भवाते । अथ च (कविः) सर्वशास्त्रममीवित् तथा (इन्द्राय मदः) विज्ञानिनां सत्कारकर्ता तृति-कर्ता च (पवते ) विशेषं गोषायति ॥

पदार्थ--(इन्द्राय) वह सेनापित इन्द्र अर्थात् सर्वोपिर ऐश्वर्य-सम्पन्न होनेके छिये (सहस्रोतिः) सहस्रों प्रकारकी रक्षण शक्तिको घारण करना है और (शतामद्यः) सैकड़ों प्रकारके घनोंका सञ्चय करता है (विमानः रजसः) और प्रजारक्षणार्थ रनोग्रुणप्रधान होता है (किनः) सब शास्त्रोंका प्रान्न तथा) इन्द्राय मदः) विद्वानियोंका सन्कर्ता और तृश्चिकर्तातथा (पवते) उनको विशेष रूगस्र स्था करता है।

भावार्थ- जो विद्वानोका रक्षक तथा सत्कार करने वाला और विद्याके प्रचारमें प्रेमी होता है वही सेनापति प्रशंसित कहा जाता है।

गिरा जात इह स्तुत इन्दुरिन्द्राय धीयते ।

वियोंना वसुताविव ॥ १५ ॥ २६ ॥ गिरा । जातः । इह । स्तुतः । इंदुः । इंन्द्रीय । धीयुते ।

विः। योनां। वृस्तौऽईव ।

पदार्थः—( विः वसतौ इव ) "विरिति शकुनिनाम वेतेर्गतिकर्मणः, अथापि इषुनामेह भवलेतस्मादेव'' नि. अ. २।६। यथा शत्रुत आत्मरक्षणाय बाणो ज्यायां स्थाप्यते तथैव (इह, जातः, इन्दुः) आस्मिन्छोके सर्वेश्वर्यतां प्राप्तः सेनापतिः (गिरा, स्तुतः) सर्वजनवाचा स्तुतः (इन्द्राय) रक्षानिर्भी-कतायै (योमा, धीयते) उच्चपदोपरि प्रतिष्ठितः क्रियते॥

पद्धि:— (वि:, बसती, इव) "विश्वित शक्काननाम वेतेमैति-कर्मणः अथापि इचुनामेह अवत्वेतस्मादेव" नि. अ. २ । ६ । जिस मकार शचुसे रक्षाके छियं वाण ज्यामें स्थापित किया जाता है उसी मकार (इह, जातः इन्दुः) इस छोकर्षे सब ऐश्वर्यको माप्त सेनापति (गिरा, स्तुतः) सबकी वाणियों द्वारा स्तुत (इन्द्राय) रक्षा करनेंसे निर्भीकः होनेके छिये (योना, धीयते) बच पद पर स्थापित किया जाता है।

भावार्थ--जिस पकार सस् अपने नियत स्थानों में स्थित हो-कर राजधर्मकी रक्षा करते हैं, इसी प्रकार सेनापति अपने पद पर स्थिर होकर राजधर्मकी रक्षा करता है।

पर्वमानः सुतो राभिः सोनो वार्जमिवासरत् । चमृषु शक्मेनासदेम् ॥ १६ ॥ पर्वमानः । सुतः । रुऽभिः । सोमः । वार्जेऽइव । असरत् ।

चमुर्षु । शक्मना । आऽसदै ।

पदार्थः -- (नृभिः स्तः) विद्वितः प्रजाभिरभिषिकः (सोमः) सीम्यगुणपूर्णः सेनापतिः (पवमानः) समस्तजनान् पवित्रयत् (समृषु) सेनासु (शक्मना) स्वपराक्रमेण (आंसदम्)

स्वशत्रोरभिमुखं गन्तुं (वाजम्, इव ) विद्यदादिशक्तिरिव (असरत्) गच्छति ।

पद्रश्य--( दृषिः स्रतः ) विदुषी प्रजाओं के द्वारा अभिषिक्त ( सोमः ) सौम्य सेनाधीश ( प्रवमानः ) सवको पवित्र करता हुआ ( चमूषु ) सेनाओं में ( शक्मना ) अपने पराक्रमसे ( आसदम् ) अपने शत्रुकी ओर अभिगमन करने के छिये ( वाजम्, इव ) विद्युदादि अद्भुतः शक्ति के समान ( असरत् ) गमन करता है ।

भावार्थ--सोम यहां सेनाधीशका नाम है क्योंकि सेनाधीशको-भी धारताके छिये सौम्यस्वभावकी आवश्यकता है। इस छिये उसे सोम-रूपसे वर्णन किया है।

> तं त्रिपृष्ठे त्रिवन्धुरे रथे युञ्जन्ति यात्तवे । ऋषीणां सप्त धीतिभिः॥ १७॥

तं । त्रिऽपृष्ठे । त्रिऽवृंधुरे । रथे । युजांति । यातवे । ऋषीणां सप्त । धीतिऽभिः ॥१७॥

पदार्थः—-( ऋषीणाम्, सप्त, धीतिभिः) योहि ऋषिभिः "विज्ञानिशिम्पिभिरितियावत्" रचितः सप्तविधकर्मपारिपूर्णः तथा (त्रिपृष्ठे) उपवेशनस्थानत्रययुक्तः (त्रिवन्धुरे) त्रिषु उच्चैः नीचैः वर्तते (रथे) एवंभृते रथे (तम्) तं सेनापितम् (यातवे युञ्जन्ति) यात्रार्थं प्रयुक्जन्ति।

पदार्थ- (ऋषीणाम्, सप्त, घीतिभिः) जो कि ऋषियों अर्थात् विज्ञानी बिल्पियोंके द्वारा रचित है तथा सात प्रकारके आकर्षणादि गुर्णोसे संयुक्त है तथा (त्रिपृष्टे) तीन उपवेदानस्थानोंसे युक्त तथा (त्रिवन्धुरे) तीन जगह ऊँचा नीचा है (रथे) ऐसे रथमें (तम्) उस सेनापतिकी (यातवे, युञ्जन्ति) यात्रा करनेके छिये प्रयुक्त करते हैं।

भावार्थ — परमात्मा उपदेश करता है कि हे पुरुषो ! तुम अपने सेनापतिओं के लिये ऐसे यान बनाओ, जो अनन्त प्रकारके आकर्षण-विकर्षणादि गुणोंसे युक्त हों। और जल स्थल तथा नभी मंडलमें सर्वत्रैव अन्याहतगति होकर गमन कर सकें।

तं सीतारो धनस्प्रतमाञ्चं वाजाय यातेवे । इसिं हिनोत वाजिनम् ॥ १८ ॥

तं । सोतारः । धुनुऽस्पृतं । आशुं । वाजाय । यातवे । हरिं । हिनोत । वाजिनं ॥१८॥

पदार्थः—( सोतारं ) हे अभिषेक्तारोऽमात्यादयः ! (धन-रपृतम् ) योहि धनसञ्चयकर्तारित तथा ( आशुं ) बहुच्यापन-शीलोरित अथ च (हरिम् ) शत्रुघातकोरित ( वाजिनम् ) तथा बलवानरित, तं ( वाजाय ) शक्तिवर्धनाय (यातवे ) यात्रों कर्तुं (हिनोत ) यूयं प्रेरयत ।

पदार्थ ——(सोतारः) हे अमात्यादि अभिवेक्ता लोगो! (धन-स्पृतम्) जो कि धनोंका सञ्चय करने वाला है तथा (आधुं) बहु-व्यापी है (हिरम्) और बन्नुओंका विघातक (वाजिनम्) सुन्दर रख वाला है जसको (वाजाय) शक्तिं बढ़ानेको (यातवे) पात्रा करनेके छिये (हिनोत) मेरणा करो।

भावार्थ —हे मजाजनों ! तुम खोग जो उक्तगुण सम्पन्न पुरुष है-उसको अपने अभ्युदयके छिये सेनाधीशादि पदों पर नियुक्त करो । आविशनकुलशं सुतो विश्वा अषत्रीभे श्रियः ।

श्रूरो न गोषुं तिष्ठति ॥ १९॥

आऽविशन् । कुलशं । सुतः । विश्वाः । अर्षन् । अ्भि । श्रियः । शूरंः । न । गोषुं । तिष्ठति ।।१९॥

पदार्थः—( सुतः ) अभिषिक्तः सेनाधीशः ( कलशं, आविशन्) शब्दायमानशसेषु प्रविशन् शस्त्रविद्यां शिक्षन् इत्यर्थः ( विश्वाः श्रियः अभ्यर्षन् ) समस्तां लक्ष्मी प्रापयन् ( गोषु ) इन्द्रियेषु (श्रूरः, न) वीर इव जितीन्द्रय इवेति यावत् ( तिष्ठति ) स्थितो भवति ॥

पृद्धि—(सुतः) अभिषिक्त सेनापति (कल्लशम्, आविशन्) शश्दायमान शल्लों में मवेश करता हुआ अर्थात् शल्लावियाको सीखता हुआ (बिन्दाः श्रियः अर्थ्यान् ) सम्पूर्ण लक्ष्मीको माप्त करता हुआ (गोषु ) इन्द्रियों में (श्ररः, न ) श्रुरके समान अर्थात् जितेन्द्रियकी तरह (तिष्ठति) स्थित होता है।

भावार्थ--जा पुरुष जितेन्द्रिय और दृद्वती होते हैं वेही राजधर्भ-के क्रिये उपयुक्त होते हैं, अन्य नहीं।

> जा तं इन्द्रो मदांय कं पयो दुहन्त्यायवः। देवा देवेम्यो मधुं॥ २०॥ २७॥

आ। ते । इंदो इति। मदाय । कं। पर्यः। दुहुंति। आयर्यः।

देवाः । देवेभ्यः । मधु ॥२०॥

पदार्थः—(इन्दो ) हे परमैश्वर्यशालिन् ! (ते ) भवतः (मदाय ) आनन्दाय (आयवः, देवाः ) दिव्यशक्तिमन्ते। भवदनुयायिनोजनाः (देवेभ्यः ) ज्ञानिकियाशालिभिः विद्वाद्धिः (मधु ) सुभोग्यं (पयः ) दुग्धरूपं (कं ) सुखम् (आ ) समन्तात् (दुहन्ति ) दुहते ।

पदार्थ--(इन्दो) हे परमैश्वर्यशालिन ! (ते) आपके (मदाय) आनन्दके लिये (आयबः, देवाः) दिन्य शक्ति वाले आपके अनुयायी-लोग (देवेभ्यः) ज्ञानिकियाज्ञाली विद्वाबोंसे (मधु) सुन्दर भोग-योग्य (पयः) द्य रूपी (कम्) सुलको (आ) भलीभांति (दुइति) दुहते हैं।

भावार्थ-- हे परमात्मन् ! आपके अनुयायी लोग कावधेनु रूप पृथिन्यादिलोकलोकान्तरोंसे अनन्तपकारके अमृतोंको दुहते हैं।

आ नुः सोमै पृवित्र आ सृजता मर्धमत्तमम् । देवेभ्यो देवश्चत्तंमम् ॥ २१ ॥ आ । नः । सोमै । पवित्रे । आ । सृजते । मर्धमत्ऽतमं ।

देवेभ्यः देवश्रत्ऽतमं ॥२१॥

पदार्थः — हे पण्डिताः ! यृयं (नः ) अस्माकं (सोमम् ) सोम्यस्वभाववन्तं स्वामिनं (आ, सृजत) इत्थं साधयत, यथा (मधुमत्तमम् ) मधुरप्रकृतिषूत्तमो भवतु । अथ च देवेभ्यः देवश्रुत्तमम् ) विह्नज्जनप्रार्थनां शृणोतु ।

पदार्थ--हे विद्वानो ! तुम (नः ) इम छोगों है ( से अप् )

सौम्य स्वभाव वाले स्वामीको (आ,स्रनत) इस प्रकार सिद्ध करो जिससे (मधुत्तमम्) मधुर स्वभाव वालोंने उत्तम हो । और (देवेभ्यः, देवश्रुत्तमम्) सव देवों अर्थात विद्वानोंकी पार्थना सनने वाला हो ।

भावार्थ--हे प्रजाजनों ! तुप ऐसे सेनापतिको वरण करो जो मधर स्वभाव वाळा हो और सबकी प्रार्थनाओं पर ध्यान देने वाळा हो ।

एते सोमां असृक्षत गृणानाः श्रवंसे मुहे ।

मदिन्तंमस्य धारंया ॥ २२ ॥

प्ते । सोमाः । असृक्षत् । गृणानाः । अवसे । महे ।

मदिन्ऽतंगस्य । धारया ॥२२॥

पदार्थः--( एते, सोमाः ) इमे सेनाधीशः ( महे, श्रवसे, गृणानाः ) महायशसे संस्तुताः ( मिदन्तमस्य, धारया) आनन्द-दायकशौर्योदिशक्तिधारासहिताः ( असुक्षत ) उत्पाद्यन्ते ॥

पदार्थ-( एते, सोमाः ) ये सेनापति ( महे, अवते ग्रणानाः ) महायशके लिये स्तुति किये गये (मदिन्तमस्य, धारया) आह्वादक शौर्य-

महायशक लिय स्तुति किय गर्य (मांदेन्तमस्य, धारया) आह्वादक श्ली वीर्यादि शक्तियोंकी धाराके सहित (असक्षत) पैदा किये जाते हैं।

भावार्थ— उक्त गुणों वाले सेनापित संसारमें यश और बक-बढ़ानेके लिय उत्पन्न किये जाते हैं।

अभि गन्यानि वीतये चुम्णा पुनानो अर्षित ।

सुनद्वांजः परि स्रव ॥ २३ ॥

अभि । गव्यानि । वीतये । चृम्णा । पुनानः । अर्षेसि ।

सुनत्रवाजः,। परि । सुव ।

पदार्थः --हे विभो ! (वीतये ) उपभोगाय (गन्यानि, नृम्णा ) गोधनानि (अभिपुनानः ) निर्विद्यानि कुर्वन् (अर्थसि ) भवान् गमनं करोति (सनदाजः ) सर्वीसां दाक्तीनां विभागं-कुर्वन्, (परिस्रव ) भवान् सर्वत्र न्यापको भवतु ॥

पदार्थ — हे स्वामित् ! (वीतये) उपभोगके छिये (गव्यानि, नुम्णा) गोसम्बन्धी धर्नोको (अभि पुनानः) निर्विच्न करते हुए (अर्थासे) आप गमन करते हैं (सनद्वाजः) सब चक्तियोंको सर्वत्र विभक्त करते-हुए आप (परिस्रव) सर्वत्र व्यापक होयँ।

भावार्थ-—जो सेनापति पृथिन्यादि रत्नोंको निर्विघ्न करनेके छिये अपनी जीवनयात्रा करते हैं वे, सेनाधीशादि पदोंके छिये उपग्रुक्त होते हैं।

उत नो गोर्मतीरिषो विश्वां अर्ष परिष्टुमंः। गृणानो जमदेग्निना॥ २४॥

उत । नः। गोऽर्मतीः । इषः । विश्वाः । अर्षे । पृरिऽस्तुर्भः । गृणानः । जमत्ऽर्अप्तिना ।

पदार्थः — ( उत ) तथा ( जमदिमना गृणानः ) समिष-ज्विलित्रतापतया सर्वैः स्तूयमानो भवान् ( नः ) असम्यं ( परिष्टुभः ) निश्चलाः ( विश्वाः ) बहुविधाः ( गोमतीः इषः ) गवादिपदार्थयुक्ताः शक्तीः ( अर्ष ) प्रापयतु ।

पदार्थ — ( बत ) और ( जमदिम्ना, गृणानः ) मण्डलित मताप-होनेसे सब कोर्गोसे स्तूयमान आप ( नः ) हमारे लिये ( परिष्टुभः ) जो-कि किसीमकार नहीं चळनेवाली ऐसी (विश्वाः ) सब मकारकी (गोमतीः इषः ) गबादिपदार्थ युक्त कक्तिको ( अर्थः ) माप्त कराइये । भावार्थ---परमात्मा उपदेश करताहै कि है. प्रजाननो ! तुम-छोग उक्तगुणसम्पन्न राजपुरुषोंके सदैव अनुयायी वने रही, ताकि वे-तुम्हारे लिये पृथिन्यादिलोकलोकान्तरोंके ऐश्वपोंसे तुम्हें विभूषित करें।

पर्वस्व वाचो अंग्रियः सोम वित्राभिस्तितिर्मः। अभि विक्षांनि काव्यां ॥ २५ ॥ २८ ॥ पर्वस्व । वाचः । त्युग्रियः । सोमं । वित्राभिः । जुतिऽभिः । अभि । विश्वांनि । काव्यां ॥२५॥

पदार्थः--(सोम) हे सौम्यस्वभावशालित् ! (अग्रियः) यते।स्मास्वप्रणीभेवान्, अतः (चित्राभिः ऊतिभिः) बहुविध-बिचित्ररक्षाभिः (बाचः) स्वाज्ञाविषयिणीं वाचं, तथा (विश्वानि-काव्या) समस्तवेदादिकाव्यानि (अभिरक्ष) पुरक्षयतु ।

पदार्थ— (सोम) हे सौम्प! (अग्रिपः) आव जोकि हम-छोगोमें अग्रणी हैं इससे (चित्राभिः, ऊतिबिः) अनेकपकारकी विश्वित्र रक्षाओं से (बाचः) अपनी आज्ञाविषयक वाणीको तथा (विश्वानि, काव्या) सम्पूर्ण वेदादि काव्योंको (अभिरक्ष) मुरक्षित कीजिये॥

भावार्थ--इस मंत्रमें परमेश्वरसे रक्षार्थ पार्थना की गई है।

त्वं संमुद्रिया अपीऽिष्रयो वाचं ईरयंन् । पर्वस्व विश्वमेजय ॥ २६ ॥ त्वं । समुद्रियाः । अपः । अष्रियः । वाचः । ईरयंन् । पर्वस्व ।

विश्वंऽएज्य ॥२६॥

पदार्थः - (विश्वमेजयं ) भक्कस्तयाखिलजगहराकर्तः !

हेपरमात्मन् ! मंत्रान् ( आग्रयः ) मुख्योस्ति ( वाचः ईरयन् ) स्वानुशासनेन (समुद्रियाः अपः ) सागरसम्बंधिजलानि ( पवस्व ) बाधाराहितानि कमेत् ॥

पद्धि — (विश्वपेत्रय हे सब संसारको भयसे अपने वर्धे रखने-वाके! आप (अग्नियः) प्रधान हैं (वाचः ईस्यन्) अपने अनुशासन झारा (सम्राह्मियः, अपः) सग्रद सम्बन्धी जलाँको (ववस्व) निर्वाध करिये।

भावार्थ--इस मन्त्रमें परमात्माकी कृतासे ही मन पदार्थ निर्विद्र रह सकते हैं, अन्यथा नहीं । इसीका वर्णन किया गया है ।

तुम्येमा भुवना कवे महिम्ने सीम तस्थिरे।

तुभ्यंमर्पनित् सिन्धंवः ॥ २७ ॥

तुम्यं । इमा । भुवना । कुबे । महिम्ने । सोम् । तुस्थिरे । तुभ्यं । अर्पति । सिंधवः ।

पदार्थः—(कवे) हे विद्यन् ! (इमा सुवना) अयं लोकः (तुभ्य महिस्ने) भवतीमाहात्म्याय (तिस्थरे) ईश्वरद्वारेण-स्थितो वर्तते । तथा (सोम्) हे सौम्य ! (सिन्धवः) समस्ता-नद्यः (तुभ्यम्) भवत उपभोगाय (अर्थन्ति) ईश्वरद्वारा बहन्ति ।

पदार्थ — ( क्रिने ) हे बिवन ! (इमा सुप्तना ) यह कोक ( तुभ्य-महिन्ने ) तुश्शारी ही महिनाके क्रिये ( तस्थिरे ) ईश्वरद्वारा स्थित है और-( सोम ) हे सौम्य ! ( सिन्धनः ) कह निवया (तुभ्यम् अवन्ति ) तुम्हारे उपभोगके लिये ही ईश्वर बारा स्यन्दमान हो रहीं हैं।

भावार्थ-इस मन्त्रमें परमात्माके महत्त्वका वर्णन कियागया है-कि अनेक मकारके भ्रवनोंकी रचना और समुद्रोकी रचना उसके महत्वको वर्णन करती है। अर्थात् सम्बुर्ण मक्कातिके कार्य उसके एकदेशमें है। परमात्मा सर्वत्र परिपूर्ण हो रहा है। अर्थात् परमात्मा अनन्त है-और मक्कति तथा मक्कतिके कार्य झान्त हैं।

> प्र ते दिवो न बृष्टयो घारा यंत्यस्थ्रतः । अभि शुक्रामुपस्तिरम् ॥ २८ ॥

प्र।ते।दिवः । न । बृष्ट्यः।धाराः । यृति । असश्चर्तः। आभि । शुक्रां । उपऽस्तिरं ।

पदार्थः हे चमुपते ! (दिवः वृष्टयः न ) यथा नम-स्तोऽनेकजलधारापातस्तथा (ते ) भवतः (धाराः ) रक्षाकर्त्यः सेनाः (असश्चतः) पृथक् पृथक् (प्रयन्ति) इतस्ततोविचरन्ति तथा (शुक्राम् अभि) स्वपवनीयप्रजाः (उपस्तिरम्) वाढमनु-गृह्णन्ति ॥

पद्धि—हे सेनापते ! (दिव: दृष्ट्यः न) जिस प्रकार आकाश्व-से जलकी अनेक धाराओंका पात होता है उसी प्रकार (ते) आपकी-(धाराः) रक्षक सेनायं (असश्चतः) पृथक् पृथक् (प्रयन्ति) इधर उधर-विचरतीं हैं और (शुक्राम्, अभि) अपनी रक्षणीय पवित्र प्रजाको-(उपस्तिरम्) भन्नीभाँति अनुगृहीत करतीं हैं।

भावार्थ — जिसमकार सेनापतिकी सेनार्थे इतस्ततः विचरती-हुई उसके पहत्वको बतळातीं है उसी प्रकार अनन्त ब्रह्माण्ड परमात्मा-के महत्वको सेनाओंकी नाई झुत्रोभित करते हैं।

> इन्द्रायेन्दुं पुनीतनोुग्रं दक्षाय सार्धनं । ईशानं वीतिराधसं ॥ २९ ॥

इन्द्राय । इंदुं । पुनीतन् । उग्रं । दक्षाय । सार्धनं । ई्शानं । वीतिऽराधसं ।

पदार्थः है प्रजावर्ग ! योहि ( उग्रम् ) अत्यन्तते जस्वी-अस्ति अथच ( दक्षाय साधनम् ) येन भवन्तः समस्तकृत्येषु-कौशललं पाप्तुं शक्नुवन्ति अथच यः(ईशानम्) स्वयमेवैश्वर्यपापणे प्रभुरस्ति, तथा ( वीतिराधसम् ) यश्च सर्वविधेश्वर्यदातास्ति एवं भृतं ( इन्द्रं ) ऐश्वर्यशालिनं स्वकीयं सेनाधिपति ( इन्द्राय ) सर्वैश्वर्य-सम्पन्नताय ( पुनीतन) संघीभूय यथाशक्त्युपसेवनं कुर्वन्तु ।

पदार्थ — हे प्रजालोगो ! जोकि ( उग्रम् ) महातेजस्त्री है और-(दक्षाय, साधनम् ) जिसके द्वारा तुम लोग दक्ष अर्थात् सर्व कार्योमें-कुश्चल हो सकते हो और जो ( ईश्चानम् ) स्वयं परमैश्वर्यको प्राप्त करने-में समर्थ है और ( वीतिराधसम् ) जो सब प्रकारके ऐश्वर्योका दाता है-ऐसे ( इन्दुम् ) अपने ऐश्वर्यशाली सेनाभीश्वको ( इन्द्राय ) ऐश्वर्य सम्पन्न-होनेके किये ( पुनीतन ) सब संिपलित होकर यथाशक्ति उपसेवन करो।

भावार्थ — इस मन्त्रमें सेनापतिकी आज्ञाका पालन करना-कथन किया गया है, कि जो छोग ऐश्वर्यशाली होना चाहें वे अपने-सेनाधी ग्रही आज्ञाका पालन करें।

पर्वमान ऋतः कृविःसोमः पृवित्रमासंदत् । दर्घत्स्तोत्रे सुवीर्थं ॥ ३० ॥ २९ ॥ पवमान । ऋतः । कृविः । सोमः । पृवित्रं । आ । असुदृत् । दर्घत् । स्तोत्रे । सुऽवीर्थं ॥३०॥ पदार्थः—( फ्यमान ) हे जगद्रक्षक ! अवन् ( ऋतः ) सत्यशीलः ( कांवः ) पण्डितः ( सोमः ) उदारचिच्चोस्ति। अश्वः च (स्तोत्र सुर्वार्यम द्धत्) स्वीयस्तीतृन् अनुयायिवर्गाश्च पराकम्मशीलान् कुर्वन् ( पवित्रे आसदतः) सत्कमी करोति सुरक्षति च ॥ हति हिष्टितमं मुक्तस्वीवर्गा वर्गश्च समाप्तः।

पदार्थ \_( पवमान ) हे सबके गक्षक ! आप ( ऋतः ) संत्यता-

को थारण करने वाळे (कवि:) विद्वान् (सोमः) उत्तर है । और (स्तोत्रे सुत्रीर्यम्, दथत् ) अपने स्तोताओं तथा अनुयास्पियोंके क्रिये सुन्दर पराकाप-को धारण करते हुए (पवित्रम्, आसदत्) सत्कर्मी तथा सुरक्षित करते हैं ।

भावार्थ — इस मन्त्रमें राजधर्मकी रक्षार्थ परिश्रमी बननेके छिये ईश्वरसे प्रार्थना की गई है।

यह ६२ वां सूक्त और २९ वां वर्ग समाप्त हुआ।

अथ त्रिषष्टितमस्य सूक्तस्य-१-३० निधुविः काश्यप ऋषिः ॥ पबमानः सोमो देवता ॥ छन्द-१, २, ४, १२, १७, २०, २२, २३, २५, २७, २८, ३० निचृद्गायत्री । ३, ७-११, १६, १८, ४९, २१, २४, २६ गायत्री । ५, १३, १५ विराङ्गायत्री ।

६, १४, २९ ककुम्मती गायत्री ॥ षडजः स्वरः ॥

अथ प्रकारान्तरण राजधर्म उपदिश्यते-

आ पंत्रस्य सहित्रणं र्यों सोम सुवीर्थं । अस्मे अवांसि धारय सः ॥ आ । प्रवृक्ष । सुद्दक्षिणं । रुपिं । सोम् । सुर्आर्यं । अस्मे इति । श्रवांसि । धारय ॥ १॥

पदार्थः—( सोम ) सूते चराचरं जगादिति सोमः हे परमात्मन् ! भवान् ( सहस्रिणं स्ववीर्यम् ) महाम् बहुविधवल-प्रदानं करोत् । तथा ( रियं ) सर्वविधेश्वर्यं प्रददातु च ( अस्मे ) अस्मासु (श्रवांनि) अखिलप्रकारकविज्ञानानि (धारमा) धारयतु ( आपवस्त्र ) स्वेतः पवित्रयतु च ॥

अब दक्षरी तरहसे राजधर्मका उपदेश करते हैं।

पदार्थ (सोम) हे जगदी थर ! आप (सहस्रिणं स्ववीर्य) अनन्त प्रकारका बळ हपको पदान करें (रायं) और अनन्त प्रकारका ऐथर्य (अस्मे) हममें (अवांति) सब प्रकारके विक्रान (भारणा) प्रदान करें। (आपस्व) सब तरहसे पवित्र करें।

भावाध - राजधर्मकी पूर्तिके छिये इस मन्त्रमें अनेक प्रकारके-बळोंकी परमात्मासे याचना की गई है।

इष्मूर्जं च पिन्वस् इंद्राय मत्सरिन्तमः। चुम्ब्या नि पीदसि ॥ २ ॥

इपै।ऊर्ज । च । पिन्यसे । इंद्राय । मृत्सारिन्ऽसमः । चमुर्षु ।

आ। नि। सीदास ॥२॥

पदार्थः हे जगदीश्वर ! ( चमूषु ) सर्वासु सेनासु ( आ-निषीद्ति ) नियामकरूपेणस्थितोऽसि । भवात् ( इन्द्राय ) परमैश्वर्यशालिने शूगय ( मत्सिंतिमः ) अतिमदकारकं बीरमाव-मुत्पादयतु । ( इवं च ) ऐश्वर्ये ( ऊर्ज ) बलं च ( पिन्वसे ) धारयतु ॥

पद्धि — हे परमात्मन्! (चमृषु) आप सब सेनाओं में (आ-निषीदसि) नियामक रूपेंस स्थित है। आप (इन्द्राय) श्रुरवीरके-लिये (मत्सरितमः) अत्यन्त मद करने वाला बीरताका भाव उत्पन्न-करें। (इषंच) ऐश्वर्ष (ऊर्ज) बळ (पिन्वसे) धारण कराइये।

भावाधि — राजधमिके लिये अनन्तमकारके ऐश्वर्यकी आवश्यकता-होती है। इस लिये परमात्मासे इस मन्त्रोंम अनन्त सामर्थ्यकी पार्थनाकी-गई है।

> स्रुत इन्द्रीय विष्णवे सोमः कुछशे अक्षरत्। मर्धुमाँ अस्तु वायवे ॥ ३॥

सुतः । इंद्राय । विष्णवे । सोर्मः । कुलशे । अक्षरत् । मर्धुऽ-मान् । अस्तु । वायवे ॥३॥

पदार्थः—हे जगदीश्वर ! ( सुतः सोमः ) साधनैः सिद्धः सौम्यख्यभावः ( इन्द्राय ) ज्ञानयोगिने ( ावष्णवे ) बहुज्यापन्काय ( वायवे ) कर्मयोगिने ( मधुमान् अस्तु ) सशीलमाधुर्यादि-भावप्रदातास्तु । अथ च ( कलशे ) तेषामन्तःकरणेषु ( अक्ष-रत् ) निरन्तरं प्रवाहितो भवतु ॥

पदार्थ —हे परमात्मन् ! (स्रुतः सोषः ) साधनोंसे सिद्ध किया-हुआ सौम्यस्वभाव (इन्द्राय ) ज्ञानयोगीके छिये (विष्णवे ) जी वहु- व्यापक है (वायवे) कर्मयोगीके छिये (मधुमाँ अस्तु) सुशीखतायुक्त-माधुर्यादि भावोंको देने वाछा हो। और (कछशे) उनके अन्तःकरणोंमें (अक्षरत् सदैव प्रवाहित होता रहे।

भावार्थ — इस मन्त्रमें परमात्माने सर्वोपिर बीळकी शिक्षा दी है-कि हे पुरुषो ! तुम अपने अन्तः करणको शुद्ध बनाओ ताके तुपारा अन्तः-करण भृत्यादि धर्मके ळक्षणोंको धारण करके राजधर्मके धारणके योग्य बने ।

> पुते अंसृग्रमाञ्चावोऽति ब्हरांसि बुभ्रवः । सोमां ऋतस्य धारंया ॥ ४ ॥

ष्ते । असृष्यं । आशर्वः।अति । ब्हरांसि । बभ्रवः । सोमाः। ऋतस्यं । धारया ॥४॥

पदार्थः—(एते) इमे (सोमाः) सौम्यस्वभावाः (बभ्रवः) ये दृढाः सन्ति ते (ऋतस्य) सत्यतायाः (धारया) धाराभिः (अतिब्हरांसि) राक्षसानतिक्रमन्तः (आश्रवः) येऽत्यन्त-तेजस्विनः सन्ति, हे परमेश्वर! तान् लं (असुप्रम्) उत्पादय।

पदार्थ — ( पते ) ये ( सोमाः ) सौम्यस्वभाव ( वश्चवः ) जो-दृद्धता युक्त हैं वे (ऋतस्य ) सचाईकी ( धारया ) धारासे ( आतिव्ह-रांसि ) राक्षसोंको आतिक्रमण करते हुए (आश्चवः ) जो अत्यन्त तेजस्वी-हैं हे परमात्मन् ! आप ( अस्त्रम् ) उनको उत्पन्न करें ।

भावार्थ -- परमात्मा उपदेश करता है कि राजधर्मानुयायी पुरुषो । हम लोग उम्र स्वभावको बनाओ ताके दुष्ट दस्यु और राक्षस हम्हारे रोद्र स्वभावसे स्वभात होकर कोई अनाचार न फैला सकें।

इन्द्रं वर्धतो अप्तरः कृष्वतो विश्वमार्थं। अपन्नतो अर्राव्णः॥५॥

इन्द्रं।वर्धतः। अप्रतुरः। कृष्वतः विश्वं। अपि । अप्रः व्रतः। अराव्णः॥५॥

यदार्थः — (इन्द्रं वर्धन्तः ) श्र्रमहत्वं वर्धयन् तथा तत् (अप्तुरः) गलां (कृष्वन्तः) कुर्वन् (अराज्णः) समस्तान् शत्रून् (अपन्नन्तः ) नाशयन् (विश्वं ) सर्वविषं (आर्यम् ) आर्यलं-ददातु ।

पदार्थ — (इन्द्रं) श्रुस्वीरके महत्वको (वर्धन्तः) बहाते हुए और उसको (अप्तुरः) गतिशीळ (कृष्यन्तः) करते हुए और (अराज्यः) सब श्रुओंको (अप्रान्तः) नाग्र करते हुए (विश्व) सब प्रकारके (आर्थ) आर्थत्वको दें।

भावार्थ — परमात्मामे पार्थना है कि परमात्मा श्रेष्ठस्वभावका प्रदान करे, ताके आर्थताको धारण करके दुरुप राजधर्मका शासन करे।

> सुता अनु स्वमा रजोऽभ्यंपीति बुभर्वः । इंद्रं गच्छैत इंदंवः ॥६॥

सुताः । अर्नु । स्व । आ । रजः । अभि । अर्पेति । बभ्रवः । इंद्रै । गच्छेतः । इदंवः ॥६॥

पदार्थः—( सुताः ) संस्कृतास्तथा ( स्त्रं रजः ) स्त्रकीयं स्थानं ( भागच्छन्तः ) प्राप्तवन्तः ( इन्द्रं ) परमात्मानं प्राप्य ( इन्दयः ) ये प्रकाशस्त्ररूपसंकल्पाः ( बभ्रयः ) स्थिराः सन्ति ते ( अन्वभ्यषेन्ति ) परमात्मानं प्राप्तुवन्ति ।

पदार्थ--( सुताः ) संस्कार किये हुए और ( स्वं) अपने ( रक्षः) स्थानको ( आगच्छन्तः ) प्राप्त होते हुए ( इन्द्रं ) परमारंपाको पाप्त होकरं ( इन्द्रवः ) प्रकाशस्वरूपसंकलप ( वभ्रवः) जो स्थिर हैं वे (अन्वभ्यविन्ति) परमारंपाको प्राप्त होते हैं ।

भावार्थ-- नो छोग अपनी चित्तरित्तियोंको निर्मछ करते हैं वे एक मकारसे व्यवसायात्मक बुद्धिको बनाते हैं। अथवा यों कहो कि तदा "द्रष्टुः स्वरूपे ऽविस्थानम्" यो १ । ३ । इस योगसूत्रमें वर्णित- किये हुए आत्मस्त्रक्षे स्थिति पाकर शुद्ध होते हैं। चित्तराचि, सैकरूप- ये पर्याय शब्द हैं। परमात्माने इस मन्त्रमें इस बातका उपदेश किया है- कि है मनुष्यो ! आप शुद्ध सैकरूप होकर मेरी और आये।

अया पवस्व धारंया यया सूर्यमरोचयः । हिन्वानो मार्नुषीरपः ॥७॥

अया । पुनुस्त । धार्रया । यया । सूर्य । अरीचयः । हिन्दानः । मार्नुषीः । अपः ।

पदार्थः -- हे जगदीशं! भवान् ( अया धारया ) तेनु प्रकाशेन प्रकाशयन् (यया) येन (सूर्यमरोज्यः) सुर्यप्रकाशयति मां प्रकाशयतु । अथ च ( मानुषीः) मनुष्याणां (अपः) कर्माणि (हिन्वानः) यथायोग्यं प्रेरयन् ( प्रवस्त्र ) मौ प्रवित्रयतु ।

पदार्थ---हे परमास्मन्! आप ( अथा ) उस ( धारवा ) मकाश्व-

से प्रकाशित करते हुए (यया) जिससे (सूर्यभरोचयः) सूर्यको आप प्रकाशित करते हैं, उससे मुझे भी प्रकाशित की जिये। और (मानुषीः) मनुष्योंकं (अपः) कर्षोकी (हिन्दानः) यथायोग्य मेरणा करते हुए (पत्रस्त्र) आप इमको पवित्र करें।

> अर्युक्त सर् एतेशुं पर्वमानो मनाविध । अन्तारिक्षेण यात्तवे ॥८॥

अर्युक्त । सूरंः । एतशं । पर्वमानः । मनौ । अधि । अंतरिक्षेण । यात्तवे ॥८॥

पदार्थः—( पवमानः ) सर्वपावकः परमात्मा (मनावधि) यः खलु नराधिपोस्ति स ईश्वरः ( अन्तरिक्षेण ) अविज्ञेयमार्गेण ( यातवे ) गन्तुं (सूरः) सरतीति सूरः योऽन्तरिक्षेण मार्गेण-गतिं करोति ( एतशं ) एतादृशशक्तिविशेषं सूर्यम् ( अयुक्त ) याजयति ।

पदार्थ--( पवमानः ) सबको पावित्र करने वाळा परमात्मा ( मनाविषे ) जो मनुष्यमात्रका स्वामी है, वह ( अन्तिरिक्षेण ) अन्तिरिक्ष-मार्ग द्वारा ( यातेवे ) जानेके ळिये (सूरः ) जो अन्तिरिक्ष मार्गसे गयन-करता है (एतशं) ऐसे शक्ति सम्पन्न सूर्वको (अयुक्त) जो इता है।

भावार्थ -- परमात्वाने अपने सामध्यसे अनम्त शक्तिजल्पन किये हैं।

. वृत त्या हरितो दश् सूरी अयुक्त यातवे । इन्दुरिन्द्र इति बुवन् ॥९॥

उत । त्याः । इस्तिः । दशै । सूर्रः । अयुक्त । यातिवे । इन्दुः । इन्द्रः । इति । ब्रुवन् ॥९॥

पदार्थः—(उत)अपिच (इन्द्रः) उनित्त प्रमातिशयेन प्रसन्नं करोतीतिइन्द्रः सर्वीह्रादकः ( इन्द्रः) सम्पूर्णेश्वयेयुक्तः परमात्मा (इति) उक्तनामाभिः ( ब्रुवन् ) कथनं कुर्वन् यः पुरुषः (यातवे) स्वीयशारीरिकयात्राये (त्याः) ताः (हरितः) पाप नाशिनीः ( दशः) दश-विधाः ( सूरः ) वृत्तीः (अयुक्तः) योजयित स परमानन्दतां याति ।

पदार्थ——(उत और (इन्दुः) जो पुरुष अपने पेमसे सब पुरुषांके हृत्यों को हिनम्ब करे उसका नाम यहाँ इन्दु है (इन्द्रः) जो सर्वपेश्वर्य पुक्त परमात्मा है (इति) उसको ऐसे नामोंसे (बुवन्) कथनकरता हुआ जो पुरुष (यातवे) अपनी झारीरिक यात्राके छिये (त्याः) उन (इरितः) पापको नष्टकर नेवाछी (दशसूरः) दश प्रकारकी हित्तयों को (अयुक्त) जोड़ता है वह परमानन्दको प्राप्त होता है।

भावार्थ — जो पुरुष अपनी इन्द्रियहत्तियोंको सब ओरसे इटा कर एक परमात्मामें छगाते हैं वे परमानन्दको माप्त होते हैं। इस मन्त्रमें परमात्माने इन्द्रियहत्तियोंको रोक कर ईश्वरमें छगानेका उपदेश किया है। इसका नाम ईश्वरयोग है "पराख्यिखानि उयत्गात् स्वयम्भू तस्मात् पराङ्प्यति नान्तरात्मन्" परमात्माने इन्द्रियोंको वहिर्द्वती बनाया है इसि चे वे बाहरकी ओर जाती हैं। इनके रोकनेका उपाय एक मन्त्रमें बत्ताया है।

परीतो वायेव सुतं गिरु इन्द्रांय मस्परम् । अन्यो वारेषु सिञ्चत ॥१०॥३१॥

परि । इतः । वायवे । सुतं । गिरः । इन्द्रांष । मृत्सरं । अन्यः । वरिषु । सिंचत ॥१०॥

पदार्थः—( गिरः ) हे स्तोतारी जनाः! भवन्तः (इन्द्राय ) कर्मयोगिने तथा (वायवे ) ज्ञानयोगिने (इतः ) कर्भभूमौ (मत्सरं सुतं ) आह्वः पत्नकं शीलं वर्षयन्तु । तथा (वारेषु ) समस्त- धरणीयपदार्थेषु ( अदयः परिषिचत ) परितोरक्षावृष्टिं कुर्वन्तु ।

पदार्थं — (गिरः) हे स्ताता छोगो। आप (इन्द्राय) कर्मयोगी-के जिये और (नायने) ज्ञानयोगीके छिये (इतः) इस कर्मभूमिषे (मत्सरं) आहादकनक (सुतं) शीलकी दृष्टि करें। और (नारेषु) सब नरणीय-पदार्थोमें (अन्यः) रक्षाकी (परिष्चित ) सब ओरस दृष्टि करें।

भावार्थ -- परवास्पा उपदेश करता है कि वेदवेशा छोग ज्ञान योग तथा कर्पयोगका उपदेश करते हैं वे मानों अमृतकी दृष्टिसे अकर्पण्यता-इत्य मृत्युसे सत छोगोंका पुनरुज्जीवन करते हैं।

> पर्वमान विदा र्यिमस्मभ्यं सोम दुष्टरंम् । यो दृणाशो वनुष्यता ॥११॥ । विदाः । रयि । असाभ्यं । सोम । उस्त्यं ।

पर्वमान । विदाः । रृयिं । असमभ्यं । सोम् । दुस्तरं । यः । दुः इनशः । वनुष्यता ॥११॥

पदार्थः-( पत्रमान ) पात्रतः हे परमारमन् ! ( सोम )

हे सौम्यखभाव ! भवान् ( अस्मभ्यं ) असम्यम् तं (र्श्वं) धनं ( विदाः ) ददातु ( यः ) यत् (वनुष्यता) शत्रुभिः (दृणादाः ) अजेयम् तथा ( दुष्टरम् ) दुष्प्राप्यमस्ति ।

पद्धि—(पवमान) हे सबको पवित्र करने वाळे परमात्मन्! (सोम) हे सौम्यह्वभाव!(अस्मम्यं) हमारे लिये उस (र्रायं) धनको (विदाः) दें (यः) जो (वनुष्यता) शत्रुओंसे (द्णाशः) अजेय है (दृष्ट्रम्) और अमाप्य है।

भावार्थ--इस मन्त्रमें परवात्माने उस अलभ्य लाभका उपदेश किया है जो ज्ञान विज्ञान रूपी धन है। ज्ञान विज्ञान रूप धनको कोई-पुरुष बलात्कारसे छीन वा जुरा नहीं सक्ता। इसी लिये कहा है कि है-वेदालुयायियो ! आप उक्त धनका संवय करें।

> अभ्यंषे सहस्रिणं र्यिं गोर्मन्तमृश्विनंम् । अभि वार्जमुत श्रवंः ॥१२॥

अभि । अर्ष । सुद्दाक्षिण । रुपि । गोऽमैतं । अश्विन । अभि । वार्जम् । उत । श्रवः ॥१२॥

पदार्थः - हे जगदीश्वर ! भवान् (सहस्रिणं रियं) बहुविधानि धनानि यानि (गोमंतं) भूमिहिरण्यादियुतानि तथा (अश्विनम्) नानाविधवाहनपरिपूर्णानि अथ च (बाजम्) बलयुक्तानि (उत् ) अथच (अषः) यशोरूपाणि तानि (अश्यषे) असम्यं ददात् ।

पृत्यार्थ--हे परमास्मन्! आप (सहस्निणम् रियम्) अनन्तप्रका रके पनोंको जो (गोमत्) अनेक प्रकारकी भूमि हिरण्यादि युक्त है तथा-(अश्विनम्) जो विविध यानों से परिपूर्ण है और जो (बाजम्) बळ्ळप-(जत) और (अवः) यश्वोरूप है उसको (अभ्यर्ष) आप इमको हैं। भावार्थ--- इस मन्त्रमें परमात्मान अनन्त प्रकारके धनोंकी उप-छव्यिका उपदेश किया है।

> सोमी देवो न सूर्योऽद्रिभिः पवते सुतः । दर्यानः कलशे रसम ॥१३॥

सोर्मः । देवः । न । सूर्यः । अद्विऽभिः । पुवते । सुतः । दथानः । कलशे । रसं ।

पदार्थः — (सोमः) सूते चराचरं जगिदति सोमः समस्त-विश्वविधाता (देवः) दिव्यगुणसम्पन्नः ईश्वरः (सूर्यः न) सूर्ये इव (अद्विभिः) स्वकीयशक्तिभिः (पवते) पवित्रयति। तथा यः (स्रतः) स्वयंतिद्धः परमात्मा (कलशे) अखिलपदार्थेषु (रसं) आनन्दं (दधानः) धारयति।

पदार्थ--(सोमः) सब संसारको उत्पन्न करनेवाळा (देवः) दिव्यस्वरूप (सूर्यः न) सूर्यके समान (आद्गिमः) अपनी शक्तियाँसि (पवते) पवित्र करता है। और (सुतः) स्वतःशिद्ध परमात्मा जो (कछको) प्रत्येक पदार्थमें (रसं) रसको (दथानः) धारण कराता है।

भावार्थ — परमात्मदेवडी पत्येक पदार्थमें रसको उत्पन्न करता-है। और वही अपनी शक्तियोंसे सबको पवित्र करता है।

> पुते घामान्यायी शुका ऋतस्य घारेया । वाजं गोर्मन्तमक्षरन् ॥१४॥

प्ते । धार्मानि । आर्यो । शुकाः । ऋतस्य । धारया ।

वार्जमः । गोऽमैतं । अक्षर्नः ॥ १४ ॥

्रपदार्थः — (एते शुकाः) प्रागुक्तशीलस्वभावः पः मेश्वरः यः (ऋतस्य धारया) सत्यधाराभिः ( वाजम् ) बलं तथा ( गोमंतं ) ऐश्वर्य ( अक्षरन् ) वर्षयते स इश्वरः ( आर्या ) आर्यपुरुषाणां ( धामानि ) स्थानरूपोऽवगन्तव्यः ।

पदार्थ — 'एते छुकाः) पूर्वोक्त शीळस्वभाव जो (ऋतस्य धारया) सचाईकी धाराओंसे ( वाजम् ) वलको और (गोमंत्तं) ऐर्श्वर्यको (अक्षरन् वरनाते हैं वे (आर्या) आर्यपुरुषोंके (धामानि) स्थान समझने चाहिये।

भावार्थ — परमात्मा उपदेश करता है कि श्रेष्ठपुरुषोंकी स्थिति-का हेतु एकमात्र श्रुभस्त्रभाव वा शीलही समझना चाहिये। अर्थ त् श्रुभ-श्रीलसे ही उनकी हड़ता और उनका आर्थत्व बना रहता है। इस किये शीलको सम्पादन करना आर्थोंका परम कर्तन्य है।

> सुता इन्द्रीय वृज्ञिणु सोमीसो दध्यांशिरः । पुवित्रमत्यक्षरन् ॥१५॥३२॥

सुताः । इद्रोय । वृज्ञिणे । सोमासः । दिघिऽआशिरः । पुवित्रै । अति । अक्षरुन् ॥ १५ ॥

पदार्थः-(स्रुताः सोमासः) स्वयंसिद्धः परमात्मा (अतिपवित्रं-दध्याशिरः ) यः सर्वोपरि पवित्रताधिकरणः स परमेश्वरः ( इन्द्राय विज्ञणे ) कर्मयोगिपुरुषेभ्यः (अक्षरन्) परमानन्दस्य वृष्टिं करोति।

पदार्थ-(सुताः सोगासः) स्वयं िद्ध परमात्मा (अतिपवित्र-दध्याधिरः) जो सर्वोपरि पवित्रताका अधिकरण है वह (इन्द्राय विज्ञणे) कर्मयोगी पुरुषके बिये (अक्षरन्) परमानम्दकी दृष्टि करता है।

भावार्थ--परवात्मा कर्षयोगी पुरुषके छिये आनम्दकी हृष्टि

करता है। इसका तात्पर्य यह है कि उद्योगी पुरुषोंके लिये परमास्थान सर्देव आनन्दका प्रदान करता है। यद्यपि परमात्माका आनन्द सबके-सिन्निहित है तथापि उसके आनन्दको उद्योगी कर्मयोगी ही लाभ कर-सक्ते हैं। इस अपूर्वताका इस मन्त्रमें उपदेश किया गया है।

> प्र सोम् मधुमत्तमो राये अर्ष प्वित्र आ। मदो यो देववीर्तमः॥१६॥

प्र । सोम् । मर्थुमत्ऽतमः । राये । अर्ष् । पृवित्रे । आ । मर्दः । यः । देवऽवीतंमः ॥ १६ ॥

पदार्थः — ( सोम ) हे जगाज्ञयन्तः ! भावत्कः (यः) यः ( मदः ) रसः ( मधुमत्तमः ) अतिस्वादुरस्ति, तथा ( देववीतमः ) दिव्यस्वरूपस्तं रसं ( राये ) असादैश्वर्याय ( पवित्रे ) शुद्धान्तः करणेषु ( प्रार्थ ) प्रापय ।

पदार्थ—(माप) हे परमेश्वर! आपका (यः) जो (मदः) रस (मधुपत्तमः) अत्यन्त स्वादु तथा (देववीतमः) दिव्यस्वरूप है उसको (राये) हमारे ऐश्वयंक लिये (पवित्र) पवित्रास्तःकरणों में (प्रार्थ) माप्त कराहये।

भावार्थ--जो पुरुष परमात्माके आनन्दका अनुसन्धान करते-हैं अर्थात परमात्माको ध्येय बनाकर उसके आह्ळादसे आह्ळादित-होते हैं वे सब प्रकारस अध्युदयके पात्र होते हैं।

> तमी मुजन्त्यायको हीर नदीषु वाजिनम् । इन्टामिन्द्राय मत्सरम् ॥१७॥

तं । ईमिति । मृज्ति । आयवः । हरिं । नदीषु । वाजिनं । इंदुं । इंद्रीय । मत्सरं ॥ १७ ॥

पदार्थः—(तं हरिं) पूर्वोक्तगुणसम्पन्नं (इंदुं) स्वप्रेम्णाईकारकम् अथच (इन्द्राय मत्सरं) कमयोगिनामाह्णादकारकं (ई, बाजिनं) समृद्धिषु बलखरूपं तथा (नदीषु) समस्ताम्युदयेषु (आयवः) मनुष्याः (मृजन्ति) अविद्यारूपजवनिकामुत्पाटय बुद्धिविषयं कुर्वन्ति।

पदार्थ-—(तं, हरिं) उक्त ग्रुणसम्पन्न परमात्माका (इंदुं) जो सबको अपने नेमसे आदिंत करने वाळा है और (इन्दाय मत्सरम्) कर्मयोगीके ळिये आहादको उत्पन्न करने वाळा है (ई वाजिनम्) बळ-स्वरूपको समृद्धियोंमें (नदीष्ठ) सम्पूर्ण अभ्युदयोंमें (आयवः) मनुष्य-छोग (मृजंति) अविद्याके परदेको हटा कर बुद्धिविषय बनाते हैं।

भावार्थ--परमात्मा उपदेश करते हैं कि जो छोग आवरण-को दूर करके परमात्माका साक्षात्कार करते हैं, वे सब प्रकारके अभ्यु-दर्योको प्राप्त होते हैं।

आ पंवस्त्र हिरंण्यत्रदश्वांवत्सोम वीरवंत् । वाजं गोर्मन्तमा भरं ॥१८॥ आ । पवस्व । हिरंण्यऽवत् । अश्वंऽवत् । सोम् । वीरऽवंत् ।

वाजं । गोऽमंतं । आ । भरु ॥ १८ ॥

पदार्थः—( सोम ) हे परमात्मन् ! भवान् ( आपवस्त ) अस्मान् परितः पवित्रयतु। भवान् ( हिरण्यवत् ) समस्तैश्वर्यवानिस्ति

अथ च । अश्वावत् ) सर्वशक्तिसम्पन्नोस्ति ( वीरवत् ) विविधवी-रस्त्राम्यस्ति लम् मां (गोमंतं वाजं) ज्ञानस्यैश्वयेंण (आभर) परिपूरय ।

पद्धि—हे परमात्मन् ! आप ( आपवस्व ) इमके। सब ओरसे पवित्र करें । आप ( हिरण्यवन् ) सबनकारके ऐश्वर्य वाळे हैं ( अश्वावन् ) सर्वशक्तिमम्पन्न हैं ( वीरवत् ) विविध प्रकारके वीरोंके स्वामी हैं । आप इमको ( गोमंत वाजं ) ज्ञानके ऐश्वर्यसे ( आभर ) भरपूर कारेये ।

भावार्थ--जो कोग परमात्मपरायण होते हैं उनको परमात्मा ज्ञान विज्ञानादि अनन्त प्रकारके ऐश्वर्यसे परिपूर्ण करता है।

> परि वाजे न वाजयुमन्यो वोरंषु सित्रत । इन्द्राय मधुमत्तमम् ॥१९॥

परि'। वाजे । न । वाजुऽयुं । अव्यः । वरिषु । सिंचत् । इंद्रांय । मर्श्वमत्ऽतमं ॥१९॥

पदार्थः -- हे जगदीश्वर! (इंद्राय) कर्मयोगिने ( मधु-मत्तमं) सवोत्कृष्टमाधुर्य (पिर विंचत) सिंचय। (अब्यः) सर्वरक्ष-को भवान् (वारेषु) वरणीयपदार्थेषु (वाजयुं न) वार इव (वाजे) संग्रामे रक्षां करोतु।

पदार्थ--हे परमात्मन् ! ( !द्राय ) कर्मयोगीके क्रिये ( मधु-मत्तमम् ) सर्वोपिर माधुर्यको (पिरिपिंश्चत ) सिंचन करें (अब्य: ) सबको रक्षा करने वाळे आप ( वारेषु ) वरणीय पदार्थों में ( वाजधुं न ) वीरोंके समान ( वाजे ) युद्धमें रक्षा करें ।

भावार्थ-परमात्मा उपदेश करते हैं कि जो छोग कर्मयोगी और उद्योगी बनकर अपने छक्ष्यकी पृतिमें कटिबद्ध रहते हैं परमात्मा वीरोंके समान उनकी रक्षा करता है। कृविं मृजन्ति मर्ज्यं धीभिविंशां अवस्थवः।

वृषा कनिक्रदर्षति ॥२०॥३३॥

कविं । मुजाति । मर्ज्ये । धीभिः । विप्राः। अवस्यवः । वृषां । कनिकत् । अर्षति ।

पदार्थः—( अवस्यवः ) रक्षाकर्तारः ( विपाः ) मेधाविनः ( धीभिः ) बुद्धा ( मर्ज्यं ) शुद्धस्तरूपं तथा ( किविं ) सर्वज्ञं परमात्मानं ( मृजन्ति )ध्यानविषयं कुर्वंति । स परमात्मा ( वृषा ) अभिलाषपूरकः एवंमूतः परमेश्वरः ( किनिकत ) वेदवाणीं प्रददत ( क्षरति ) आमोदस्य वृष्टिं करोति ।

पद्र्शि—( अवस्यवः) रक्षा करने वाळे ( विषाः ) मेथावीळोग ( धीभिः ) बुद्धिद्वारा ( मर्ज्ये ) शुद्धस्वरूप तथा ( कविं ) सर्वेज्ञ परमात्मा-को ( सृजन्ति ) ध्यानका विषय बनाते हैं वह परमात्मा ( हुषा ) जोकि कामनाओं को हुष्टी करने बाळा है एवं सूत ईश्वर ( कानेकत् ) वेदवाणी को मदान करता हुआ ( क्षरति ) आनन्दकी हुष्टि करता है,

भावार्थ — इस मंत्रमें परमात्माने इस बातका उपदेश किया है-कि जो लोग संस्कृतबुद्धि द्वारा उसका ध्यान करते हैं उनको परमात्माका साक्षात्कार होता है। इसी लिये उपनिषद्में कहा है कि " दृत्यते त्व-प्रया बुच्या सुक्ष्मया सुक्ष्मदिशिभिः" कि सूक्ष्मदिशों लोग सूक्ष्मबुद्धि द्वारा उसके साक्षात्कारको प्राप्त होते हैं।

> वृषंणं धीभिरृप्तुरं सोर्ममृतस्य धारंयाः। मती विपाः सर्मस्वरन् ॥२०॥

वृषणं । घीभिः । अप्ऽतुरं । सोमं । ऋतस्यं । घारया ।

मती । विप्राः । सं । अस्वरन् ॥२१॥

पढार्थः-( विप्राः ) बुद्धिमन्तः पुरुषाः ( वृषणं ) कामना-वर्षकं ( सोमं ) परमात्मानं (धीभिः शुद्धबुद्धा ( मती ) स्तुत्या तथा (ऋतस्य धारया) सत्यधारणतया (समस्वरन्) बुद्धि-

विषयं कुर्वति

पढार्थ--( विषा: ) मेधावीजन ( द्वपणं ) कामनाओं की दृष्टि-कराने वाळे (सोमं) परमात्माको (धीभिः) शुद्धबुद्धि द्वारा (मती) स्तातिसे तथा (ऋतस्य धार्या) सत्यकी धारणासे (समस्वरन् ) बुद्धि-विषय करते हैं।

भावार्थ-इस मन्त्रसे परमात्माके साक्षात्कार करनेका उपदेश किया है।

पर्वस्व देवायुषगिन्द्रं गच्छतु ते मर्दः।

वायुमा रोह धर्मणा ॥२२॥

पर्वस्व । देव । आयुषक् । इंद्रं । गच्छतु । ते । मर्दः ।

वायुं। आ। रोह। धर्मणा।

पदार्थः—( देव ) हे परमैश्वर्यसम्पन्नपरमात्मन् ! भवान् मां ( पवस्व ) पवित्रयत् ( ते ) भवतः ( मदः ) आनर्नदः

( आयुषक् ) उपासकं ( इंद्रं ) कर्मयोगिनं ( गच्छतु । प्राप्नोत् । तथा भवान् (वायुं ) ज्ञानयोगिनं पुरुषं (धर्भणा ) उपास्य-

भावेन ( आरोह ) प्राप्नोत ।

पद्धि:--( देव ) हे दिव्यगुणसम्पन्न परमात्मन् ! आप ग्रुझ को (पवस्व ) पवित्र करें । (ते) आपका (मदः) परम आनन्द (आग्रुपक्) उपासक (इन्द्रं ) कर्मयोगी पुरुषको (गच्छतु ) प्राप्त हो । तथा आप (वायुं) ज्ञानयोगी पुरुषको (धर्मणा) उपास्यभावसे (आरोह ) प्राप्त हो ।

भावार्थ — जो पुरुष ज्ञानयोगी ना कमेयोगी ननकर परमात्मा-के उपासक ननते हैं परमात्मा उन्हें तद्धर्मतापत्तियोग द्वारा पतित्र करता है। अर्थात् अपने श्विष्यादिभावोंको प्रदान करके उनको ग्रुद्ध करता है।।

> पर्वमान् नि तीशसे र्यिं सीम श्रुवाय्यम् । प्रियः संमुद्रमा विश ॥२३॥

पर्वमान । नि । तोशसे । रूपिं । सोम् । श्रवाय्यं । प्रियः । समुद्रं । आ । विश ।

पदार्थः—( पवमान ) सर्वपावकपरमात्मन् ! (सोम ) सौम्यस्त्रभाव!यो भवान् (श्रवाय्यं, रियम्) दुष्टानां घनं (नितोज्ञासे) नितरां नाज्ञयति सः (प्रियः ) आनन्दप्रदस्लम् (समुद्रं ) आर्द्री-भृते भदन्तःकरणे (आविज्ञ) विराजमानो भवतु ।

पदार्थ--(पवमान) हे सबको पवित्र करने वाळे! (सोम) हे-परमात्मन ! जो आप (श्रवार्यं, रियम्) दुर्होंके धनको (नि तोजने) भक्तीभांति नष्ट करते हैं वह (प्रियः) आनन्ददाता आप (समुद्रं) आर्द्रीभृत हमारे अन्तःकरणमें (आविज्ञ) विराजमान होयँ।

भावार्थ--इस मंत्रमें परमात्माके रौद्रभावका वर्णन किया-है। जैसा कि "भयं वज्रमुद्यत" इस उपनिषद् वाक्यमें परमात्माके बजको भयरूपसे वर्णन किया गया है। इसी प्रकार यहां परमात्माका स्वरूप दुर्शके प्रति भयपद् वर्णन किया है। अपन्नन्पवसे मुर्धः ऋतुवित्सीम मत्सरः।

नुदस्वादेवयुं जनम् ॥२४॥

अपऽन्नन् । पवसे । सर्थः । कृतुऽवित् । सोम् । मृत्सुरः । नुदस्त अदेवऽयुं । जनै ॥२४॥

पदार्थः — ( सोम ) हे जगदीश्वर ! भवान् ( मत्सरः ) परमा-नन्ददाता तथा (कतुवित्) सर्वशक्तिसम्पन्नोस्ति। यो भवान् (मृधः) दुष्टान् ( अपन्नन् ) नाशयन् शिष्टान् ( पवसे ) गोपायाति स लं

पदार्थ--(सोम) हे परमेश्वर ! आप ( मत्सरः ) परम आनन्द-देने वाळे तथा (ऋतुवित्) सर्वशक्तिसम्पन्न हैं । जो आप (ग्रधः)

( अदेवयुं ) दुराचारिणं ( जनं ) रक्षःसमूहं ( नुदस्व ) नाशयतु ।

दुर्होंको (अपन्नन्) इनन करते हुए (पबसे) रक्षा करते हैं वह आप (अदेवयुं) दुष्टाचारी (जनं) राक्षससमृहको (नुदस्व) इनन कॅरिये।

भावार्थ-इस मंत्रमें भी परमात्माके रौद्ररूपका वर्णन किया-नया है।

पर्वमाना असृक्षत सोमाः शुकास इन्द्वः ।

अभि विश्वांनि काव्यां ॥२५॥३४॥

पर्वमानाः । असुक्षत् । सोमाः । शुकासः । इंदेवः । अभि । विश्वानि । काव्या ।

पदार्थः—( शुक्रासः ) यः बलवान् तथा ( इन्दवः ) दीतिमानिस्त एतादृशः (पत्रमानाः) रक्षकः (सोमाः) परमात्मा

(विश्वानि ) सम्पूर्ण (काञ्या ) वेदं (अभ्यसक्षत ) प्रकाशयति ।

पद्र्यिन् ( क्षुकासः ) जो बळवान् तथा ( इंदवः ) दीक्षिमान् है ऐसा ( पवमानाः ) रक्षा करने वाळा ( सोमाः ) परमात्मा ( विश्वानि ) सम्पूर्ण ( कान्या ) वेदको ( अभ्यसक्षत ) प्रकाशित करता है ।

भावार्थं — इस मंत्रमें इस वातका कथन है कि परमात्मा सब क्कानोंका स्रोत तथा वेदका प्रकाशक है। जैसा कि "तस्माद्यज्ञात्सर्वहुतऋचः सामानि जिज्ञिरे" इत्यादि मंत्रोंमें अन्यत्र भी वर्णन किया है कि परमा-त्मासे ऋगादि वेद उत्पन्न हुए।

पर्वमानास आशर्वः शुभा असृम्रमिन्दंवः।

न्नन्तो विख्वा अपु द्विषंः ॥२६॥

पर्वमानासः। आशाद्यः । शुभाः । असृष्यं । इंदवः । प्रंतः । विश्वाः । अपं । द्विषः ।

पदार्थः—( अपाद्देषः ) मत्सरान् ( मंतः ) नाशयन् ( पवमानासः ) देशपीवतारः शूरवीरादयः ( आशवः ) अति-शीघकारिणः ( शुभाः ) सुन्दराङ्गाः ( इन्दवः ) ऐश्वर्यशास्त्रिनः

( विश्वाः अस्रृंग्रं ) सर्वविधैश्वर्याणि उत्पादयंति ।

पदार्थ--(अपद्धिषः) अनुचित द्वेषियोंको ( प्रंतः ) नाम करते-हुए (पवमानासः ) देशको पवित्र करने वाळे श्र्रवीर (आश्रवः) अतिशोग्रता करने वाळे (श्रुआः ) सुन्दर ( इन्दवः ) ऐश्वर्यशाळी (वि

श्वाः अस्तर्य ) सब मकारके ऐश्वर्योंको उत्पन्न करते हैं।

भावार्थ---प्रभात्मा उपदेश करता है। के जो श्रुप्वीर अन्यायकारी हुष्टोंको दमन करते हैं वे देशके छिये अनन्त प्रकारके ऐश्वर्यको उत्पन्न करते हैं।

> पर्वमाना दिवस्पर्यन्तरिक्षादसृक्षत । पृथिन्या अघि सानीव ॥२७॥

पर्वमानाः। दिवः। परि । अंतरिक्षात् । असृक्षुत् । पृथिव्याः । अधि । सानिव ॥ २७ ॥

पदार्थः — शूगदयः (दिवस्पिरे) चुलोकादुपिरे (अंतिरिक्षात्) अंतिरिक्षतः तथा (पृथिव्याः अधि) पृथ्वीलोकस्य मध्ये ( सा-निव ) शौर्येण सर्वापिर विराजते ते वीराः ( पवमानाः ) खयं पवित्रीभूय ( अस्थ्रत ) शुभगुणमुत्पादयन्ति ।

पदार्थ — जो शुरतीर (दिवस्परि) द्युद्धोकसे ऊपर (अंतिरक्षात्) अंतिरिक्ष और (पृथिच्याः अधि) पृथिवी लोकके बीचमें (सानिते) शुर बीरताथमेंसे सर्वोपरि होकर विराजमान हैं वे (पवमानाः / स्वयं पवित्र होकर (असक्षत) शुभगुणोंको उत्पन्न करते हैं।

भावार्थ — परमात्मा उपदेश करते हैं कि हे पुरुषो ! तुम अपने शुर बीरतादि धर्मोंसे इस संसारके उच्च शिखर पर विराजनान होकर सबकी रक्षा करो।

> युनानः सोम् धार्येन्दो विश्वा अप् सिर्धः । जुहि रक्षांसि सुकतो ॥२८॥

पुनानः । सोम् । धारया । इदो इति । विश्वाः । अपं ।

सिर्धः । जुहि । रक्षांसि । सुकृतो इति सुऽक्रतो ॥२८॥

पदार्थः -- (सोम) हे सौम्यखभाव विद्यत् ! भवात् (धारया) अमोदवृष्ट्या (पुनानः) पवित्रयत् (विश्वा अपिक्रियः) समस्तान् धर्मविरोधिनः (रक्षांसि) राक्षसान् (जिहि) नाशयतु (इंदो) हे प्रकाशस्त्ररूप ! (सुक्रतो) हे यज्ञस्त्ररूप !

भवान् अनाचारिनाशं करोतु ।

पदार्थ — हे सौम्य स्वभाव वाळे विद्वन् ! आप (धारया) आनन्दकी दृष्टिसे (पुनानः ) हमको पवित्र करते हुए (विश्वा अप-स्निधः) सम्पूर्ण धर्म विरोधियोंका (जिहि) नाज करो (रक्षांसि) जो राक्षस शुभ कर्मोंका नाजक है। हे सुकतो! अनावारियोंका नाज करो।।

भावार्थ —भीरवीरतादि गुणनम्पन श्रावीर दूराचारी राक्षसों-का नाम करके देशमें सदाचार प्रचार करता है।।

> अपुष्ठन्त्सोम रक्षसोऽभ्यंषे किनिकदत्। द्युमन्तं शुष्ममुत्तमम् ॥२९॥

अपुरम् । सोम् । रक्षसं । अभि । अर्ष् । किनकदत्। द्युरमंति । शुब्में । उत्रुतमं ॥२९॥

पदार्थः—( सोम ) हे सौम्यस्वभाव ! भवान् ( रक्षसः ) राक्षसानां ( अपमन् ) नाशं कुर्वन् ( कनिकदत् )तथा श्रूरताया-उपदेशं कुर्वन् ( उत्तमं ) सर्वोत्कृष्टं ( युमन्तं ) दीतिमन्तं ( श्रुप्तं ) बलं ( अभ्यर्ष ) अस्मभ्यं ददातु ॥

पद्रार्थ--( सोम ) हे सौम्यगुणमम्पन्न विद्वन् ! आप ( रक्षसः ) राक्षसोंका ( अपन्नन् ) नाज करते हुए ( कानिकदत् ) और श्रुरवीरताका खपदेश करते हुए ( जनमं ) उत्तम ( खुमंत ) दीप्ति बाला ( शुष्मं ) बछ ( अभ्यर्ष ) हमको दें ॥

भावार्थ--जिस देशमें सीम्यस्वभाव युक्त श्र वीर उत्पन्न-होते हैं, उस देशमें सर्वोपिर वल और एश्वर्य उत्पन्न होता है। तात्पर्य-यह है कि एश्वर्य उत्पन्न करनेके लिये धीरवीरवादि गुणाका धारण करना अत्यावस्थक है।। अस्मे वसूनि धारण सोमं दिव्यानि पार्थिना । इन्दो विख्वीनि वार्यी ॥३०॥३५॥

अस्मे इति । बस्नेनि । धार्य । सोमे । दिव्यानि । पार्थिषा । इन्दो इति । विश्वनि । वार्यो ॥३०॥३५॥

पदार्थः—(इन्दो) हे समस्तगुणसम्पन्न ! (सोम) परमात्मन् ! भवान् (दिव्यानि) दिविभवानि (पार्थिवा) पृथिवी-स्थानि (विश्वानि वसूनि) समस्तरत्नानि (वार्या) यानि वरणी-यानि तानि (अस्मे) अस्मभ्यं (धारय) वितरत्व॥

पदार्थ——(इंदो) हे ज्ञान विज्ञानादि गुणसम्पन्न विद्वन् ! (सोम) हे परमात्मन् ! आप (पार्थिवा) पृथिवी सम्बन्धी (दिन्यानि) तथा छुछोक सम्बन्धी (विश्वानि वसूनि) सब रत्न (वार्षा) जो वरण करने योग्य हैं, उनको (अस्में ) हमारे छिये (धारय) धारण कराइये ॥

भावार्थ-परवात्माने इस मन्त्रमें इस बातका उपदेश किया है कि जो जोग सीम्य स्वभाव युक्त शूखीरीके अनुयायी होकर देशका परिवाजन-करते हैं, वे नाना प्रकारके रजोंको धारण करके ऐश्वर्यशाजी होते हैं ॥

इति त्रिषष्ठितमं सूक्तं पंचात्रिंशो वर्गश्च समाप्तः॥

यह ६३वां सूक्त और ३५वां वर्ग समात हुआ।

अथ त्रिंश द्वस्य चतुःषष्टितमस्य सक्तस्य-

१—३० काश्यप ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता छन्दः—१,३,४,७,१२,१३,१५,१७,१८,२२, २४,२६, गायत्री २,५,६,८-१११४,१६,२०, २३,२५,२९ निचृद्गायत्री।१८,२१,२७,२८ विराद्गायत्री । ३० यवमध्या गायत्री ॥ षद्जः स्वरः ॥

, अथ परमात्मनोगुणा वर्ष्यन्ते ॥

अब करमात्माके गुणींका वर्णन करते हैं।।

वृषां सोम द्युमाँ असि वृषां देव वृषेत्रतः । वृषा धर्माणि दिधेषे ॥१॥

वृषा । सोम । द्युऽमान् । असि । वृषां । देवु । वृष्ऽत्रतः ।

वृषां । धर्माणि । दिधषे ॥१॥

पद्रार्थः — (सोम) हे परमात्मन् ! लम् (चुमानांसे) दीति-मानसि । तथा ( वृषा ) समस्ताभीष्टर्वषकोति । तथापासकानां-हृदयानि (वृषा) स्नेहेन सिश्चासि । (देव ) हे दिन्यगुणसम्पन्न ! भवान् (वृषन्नतः ) आनन्दवर्षणशीलं द्दाति । (वृषा धर्माणि दिषषे ) तथा वर्षणशीलधर्मधारकोस्ति ॥

पदार्थ — (सोम) हे सौध्यस्त्रभाव परमात्मन्! (खुमान्) आप-दीप्तिमान् असि) हैं (ब्रुचा) तथा सब काम्ब्रुवाओं की वर्षा करने वास्टेहैं। (देव) हे देव ! आप ( हपन्नतः ) अर्थात् आनन्दकी दृष्टिरूप जील-की धारण किये हुए हैं। तथा उपासकोंके हृदयोंको ( हुणा ) स्नेहसे-सिश्चन करते हैं, ( हुणा धर्माणि दिष्षे ) और वर्षण जील धर्मीको धारण किये हुए हैं।।

भावार्थ — हे परमात्मन! आप नित्य छुद्ध बुद्ध बुद्ध बुद्ध सक्त स्वभाव है। और आपकी गर्पादाने ही सब लोक लोकान्तर स्थिर हैं। आप अपनी धर्मगर्यादामें हमको भी स्थिर कीजिये॥

> वृष्णंस्ते वृष्ण्यं शवो वृषा वनं वृषा मदः । सत्यं वृषन्वृषेदंसि ॥२॥

बृष्णः । ते । बृष्ण्यं । शर्वः । वृषां । वनं । वृषां । मदः । सत्यं । वृषां । वृषां । इत् । असि ॥२॥

· पदार्थः--( वृषन् ) हे अभीष्टदायक परमात्मन् ! (वृष्णः)

वर्षणकालिस्य (ते ) तव (मदः) आनन्दः (वृषा ) वर्षकः (शवः ) बलं च (वृष्ण्यं ) वर्षणकीलं वर्तते । अथच तव

(वृषा ) वर्षणशीलं (सत्यं ) सत्यस्वरूपं (वनं ) भजनीय-मस्ति । तथा एकः ( वृषेत् ) वर्षको भवानेव ( असि ) उपा-

सनीयोस्ति ॥

पदार्थ--हे परमात्मन ! ( हुष्णः ) वर्षणशील ( ते ) आपका

( मदः ) आनन्द ( हुपा ) वर्षक है । तथा ( ते ) तुम्हारा ( श्ववः ) बक्र ( हुव्यं) वर्षणकील है । और तुम्हारा (हुपा । वर्षणकील ( सत्यं ) सत्यस्वरूप

(वनं) भजन करने योग्य है। और एकपात्र (हवेत्) वर्षक आपही (असि) उपासना करने योग्य हैं॥ भावार्थ — इस मन्त्रमें एकमात्र परवात्वाको उपास्य रूपसे वर्णन किया गया है। तात्पर्य यह है कि ईश्वरसे भिन्न सत्यादि गुणोंका थाम अन्य कोई पदार्थ नहीं है।।

> अक्वो न चंक्रदो वृषा सं गा ईन्दो समर्घतः । वि नो राये दुरो वृधि ॥३॥

अर्थः । न । चुक्ररः । वृषां । सं । गाः । इंदो इति । सं । अर्वतः । वि । नः । राये । दुरंः । वृधि ॥३॥

पदार्थः —हे जगदीश्वर ! (वृषा) चर्षको भवान् [अश्वो न] विद्युदिव [सं चक्रदः] शब्दप्रदोस्ति । (इंदो) हे परमैश्वर्यसम्पन्न !

भवान् (गाः) ज्ञानेन्द्रियाणां तथा (समर्वतः) कर्मेन्द्रियाणां (दुरः) हाराणि (राये) ऐश्वर्याय (नः) अस्मदर्थं (विवृधि) उत्पाटयत् ॥

पदार्थ — हे परमात्मन्! आप (अश्वो न ) विद्युत्के समान (संचकदः) शब्दोंके देने वाळे हैं । और (इंदो) हे परमेश्वर ! आप (गाः) हानेन्द्रियोंके (समर्वतः) और कर्मेन्द्रियोंके (दुरः) द्वारोंको (राये) ऐश्वर्यार्थ (नः) हमारे छिये (विद्योध ) स्रोळ दें ॥

भावार्थ — परमात्मा जिन पर कृपा करता है, उन पुरुषोंकी हाने-न्द्रिय तथा कमेन्द्रियकी शक्तियोंको वहीता है। तात्पर्य यह है कि उद्योगी-पुरुष वा, यों कहो कि सत्कर्मी पुरुषोंकी शक्तियोंको परमात्मा बढ़ात है। भाकसी और दुराचारियोंकी नहीं।।

> अर्सक्षत् प्र वाजिनो गृब्या सोमासो अख्वया । ड्राकासो वीर्याशर्यः ॥४॥

असृक्षत । प्र । वाजिनः । गुब्या । सोमासः । अश्वऽया । द्युकासः । वीर्ऽया । आशवः ॥शा

पदार्थः—(सोमाप्तः) सौम्यस्त्रभाववान् (वाजिनः) न्वलरूपः (अश्वया) गतिशीलस्तथा (गन्या) प्रकाशरूपः (शुकामः) ज्ञानस्वरूपः (वीरया)वीरोत्पादकः पुरुषः (आशवः) गतिशीलं परमात्मानम्पासकाः (प्रासक्षतः) उपासते ॥

पदार्थ — सोमासः ) सौम्य स्वभाव बाळा (वाजिनः ) बळ-रूप (अश्वया ) गतिशीळ तथा (गव्या ) मकाशस्वरूप (शुक्रासः ) ज्ञान-स्वरूप (वीरया ) वीरोंको उत्पन्न करने वाळा (आशवः ) गतिशीळ परमात्माको, उपासक ळोग ( मासक्षत ) अपना उपास्य बनाते हैं ॥

भावार्थ--परमात्मा उपदेश करते हैं, कि हे मनुष्यो ! तुम छोग उक्त गुणसम्बन्न परमात्माको अवना उवास्य बनाओ ॥

> शुम्भमाना ऋतायुभिर्मृज्यमाना गर्भस्त्योः । पर्वन्ते वारे अन्यये ॥५॥३६॥

शुंभमीनाः । ऋत्युऽभिः । मृज्यमीनाः । गर्भस्त्योः । पर्वन्ते । वरिं । अञ्यये ॥५⊯३६॥

पदार्थः—(शुंभमानाः) भृषणभूषकः (मृज्यमानाः) सर्वपवित्रकारी (गभस्याः) प्रकाशस्त्रस्यः (वारे) वरणीय-

पदार्थेषु ( अन्यये ) अन्ययरूपेण विराजमानः परमात्मा ( ऋता-

युभिः ) सत्यित्रयैः उपामितः ( पवन्ते ) तान्पवित्रयति ॥ ग

पद्धि—( ग्रुभमानाः ) सब भूषणींका भूषक ( मृज्यमानाः ) सबको शुद्ध करने वाळा (गभस्त्योः ) मकाश्वस्वरूप ( धारे ) वरणीय पदार्थीम ( अञ्यये ) अञ्यय रूपसे जो विराजमान है, ऐसा परमात्मा ( ऋतायुभिः ) सचाईको चाहने वाळे छोगोंसे उपासना किया हुआ परमात्मा ( पवन्ते ) जनको पवित्र करता है ॥

भावार्थ- जो लोग सत्यके अभिलाषी हैं, उनको परमात्मा सदैव पवित्र करता है। क्योंकि प्रकात्मा भक्तों पर और सत्याभिलाषियों-पर अपनी कृपा करके उनका उद्धार करता है ॥

ते विश्वां दाशुषे वसु सोमां दिव्यानि पार्थिवा । पर्वन्तामान्तरिक्ष्या ॥६॥

त । विश्वा । दाशुषे । वसुं । सोमाः । दिव्यानि । पार्थिवा । पवैतां । आ । अंतरिक्ष्या ॥६॥

पदार्थः — (ते सोमाः) प्रागुक्तगुणमम्पन्नः परमात्मा दिव्यानि ) द्युलेकभवानि (पार्थवा) प्रथिवात्स्यानि (अन्तरीक्ष्या) अंतरिक्षभवानि (विश्वा) सम्पूर्णानि (वसु) धनानि (इ।शुषे) वेदानुयायिभ्यः (आपवंतां) ददानु॥

प्रमुर्थ — ते सें। माः ) पूर्वोक्त गुणसम्पन्न परमात्मा (दिन्यानि) युक्तोकके (पार्थिवा) पृथिवी छोकके अंतरिक्ष्या) अंतरिक्ष छोकके (विश्वा) सव (वसु) भन (दाशुषे) जिज्ञासु वदानुपायियोंको (आपवर्गा) दें ॥

भावार्थ-- जो छोग ृत्यसात्वाकी आज्ञाका पास्त्रन करते हैं,-परमात्वा उनको सब मकारके एन्वर्य भदान करता है।। पर्वमानस्य विश्ववित्य ते सर्गा असृक्षत । सूर्यभ्येव न रश्मयः॥७॥

पर्वमानस्य । विश्वंऽवित्। प्र । ते । सर्गीः । असृक्षुत् । सूर्यस्यऽइव । न । रहमर्यः ॥७॥

पदार्थः—( विश्ववित ) हे संसारज्ञ परमात्मन् ! (पव-मानस्य ) सर्वपवित्रयितः (ते ) तव (सर्गाः ) सृष्टयः याः (प्रसक्षत) रचिताः सन्ति, ताः (सर्वस्येव रइमयः) रवेः किरणा इव (न) सम्प्रति शोभन्ते ॥

पदार्थ--( विश्ववित् ) हे सम्पूर्ण संसारके जानने वाळे परमा-त्मन् ! ( पवमानस्य ) सबको पवित्र करने वाळे (ते ) तुम्हारी (सर्गाः ) सृष्टियें (पासक्षत) जो रची गई हैं, वे (सूर्यस्थव) सूर्यकी (रहमयः ) किरणोंके समान (न) इस काळमें शोभाको प्राप्त होरहीं हैं॥

भावार्थ — परमात्माके कोटि कोटि ब्रह्मांड सूर्यकी रिव्मयोंके समान देदीप्यमान हो रहे हैं। तात्प्य यह है कि जिस प्रकार सूर्य अपनी रुयोतिसे अनन्त ब्रह्माण्डोंको प्रकाशित करता है, उस प्रकार अन्य भी तेजोमय ब्रह्माण्ड कोक कोकान्तरोंको प्रकाश करने वाके परमात्माकी रचनामें अनन्त हैं। इसी अभिनायमे वेदमें अन्यत्र भी कहा है कि "कोऽद्यावित्त कि मह प्रवाचत्" ह्यादि बन्त्रों में यह वर्ण व किया है कि परमात्माकी रचनाके अन्तको कौन जान सकता है। और कौन इसको पूर्ण इत्यसे कथन कर सकता है।

केृतुं कृष्वन्दिवस्परि विश्वां रूपाभ्यर्पति । समुद्रः सोम पिन्वसे ॥८॥ केतुं । कृण्वन् । दिवः । परि । विश्वा । रूपा । अभि । अर्षमि । समुद्रः । सोम । पिन्वसे ॥८॥

पदार्थः—(दिवस्परि) ग्रुलोकादुपरि (सोम) सौम्यस्वभावः परमात्मन्! (केतुं कृष्वन्) सूर्यचन्द्रौ केतुरूपौ भवता रचितौ । अथ च (विश्वा रूपा) समस्तरूपाणि (अभ्यषीस) पवित्राणि कृतानि (समुद्रः) समुद्रवन्ति रसा यस्मादिति समुद्रः यस्मा-दानन्दोपलिधः सभवान् (पिन्वस) सर्वविधेश्वयीणि मह्यं वितरति॥

पदार्थ-(सोम हे सौम्य स्वभाव परमात्मन् ! (दिवस्परि) युक्रोककं ऊपर (केतुंक्रण्वन) सूर्य तथा चन्द्रमाको आपने केतुक्रण बनाया है। और (विश्वारूपा) सम्पूर्ण रूपोंको (अभ्यषीसि) पवित्र बनाया है। (सम्रुद्धः) जिससे सब आनन्द मिळते हैं उसका नाम यहाँ सम्रुद्ध है (पिन्वसे) वह आप सब मकारकं पश्चिमोंको हमारे किये देते हैं॥

भावार्थ--परमात्माने अपनी रचनामें सूर्य तथा चन्द्रमाकी मकाशके केतु बनाकर संसारकी शोभाको बढ़ाया है। और आनन्दका सागर होने-से परमात्माका नाम समुद्र है।।

> हिन्वानो वाचेमिष्यसि पर्वमानु विर्थमिणि । अक्रान्दिवो न सूर्यः ॥९॥

हिन्वानः।वार्चं। इष्यसि। पर्वमान। विऽधर्मणि। अक्रान्। देवः। न । सूर्यः ॥९॥

पदार्थः —हे परमात्मन् ! (सूर्यः न) सूर्यं इव (देवः) भवान् प्रकाशस्त्रक्षोरित । अथच (विधर्मणि ) सर्वाधिकरणानि (अक्रान्) अतिक्राम्यासे (पवमान) समस्तानान् पविश्रयन् (वाचिभिष्यासे )त्वं वेदवाणीिभिष्छिसि । अथ च (हिम्वानः ) सर्वेप्रेरकोसि ॥

पद्धि — हे परपात्मन्! (सूर्यः) सूर्यके (न) समान (देवः) आप प्रकाशस्वरूप हैं। और (विधर्मणि) सब अधिकरणोंका (अक्रान्) आप अतिक्रमण करते हैं। (पवमान) सबको पवित्र करते हुए (वाच-मिन्यसि) आप वेदरूपी वाणीकी इच्छा करते हैं। (हिन्वानः) आप सवैमेरक हैं।

भावार्थ--इस मन्त्रमें सूर्यका दृष्टान्त देकर परवात्वाका स्वतः-प्रकाश वर्णन किया है।।

यद्यपि वास्तवमें सूर्य स्वतः मकाञ्च नहीं हैं, तथापि छोककी मसिद्धि-से सूर्यको स्वतः प्रकाश मान कर पहां सूर्यका दृष्टान्त दिया गया है। वास्त-वमें परमात्मा निर्यक्ष स्वतः प्रकाश है॥

> इन्दुः पविष्ट् चेतंनः प्रियः केवीनां मृती । मृजदर्श्वं रथीरिव ॥१०॥३७॥

इंदुः । पुविष्ट । चेत्रंनः । प्रियः । कवीनां । मृती । सृजत् । अर्थं । रथीःऽइंव ॥१०॥३७॥

पदार्थः—(इन्दुः) परमात्मा खयं प्रकाशशीलोस्ति । (पविष्ट)
सर्वपवित्रकर्ता चास्ति । (चेतनः ) अथच चिद्रूपोस्ति (कवीनांप्रियः ) ।वहज्जनानां प्रियः ( मती ) बुद्धिखरूपोस्ति (अश्वं ) ।
सर्वोक्तृष्टविद्युदादिशक्तीः ( सृजत् ) अरचयत् । अथच से परमात्माः
( रथारिव ) महारथ इव तेजस्ताः तिष्ठति ॥

पदार्थ--(इद्वः) परमात्मा स्वतः मकाश्च है। (पविष्टः) सबको पवित्र करने वाळा है। (चेतनः) चिद्र्प है (कवीनां प्रियः) विद्वानोंका पिय है। (मती) बुद्धिरूप है। (अन्धः) सर्वोपरि विद्युदादि शक्तियोंको (सजतं) स्चा है। और वह परमात्माः (स्थीरिव) भहारथीके समानतेजस्वी होकर विराजमान है।।

भावार्थ — इस मन्त्रमें परमात्माको चेतन स्वरूप वर्णन करनेकेछिपे चेतन शब्द स्पष्ट आया है। जो छोग यह कहा करते हैं, कि, वेदमें
परमात्माको ज्ञानस्वरूप कहने वाछे शब्द नहीं आते, उनको इस मन्त्रसे
शिक्षा छेनी चाहिये॥

ऊर्मिर्यस्ते प्वित्र आ देवावीः पूर्यक्षरत्। सीदन्नुतस्य योनिमा ॥११॥

ऊर्मिः। यः। ते । पृवित्रें। आ । देवऽअवीः । पृरिऽअक्षरत् सीर्दन् । ऋतस्यं । योनिं । आ ॥११॥

पदार्थः — हे विश्वकर्तः परमात्मन् ! (ते ) तवानन्दस्य (ऊर्मिः) तरङ्गाः (यः) ये (देवावीः) दिव्यास्ते (पिवित्रे) पूतान्तः करणेषु (पर्यक्षरत्) परितः प्रवहन्ति । भवान् (ऋतस्य) सत्यतायाः (योनिमासीदन् ) स्थाने निवसति ॥

पदार्थ — हे दिज्यस्वरूप परमात्मन् ! (ते ) तुम्हारे आनन्दकी (फर्मिः) छहरें (यः ) जो (देवावीः ) दिज्य हैं, वे (पवित्रे) पवित्र अन्तः करणों (पर्यक्षरत् ) सब ओरसे बहर्ती है। आप (ऋनस्य ) सर्वाईके (योनियासीदन् ) धार्में निवास करते हैं ॥

भावार्थ - परमात्मा शृद्ध अन्तः करण वास्त्रे पुरुषोके हृदयों को अपनी सुषामयी दृष्टिसे सिंचित कर देता है।।

स नी अर्ष पृवित्र आ मद्रो यो देववीतमः । इन्दविन्द्रीय पीतये ॥१२॥

सः । नः । अर्ष । पवित्रे । आ । मदः । यः । देवु ब्वीतंमः । इंदो इति । इंद्रीय । पीतये ॥१२॥

पदार्थः --( इन्दो ) हे विविधगुणसम्पन्न परमात्मन् ! (इन्द्राय पीतये) कर्मयोगिनस्तृ मये भवान् (आ) समन्तात् (मदः) आमादस्य वृष्टिं करोतु । (यः) योद्यानन्दः (देववीतमः) देवानां-तर्पकं।स्ति । अथभ यस्य (पवित्रे) पवित्रान्तःकरणेषु संचारो भवति (सः ) तमानन्दं (नः ) अस्मान् (अर्ष) देहि ॥

पद्र्शि—(इन्द्रोग) हे परमैश्वायुक्त परमात्मन् ! (इन्द्राय-पीतये) कर्मयोगीके तृप्तिके लिये आप (आ) सब ओरसे (मदः) आनन्दकी तृष्टिकरें।(यः) जो आनन्द (देववीतमः) देवताओंकी तृप्ति-करने वाल। हे। और (पवित्रे) पवित्र अन्तः करणों में जिसका संचार होता-है(सः) उस आनन्दका (नः) हम लोगोंको (अर्ष) दीजिये॥

भावार्थ — परमात्माका वह आनन्द को देवताओं के लिये तृति कारक है, अथात् जिसके अधिकारी दिव्य ग्रुण वाले सदाचारी पुरुष हैं, वह आनन्द केवल कर्मयोगी और ज्ञानयोगियों को ही उपलब्ध हो सकता है अन्यों को नहीं। इस लिये सबको चाहिये कि कर्मयोगी और ज्ञान स्रोगी बनकर इस आनन्दकी प्राप्तिका यस्त करें।।

हुवे पंत्रस्तु घारंया सुज्यमानो मनीविभिः। इन्देर रुचाभि गा इंहि ॥१३॥ इषे । पुवस्व । धारेया । मृज्यमानः । मृनीिषिऽभिः। इंदो-इति । रुचा । अभि । गाः । इहि ॥१३॥

पदार्थः—( इंदो ) हे परमैश्वर्यसम्पन्न परमात्मन् ! भवान् ( इषे ) ऐश्वर्यार्थ ( पवस्व ) सुयोग्यं करातु । अथ च ( मनीविभिः ) बुद्धिमिद्धः (अभि मृज्यमानः) उपत्यमानोभवान् ( धारया ) स्वानन्दवृष्ट्या ( गाः ) अस्मादीन्द्रियाणि पवित्रयतु ।

(रुचा) स्वप्रकाशस्वरूपेण 'इहि) आगत्य ममान्तःकरणं पावत्रयत् ॥

पदार्थ — (इंदो) हे ऐश्वर्ययुक्त परमात्मन्! आप (इपे) ऐश्वर्यके लिये (पवस्व) हमको योग्य वनाएँ । और (मनी।पिभिः ) बुद्धिमानोंसे ( अभि मृज्यमानः) जपास्यमान आप (धारया) अपने आनन्दकी दृष्टिसे ( गाः ) हमारी इन्द्रियोंको पवित्र करें। ( रुवा ) अपने मकाशस्वरूपसे ( इहि ) आकर हमारे अन्तःकरणको पवित्र की जिये ।।

भावार्थ--जो लोग शुद्ध अन्तः करणसे परमात्माकी उपानना करते हैं, परमात्मा उनकी शक्तियों को बहाता है। और उनकी इन्द्रियों को विमक करके ऐश्वर्यमाप्तिक योग्य बनाता है।।

पुनानो वरिवस्कुध्युर्ज् जनाय गिर्वणः।

हरे सृजान आशिरम् ॥१४॥

पुनानः । वरिवः । कृषि । ऊर्जे । जनीय । गिर्वेणः । हरे । सृजानः । आऽशिरं ॥१४॥

पदार्थः — ( हरे ) दुष्टशक्तिहारिन् हे परमात्मन् ! भवान् मां (वरिवः ) ऐश्वर्यवन्तं करोतु । (गिर्वणः ) भवान् वेव- वाण्योपासनीयोरित। अथ च ( पुनान: ) पिवतारित। भवान् लो-कस्य ( आशिरं ) मङ्गलं ( सजानः ) कुर्वन् ( जनाय ) स्व-भक्ताय ( ऊर्ज ) बलं ( कृषि ) करोतु ॥

पद्र्यं — (हरे) हे दुष्टों की शक्तियों को हरने वाले परमास्मन् ! आप इमको (विरेवः) ऐश्वर्यसम्पन्न करें। (ग्रिवर्णः) आप वैदिक वाणियों द्वारा उपासना करने योग्य हैं। और (पुनानः) पवित्र करने वाले हैं। आप संसारके लिये (आशिरं) मंगळ (सुजानः) करते हुए (जनाय) अपने भक्तके लिये (ऊर्ज) वळ (कृषि) करें।।

भावार्थ--परमास्या दुष्टोंकी शक्तियोंको इर केता है, और श्रेष्ठोंको अभ्युदय दे करके बढ़ाता है।।

> षुनानो देववीतय इन्द्रेस्य याहि निष्कृतम् । द्युतानो वाजिभिर्युतः ॥१५॥३८॥

पुनानः । देवऽवीतये । इंद्रेस्य । याहि । निःऽकृतं । सुतानः । वाजिऽभिः । यतः ॥१५॥३८॥

पदार्थः — ( हे परमात्मन् ! भवान् ( इन्द्रस्य ) कर्म-योगिनः ( देववीतये ) ब्रह्मप्राप्तये (याहि ) प्राप्तोभवतु (यतः ) यस्मात् कारणात् त्वम् ( निष्कृतं द्युतानः ) स्वाभाविकदीप्तिमा-निषः। तथा (वाजिभिः) उपासकैरुपास्यमानोति। अथ च (पुनानः) सर्वोन् पवित्रयति । अतस्त्वमेव कर्मयोगिनोल्रह्यतां प्राप्तुहि ॥

पदार्थ-- हे परमात्मन्! आप (इदस्य ) कर्मयोगीको (देव-बीतये) ज्ञक्रमगप्तिके छिये (याहि ) प्राप्त हों। (यतः) क्योंकि आप ( निस्कृतं द्युतानः) स्वाभाविक दीप्तिमान् हैं। तथा । वाजिभिः) उपासक कोगोंसे उपासना किये जाते हैं। और (पुनानः) सबको पवित्र करते हैं। इस छिये कर्मयोगीका कक्ष्य आपक्षी वर्ने ॥

भावार्थ — कर्मयोगी यहां उपलक्षण मात्र है। तारुवर्य यह है। कि कर्मयोगी तथा झानयोगी अथवा अन्य कोई उपासक हो, इन सबको एकपात्र ईश्वरकी ही उपासना करनी चाहिये। किसी अन्यकी नहीं॥

> प्र हिन्वानास इन्द्वोऽच्छा समुद्रमाशवः । धिया जता असूक्षत ॥१६॥

प्र। हिन्दानासः। इदंवः। अच्छं। समुद्रं। आशावः। धिया। जुताः। असृक्षतः॥१६॥

पदार्थः--( धिया ) संस्कृतबुद्धा (जूताः ) उपासितः (आशवः ) गतिशीलः ( अच्छ ) निर्मलः परमात्मा ( समुद्रं )

द्रवीभूते मनिस (प्रास्क्षत) ध्यानविषयो भवति । पूर्वोक्तः परमेश्वः

(इंदवः) सर्वविषेश्वर्यवानस्ति।तथा (हिन्वानासः) सर्वपेरकोस्ति ॥

पदार्थ-- (धिया) संस्कृतबुद्धिसे (जृताः) खपासना किया हुआ (आशवः) गतिश्वील (अच्छ) निर्मेल परमास्या (समुदं) द्रवीभूत-बनमें (प्राग्धक्षत) ध्यानको लक्ष्य बनाता है। उक्त परमात्मा (इंदनः) सब प्रकार ऐश्वर्य बाका है। तथा(हिन्यानासः) सबकी प्रेरणा करने बाला है।

भावार्थ--सर्वेपकाशक और सबका पेरक परमात्मा, संयमी पुरुषोंके ध्यानका विषय होता है। अन्योंके नहीं ॥

मुर्भुजानासं आयवो वृथां समुद्रमिन्देवः । अग्मेन्नृतस्य योनिमा ॥१७॥ मुर्मुजानासः । आयर्वः । वृथां । सुमुद्रं । इंदेवः । अग्मन् । ऋतस्यं । योनिं । आ ॥१०॥

पदार्थः --पूर्वोक्तः परमात्मा (ऋतस्य योनि) सत्यता-याः स्थानं (आ) समन्तात् (अग्मन्) प्राप्नोति । स परमेश्वरः (मर्म्भुजानासः) सर्वपवित्रकर्तास्ति । अथ च (आयवः। गमन-क्रीलेक्ति । (इंदवः) प्रकाशस्त्रस्यपत्वथा (वृथा समुद्रम्) अंतिरिक्षेण्यनायासेन गच्छिति ॥

पदार्थ--- उक्त परमात्मा (ऋतस्य यानि) सत्यताके स्थान-को (आ) भळी मांति (अग्मन्) प्राप्त होता है। वह परमात्मा (मर्मु-जानासः) सबका पांवत्र करने वाला है। (आयवः) गतिशील है (इंदवः) प्रकाशस्त्र कर है। तथा (द्यासमुद्रम्) अन्तरिक्षमें भी अनायास गमन करने वाला है।

भावार्थ चक्क सर्वशक्तिसम्पन्न परमात्मा विना परिश्रमके ही अन्तरिक्षादिकोकों में गमन कर सकता है, अन्य नहीं।

परि णो याह्यसमुत्रविश्वा वसूनयो जैसा ।

पाहि नः शर्म वीरवंत् ॥१८॥

परि । नः । याद्दि । अस्मृऽयुः । विश्वां । वसूनि । ओजसा । पाद्दि । नः । रामें । वीरऽवत् ॥१८॥

पद्यर्थः--हे परमात्मन् ! ( अस्मयुः ) मक्तैः प्राप्तच्यो-भवान् ( नः ) अस्माकं (विश्वा) सम्पूर्णाने (वस्ति ) धनानि ( आजसा ) सवलानि ( परियाहि ) सर्वतः प्रापयतु । अथ च ( नः ) अस्माकं ( वीरवत ) विरान् पुत्रान् ( शर्म ) शीलं च ( पाहि ) रक्षयतु ॥

पद्धि—— हं परमात्यन्! (अस्मयुः) भक्तोंको प्राप्त होने वाके आप (नः) इम छोगोंके (विष्या) सम्पूर्ण (वसूनि) घनोंको (ओजसा) वछके सहित (परियाहि) सब ओरसे प्राप्त कराइये। और (नः) इम छोगोंके (वीरवत्) बीर पुत्रोंकी और (धर्म / धिलकी (पाहि) रक्षा की जिये।।

भाष्यार्थ —जी छोग संदाचारी हैं और सदाचारसे अपने शीलकी बनाते हैं, परमात्मा उनकी सदैव रक्षा करता है।

> मिर्माति वह्विरेत'शः पदं युंजान ऋकंभिः । प्र यत्संमुद्र आहितः ॥१९॥

मिर्माति । वहिः । एतंशः । पृदं । युजानः । ऋकेऽभिः । प्र । यत् । समुद्रे । आऽहितः ॥१९॥

पदार्थः — हे परमातमन् ! (ऋकभः) ऋतिविभः (यत्) यदा (विद्वः) हवनीयाग्निः (एतशः) याहि दिव्यशक्तिः सम्पन्ने।स्ति (मिमाति) प्रक्वितिः क्रियते तदा (युजानः) यज्ञप्युक्तः परमातमा योहि (समुद्रे) भक्तवा नम्नीभृतेऽन्तः करणे (प्राहितः) स्थिरोभवति स परमातमा (पद्रं) स्वपदं द्धाति॥

पदार्थ — हे परमात्मन् ! ( ऋक्वभिः ) ऋत्विक् लोगोंसें ( यत् ) जब ( बिहः ) हवनंकी अग्नि ( एतशः ) जो दिच्यशक्तिसम्पन्न हैं ( बि-माति ) प्रजीलत की जोती है, तब ( युनानः) यहेंमें युक्त होने बाला पह- मात्मा जो (सम्रुद्रे) भक्तिभावसे नम्रीभूत अन्तःकरणोंमें (प्राहित:) स्थिर रहता है, वह (पदं) अपने पदको धारण करता है।।

भावार्थ--याः कि कोग जब यह करते हैं, तब उनके नम्रीभूत-अन्तः करणोंमें परवात्मा निवास करता है। यह शब्दके अर्थ यहां उपा-सनात्मक यहके हैं। यों तो जपयह, योगयह, कर्मयह इत्यादि अनेक प्रकार-कं यहोंमें यह शब्द आता है, जिनके करने वाळे ऋत्विक् कहळाते हैं, परन्तु-यहां ऋत्विक् शब्दका अर्थ उपासक है। जो ऋतु ऋतुमें अर्थात् प्रकृतिके-प्रत्येक भावमें उपासना करते हैं, उनको यहां ऋत्विक् कहा गया है।

> आ यद्योनिं हिर्ण्ययंमा् शुर्ऋतस्य सीदंति । जहात्यपंचेतसः ॥२०॥३९॥

आ । यत् । योनिं । हिर्ण्ययं । आशुः । ऋतस्यं । सीदंति जहाति । अपंऽचेतसः ॥२०॥

पदार्थः—(यत) यदा (आशुः) अखन्तगतिशीलोजगदीश्वरः (ऋतस्य हिरण्ययं योनिं) हिरण्मयीं यज्ञवेदीं (आसीदति) प्राप्नोति, तदा ( अप्रचतसः ) असमाहितजनानामन्तःकरणानि ( जहाति) खजति ॥

पदार्थ---'यत्) जन (आशुः) अतिनेग गतिश्रीस्न परमात्मा (ऋतस्य हिरण्ययं यानिं) हिरण्मयी यज्ञनेदीको (आसीदिति ) प्राप्त होता है, तन (अप्रचेतमः) असमाहित लोगोंके अंतःकरणोंको (जहाति) छोड़ देता है ॥

भावार्थ--तात्वर्य यह है कि, ज्ञानसे प्रकाशित अंतःकरणोंको-परमात्मा अपनी शक्तिसे विभूषित करता है, अज्ञानाद्वत अन्तःकरणों-को नई कि। इसी छिये यहां " अप्रेचतसः जहाति " यह छिखा है। बा-स्तवमें परमात्मा न किसी स्थानको छोड़ते है, न पकड़ते हैं॥ अभि वेना अनुषतेयंक्षन्ति प्रचेतसः ।

मज्जन्त्यविचेतसः ॥२१॥

अभि । वेनाः । अनुषत । इयंक्षंतिं । प्रव्यंतसः । मर्जैति । अविऽचेतसः ॥२१॥

पदार्थः--(प्रचेतसो वेनाः) अत्यत्कृष्टज्ञानवन्तोविज्ञानिनो-जनाः ( अभ्यनुषत ) जगदीश्वरस्योपासनां कुर्वन्ति । अथ च (इयक्षंति) उपासनात्मकयज्ञेन परमात्मयजनं कुर्वन्ति । तथा ( अविचेतमः ) अज्ञानिनः ( भज्जन्ति ) अनिमग्ना भवन्ति ॥

पढार्थ-( प्रचेतसो वेनाः ) प्रकृष्ट ज्ञान वाळे विज्ञानी लोग (अभ्यनुषत) परमात्पाकी उपासना करते हैं । और (इयशंति ) उपासना-त्मकयज्ञसे परमात्वाका यत्रन करते हैं। (अविचतसः) अज्ञानी छोग-( यज्जनित ) इवते हैं ॥

भावार्थ — जो छोग शृद्ध पन वाले हैं, वे परमात्माक तत्वज्ञानसे म्रक्तिके भागी होते हैं। और अज्ञानी छोग बार बार जन्म छेते हैं, और मरते हैं, परन्तु फिर भी परमात्माके तत्वको नहीं पाते । इसी छिये उनका यहां अपना दिख्लाया है।।

> इन्द्रयिन्दो मरुत्वंते पर्वस्व मधुमत्तमः । ऋतस्य योनिमासदम् ॥२२॥

इन्द्रीय । इन्दो इति । मरुखते । पर्वस्व । मधुमत्ऽत्तमः ।

ऋतस्यं । योनिं । आऽसदंम् ॥२२॥

पदार्थः--(इन्दो) हे परमैश्वर्यसम्पन्नपरमेश्वर ! (मरुत्वते

इन्द्राय) ज्ञानयागिने कमयोगिने च भवान् (पवस्व) स्वान-न्दवृष्टिं करोतु । यतो भवान् (मधुमत्तमः) आनन्दमयोस्ति । अतएवोक्तविद्वज्जनेभ्य आनन्दपदानं करोतु । अथच (ऋतस्य योनिमासदम्) यज्ञेवद्यामागस्य यज्ञं विभूषयतु ॥

पदार्थ--(इन्दो) हे प्रकाशस्त्रस्य परमात्मन् ! सहस्वते इन्द्राय) ज्ञानयोगी और कमयोगीके लिये (पतस्त्र) आप अपने आनन्दकी दृष्टि करें। क्योंकि आप (बधुक्तमः) आनन्दक्य हैं। इस लिये उक्त विद्वानोंको आप आनन्दका पदान करें। और (ऋतस्य योनिमासदम्) यज्ञवेदी-को आकर विभूषित करें।।

भावार्थ---परमात्मा कर्भयोगी और ज्ञानयोगीके हृदयमण्डपः को विभूषित करता है, और उनके सत्यवतात्मक यज्ञको सदैव सुशोभित-करता है।।

प्तं त्वा विषां वचोविदः परिष्कृण्वन्ति वेधसंः । सं त्वां मृजन्त्यायवंः ॥२३॥

तं । त्वा । विप्राः । वचःऽविदः । परि । कृण्वंति । वेधसः । सं । त्वा । मृजंति । आयर्वः ॥२३॥

्पदार्थः — हे जगदीश्वर! (तं त्वा ) उक्तगुणसम्पन्नं त्वां (वचे।विदः) वेदज्ञाः (विशाः) मेधाविनः (पिरिष्कृण्यन्ति) वर्णयन्ति । अथ च (वेधस शायवः) कर्मकाण्डिनोजनाः ( श्वा ) त्वां (संमृजति ) ध्यानविषयं कुर्वन्ति ॥

पदार्थ-- हे परमारवन ! (तं त्वा ) उक्त गुणसम्पन्न आपको-

( वचोविदोविषा: ) वेदवाणीके जानने वाले पेथावी लोग (परिष्कृण्वंति ) वर्णन करते हैं † और ( वेथस आयवः ) कर्मकांडी छोग ( स्वा ) आपको ( संग्रुजन्ति ) ध्यानविषय करते हैं ॥

भावार्थ- जो कोग कर्मयोगी हैं, तथा योगसाधनरूपी कर्में-द्वारा परमात्माको अपने ध्यानका विषय बनाते हैं, वे परमात्माके साझा-त्कारको शप्त होते हैं, अन्य नहीं।

> रसै ते मित्रो अर्थमा पिबन्ति वरुणः कवे । पर्वमानस्य मरुतः ॥२४॥

रसं । ते । मित्रः । अर्यमा । पिबंति । वरुणः । कुवे । पर्वमानस्य । मरुतः ॥२४॥

पदार्थः -- ( पवमानस्य ) सकलपावकस्य भवतः ( रसं ) रसं ( मित्रः) समद्रष्टारः (वरुणः) विज्ञानादि। मिर्गुणैः सृष्टेराच्छा-दका विद्वांसः (मरुतः) कर्मयोगिनः (ते कवे ) सर्वज्ञस्य तव रसं ( अर्थमा ) न्यायकारिणः ( पिवति ) पानं कुर्वन्ति ॥

पदार्थ — (पवमानस्य) सबको पवित्र करने वाले जो आप हैं, ऐसे आपके (रसं) रसको (िन्त्र: )समदर्शी विद्वान् (वरुणः) विज्ञानादि गुणोंसे सृष्टिको आच्छादन करने वाले (मरुतः) कर्मगोगिगण (ते कवे) तुम जो सर्वज्ञ हो, ऐसे आपके रसको (अर्थमा) न्यायकारी लोग (पिवंति) पान करते हैं।

भाषार्थे — जो पुरुष कर्मयोगी तथा ज्ञानयोगी है, वही उस परमा-त्माके आनन्दको पान कर सक्ता है, अन्य नहीं । तात्पर्य यह है, कि परमात्माके समान परमात्माका आनन्द भी सर्वत्र परिपूर्ण है। परन्तु विना- उक्त उपदश्चिम, वा यो कहो, कि सर्वोपिश नाधनके विना उसके आनन्दका कोई भी उपभोग नहीं कर सक्ता । इसी क्रिये यहां उक्त मकाको वोक्यियोंका कथन किया है, कि उक्त योगी ही उसके आनन्दको भोगते हैं ॥

> त्वं सोम विषुश्चितं पुनानो वाचंमिण्यासि । इन्दो सहस्रभर्णसम् ॥२५॥४०॥

त्वं । सोम् । विषःऽचितं । पुनानः ।वाचं । इष्यासे । इन्दो-इति । सहस्रऽभणसं ॥२५॥

पदार्थः—(पुनानः) सर्वपावक ! (सोम ) हे सर्वोपास्य-देव ! (त्वं ) भवान् ( विपश्चितं ) ज्ञानविज्ञानद्गियनीं (वाचं ) बाणीं (इन्दो) हे सर्वप्रकाशक ! (महस्रमणेसं ) वहुविधभृषणवत्-शोभा यस्यास्तादशीं बाणीं ( इष्यसि ) त्वं वाञ्छिति ॥

पदार्थ — ' पुनान: ) सबको पवित्र करने बाळे ! ( सोम) सबके उपास्यदेव परमात्मन् ! ( इंटो ) हेसर्बप्रकाशक ! ( त्वं) तुम (विपश्चितं ) ज्ञान विज्ञानको देने वाली (वाचं ) जो बाणी है ( सहस्रवर्णसं ) और अनन्तप्रकारके भूषणों के समान जिसकी क्षोधा है, ऐसी बाणीको ( इच्यसि ) चाहत हो ॥

भावार्थ — वंदवाणीके समान कोई अन्य भूषण इ।नका झापक नहीं है। वह सहस्रों प्रकारके भूषणोंकी शोभाको धारण किये हुई है। जो पुरुष इस विद्याभूषणको धारण करता है, वह सर्वोपिर दर्शनीय बनता है।।

> ज्तो सहस्रभर्णसं वाचै सोम मख्स्युवेष् । । पुनान हन्द्वा भर ॥२६॥

उत्तो इति । सहस्रंऽभर्णसं । वार्च । सोृम् । सृक्षुस्युर्व । पुनानः । हुँदो इति । आ । भुरु ॥२६॥

पद्धिः—( उतो ) अपि च ( सहस्रभणसम् ) बहुविध-भूषणवती (मखर्युवं) विविधविधेश्वर्धयद्यायिनी (वाचं) वाणी (पुनानः ) सर्वपावक ! (सोम ) हे परमात्मन् ! (इन्दो ) हे सर्वप्रकाशक ! (आभर ) पूर्वोक्तवाण्याः प्रदानं करोतु ॥

पदार्थ— ( उतो ) और ( सहस्रमर्णसं ) अनेक मकारके भूषणों की ग्रोभा वाळी ( मखस्युनं ) जो निविध मकारके धनोंको देनेवाछी है, ऐसी ( वाचं ) वाणीका ( धुनानः ) सबको पवित्र करने वाळे ! ( सोम ) परमात्मन् ! ( इंदो ) हे सर्वभकाशक ! ( आभर ) हमको सव-मकारसे मदान करिये ॥

भावार्थ --- परमात्मासे प्रार्थना है, कि उक्त प्रकारका विद्याभूषण इमको प्रदान करें॥

पुनान ईन्दवेषां पुरुद्धत जनानाम् ।

प्रियः संमुद्रमा विश ॥२७॥

पुनानः। इंदो इति । एषां । पुरुऽद्वत । जनानां । पृियः । सुमुद्रं । आ । विश ॥ २७ ॥

पदार्थः — [ पुनानः ] सर्वपावकपरमात्मन् ! [पुरुहूत]
'जगत्पुज्य ! [इंदो ] सर्वप्रकाशक ! [प्रियः ] सर्वप्रियपरमात्मन् !
[ एषां जनानां ] उपासकानां पुरुषाणां [ समुद्रे ] द्रवीभृतमन्तःकरणं [ आविश ] स्वाभिन्यक्या शुद्धं क्रुरु ॥

पद्र्शि--( प्रनानः ) हे सनको पनित्र करनेवाळे । (पुरुहूत ) सर्व-पूज्य ! ( इंदो ) सर्वेमकाशक ! (पियः) सनके पिय परमास्मन् ! (एवां जनानां) इन उपासक पुरुषोंके (संग्रुद्धं)द्रवीभूत अन्तःकरणको म्आविशः) अपनी अभिवृषक्तिसे शुद्ध करिये ॥

भावार्थ--नो कोग विद्या और विनयसे सम्पन्न हैं, उनके अन्तः-करणको परमात्मा अवश्यमेव पवित्र करता है।।

> दिविधुतत्या रुवा पीरे्ष्टोभन्त्या कृपा । सोमाः शुका गर्वाशिरः ॥२८॥

दविद्युतत्याः । रुचा । पृरिऽस्तोभैत्या । कृषा । सोमाः । शुकाः । गोऽअंशिरः ॥२८॥

पदार्थः—( सोमाः ) सर्वोत्पादकः ( शुकाः ) बलख-रूपः ( गवािशरः ) इन्द्रियागोचगः परमात्मा ( दविद्युतत्मा ) स्र्वोऽञ्वलञ्योतिषा ( रचा ) ज्ञानदीप्त्मा (परिस्तोभंत्मा ) सर्वो त्कृष्टशोभमानया ( कृपा ) एतादृश्या कृपयासमाकं कृष्याणं करोतु ॥

पदार्थ-(सोमाः) सर्वोत्पादक (शुक्राः) बळखरूप (ग्वा शिगः) इन्द्रियागे।चर परमात्मा (दविद्युनत्या) अपनी उजवळ उपोहिन से (रुचा) जो ज्ञानदीप्ति बाळी है (परिस्तोभत्या) और जो सर्वोपिर शोभा वाळी है (कृपा) ऐसी कृपादक्षिसे हमारा कृत्याण करें॥

भावार्थ परमात्मा जिन कोगी पर अपनी कुपाद्य करता है। उनका करवाण अवस्यमेव होता है।। हिन्वानो हेतृभिर्यत आ वाज वाज्यक्रमीत्। सीदन्तो वनुषा यथा ॥२८॥

हिन्वानः । हेतृऽभिः । युतः । आ । वार्ज । वाजी । अक्रमीत् । सीदैतः । वनुषः । यथा ॥२९॥

पटार्थः—( हेत्सिः ) उपासकैः ( हिन्वानः ) उपासितः परमात्मा ( यतः ) स्वेन प्रयत्नेन ( वाजी ) उत्कृष्टबलवान् (वाजं) बलं (अकमीत्) जयति (वतुषः) मनुष्यः (सीदंतः) युद्धे प्रवेशं कृला (यथा) येन प्रकारेणान्यानि बलान्यभिभवाति तथैव जगदीश्वरः सर्वबल्जेतास्ति ॥

पदार्थ-( हेत्भिः ) ख्यासक कोगोंसे (हिम्बानः ) ख्यासना-किया हुआ परमात्मा (यतः ) अपने मयत्रसे (बाजी) सर्वोपरि बड-वाका (वाजं) वकको (अक्रमीत्) जीतता है (वनुषाः) मनुष्य (सीदंतः) युद्धमें पविष्ट होकर (यथा ) जैसे अन्य बळांका जीतता-है, इस नकार परमात्मा सब बक्कोंको जीवता है।। 👵

भावार्थ--परमात्मान इस मन्त्रमें बळका उपदेश किया है, कि जिस प्रकार योद्धा सेनापति अपने पछके गर्वसे अन्य सेनाधीश्वीं-को जीत कर खाधीन कर छेता है, इसी मकार सर्वोपिर बछस्वरूप परमात्मा सम्पूर्ण छोक छोकान्तरीको अपने वशीभूत किए हुए हैं ॥

ऋधक्सोम स्वस्तये सञ्जग्मानो दिवः कविः। पर्वस्व सूर्यी हुशे ॥३०॥११॥

ऋघक् । सोम । स्वस्तये । संऽजग्मानः । दिवः । कविः ।

पदार्थः—( ऋषक् सोम ) हे अदितीय जगदीश्वर! भवान् (संजग्मानः) सर्वत्र परिपूर्णोस्ति । तथा (दिवः) प्रकाश- स्वरूपोस्ति । अथ च ( कविः ) सर्वज्ञो भवान् ( स्वस्तये ) कल्याणाय ( पवस्त्र ) मां पवित्रयतु । ( सूर्यः ) सर्ताति सूर्यः हे परमात्मन् ! ( दृशे ) ज्ञानवर्धनाय ममान्तःकरणे विराजितो- भवतु ॥

पदार्थ--( ऋषक् सोष ) हे अद्वितीय परमात्मन्! आप (संजग्मानः) सर्वत्र परिपूर्ण हैं। तथा (दिनः) प्रकाशस्त्ररूप हैं (कि वि ) सर्वज्ञ है। आप (स्वस्तये) हमारे कल्याणके किये (पनस्व) हमको पवित्र करें। (सूर्यः) हे परमात्मन्! (हस्वे) ज्ञानकी दृद्धिके क्रिये आप हमारे हृदयमें आकर विराजमान हों॥

भावार्थ-- इस मन्त्रमें परमात्माने ज्ञानका उपदेश किया है। कि, हे उपासक जनो ! आप अपने ज्ञानकी दृदिके छिये सर्वोपिर शक्ति-से अपने मङ्गळकी उपासना सदैव करते रहें॥

इति चतुःषष्ठितमंसूक्तमेकचलारिंशत्तमो वर्गश्च समाप्तः।

यह ६४ वॉ स्क और ४१ वॉ वर्ग समाप्त हुआ।

इति श्रीमदार्यमुनिनोपनिवद्धे ऋक्संहितामाध्ये नवममण्डले सप्तमाष्टके प्रथमोध्यायः समाप्तः ।

ऋग्वेद के ९ वें मण्डल में ७ वें अष्टक का १ ला सम्यास समाप्त हुआ।



## अथ द्वितीयोध्यायः ।

ओं विश्वानि देव सवितुर्दुरितानि परासुव। यक्तई तन आसुव॥

अथ त्रिंशदृचस्य पंचषष्ठितमस्य सुक्तस्य-

१–३० भृगुर्वारुणिर्जमदिग्नर्वा ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः–१,९,१०,१२,१३,१६,१८,२१,२२,२४, २६ गायत्री । २,११,१४,१५,२९,३० विराद्द-गायत्री ।३,६-८,१९,२०,२७,२८ निचृद् गायत्री ।४,५पादिनचृद्गायत्री । १७,२३ककुम्मती गायत्री , षडुजः स्वरः ॥

अथ परमात्मनो ध्यानविषयस्त्रं निरूप्यते ।

अव परमात्माका ध्यानविषयत्व निक्पण करते हैं।

हिन्वन्ति सर्मुस्यः स्वसारी जामयस्पातीम् ।

महामिन्दुं महीयुवंः ॥१॥

हिन्वन्ति । सूरं । उम्रयः । स्वसारः । जामयः । पति । महां । इंडं । महीयुवंः ॥१॥

पदार्थः—( पति ) सर्वरक्षकं तथा ( महाभिन्दुं ) अतिप्रकाशकं ( सूरं ) सुवति प्रेरयति कर्मणि छोकामिति सुरः परमात्मा तं अमादीश्वरं (स्वसारः) स्वयं सरन्तीर्ति स्वसारोत बुद्धिवृत्तयः तथा (जामयः) जायन्त्यविद्यां नाशयन्तीति जामयो ज्ञानरूपा बुद्धिवृत्तयः (उस्रयः) परमात्मविषयिणयः (महीयुवः) ब्रह्मविषयिणयोवृत्तयः (हिन्वन्ति) परमात्मनः साक्षात्कारं कुर्वन्ति॥

पद्धि—-(पति) जो सबका रक्षक है, तथा (महामिद्धं) सर्वोपिर जो सर्वमकाशक है (सूरं) ऐसे परमात्माको (स्वसारः) बुद्धित्यें (जामयः) क्कान रूप बुद्धिहत्तियें (उस्रयः) परमात्माको विषय करने वाकी (महीयुवः) अञ्चाविषयिणी एक मकारकी श्रृत्तियें (हिन्वन्ति) उसका साक्षात्कार करतीं हैं॥

भावार्थ--परमात्मा उपदेश करता है, कि हे जीवो ! तुम जगज्ज-नमादिहेतुभूत महाशक्तिको विषय करने वार्की संस्कृत बुद्धियोंको उत्पन्न करो, ताकि इन्द्रियागोचर उस सूक्ष्मशक्तिका तुम ध्यान द्वारा साक्षा-त्कार कर सको ॥

पर्वमान रुचारुचा देवो देवेभ्युस्परि । विश्वा वसुन्या विश्व ॥२॥ पर्वमान । रुचाऽरुचा । देवः । देवेभ्यः । परि । विश्वा । वस्तुनि । आ । विश्व ॥२॥

पदार्थः—( देवेम्यरपि देवः ) सर्वोत्तमदेवः तथा यः परमेश्वरः ( रुचा रुचा पवमानः ) ज्ञानदीप्त्या सर्वान् पवित्र-यति। एवंभूतो जगदीश्वरः (विश्वा वसूनि) सर्वेश्वरैं:सह (आविश) ममान्तःकरणमागत्य ।नेवसतु ॥

पदार्थ-- (देवेभ्यस्परि देवः) जो सब देवोंसे उत्तम देव है, स्वा जो परमात्मा ( दवा क्वा प्रवानः) अवनी ज्ञानदीसिसे कड़

को पवित्र करता है, ऐसा परवेष्वर (विश्वा वस्त्वि) सब ऐश्वर्योंके साथ ( आवित्र ) मेरे अन्तःकरणर्ने आकर निवास करें ।।

भावार्थ--परमात्माको सर्वोपितिदेव इस छिये कथन कियागया है, कि उन दिन्यशक्तिके आगे सब शक्तिये तुच्छ हैं। इसी छिये
अन्यत्र भी वेदमें कहा गया है कि "एषो देवः प्रदिशोनुमर्वः"।
यह सर्वोपिर देव सर्वत्र परिपूर्ण है, यहां उनी स्वजातीय विजातीय स्वगतभेदश्न्य देवसे यह प्रार्थना की गई है, कि है मभो! आप आकर हमारे
हृदयोंको शुद्ध करें॥

आ पवमान सुष्टुतिं वृष्टिं देवेभ्यो दुवंः । इषे पवस्व संयत्तम् ॥३॥

आ। प्रवृमान् । सुऽस्तुतिं । बृष्टिं । देवेम्यः । दुर्वः । इषे । प्रवस्त । संऽयते ॥ ।।

पदार्थः--( पवमान ) हे सर्वपावक परमेश्वर ! भवान् ( देवेम्यः ) विद्वज्ञाः ( द्वुष्ठुर्ति वृष्ठिं ) सुन्दरस्तुतिरूपां वेदस्य-वृष्टिं ( दुवः ) प्रसन्नताये ( आपवस्य ) वेदवृष्टिं ददातु । अथ च ( संयतं ) संयोगनं मां ( इषे ) ऐश्वर्ये (आपवस्व) ददातु ॥

पद्र्यं—(पवपान) हे सबको पवित्र करने बाछे! आप (देवेभ्यः) विद्वानोंके छिये (सुन्दुर्ति हृष्टिं) सुन्दर स्तुति रूप वेदकी हृष्टिको (दुवः) प्रसक्तताके छिये (आपवस्व) द्वीजिये। और सुन्न (संयतं) संयमीको (इवे) ऐन्धर्य (आपवस्व) द्वीजिये।

भावार्थ-परमात्मा संयमी जनोंको ऐन्वर्य प्रदान करता है, और और को कीम दिन्यगुजसम्बद्ध हैं, उनको ही सुवामयी बृष्टिसे परमात्मा सिश्चित करता है।। तात्पर्य यह है कि परमात्माकी कुषाओं के पाने के लिये मथन महुष्य को स्वयं पात्र बनना चाहिये। अथीत् महुष्य आविकारी बनके सक्त ऐश्वर्योका पात्र बने ॥

वृषा ह्यासि भानुना युमन्तं त्वा हवामहे । पर्वमान स्वाध्यः ॥था।

वृषा । हि । असि । भानुना । द्युऽमंतं । त्वा । ह्वामहे । पर्वमान । सुऽआध्यः ॥४॥

पदार्थः—( पवमान ) हे सर्वेपावकपरमात्मन् ! त्वम् (भानुना ) सद्धेप्रकाशकतया ( वृषाहि ) वेदवाण्यावर्षकः खलु (आसि) असि (स्वाध्यः ) सुबुद्धिमंतावयं (सुमन्तं ) दीसिमन्तं (त्वा) भवन्तं (हवामहे स्तुमः॥

पदार्थ — (पवमान) सबको पवित्र करने वाळे हे जगदीश ! आप (भानुना) अच्छे अर्थको प्रकाश करनेसे (हपाहि) अवस्य वेद रूप वाणी-की वर्षा करने वाळे (आसि) हैं। (स्वाध्यः) अच्छी बुद्धि वाळे हम छोग (हुमन्तं) स्वयंप्रकाश (त्वा) आपकी (हवामहे) स्तुति करते हैं॥

भावार्थ—जो पुरुष परमात्वपरायण होते हैं, उन्हींके परिश्रम सफल होते हैं। इस अभिनायसे यह वर्णन किया हैं, कि परमात्मा उद्योगी-पुरुषोंके उद्योगोंकों सफल करें।

> आ पवस्व सुवीर्यं मन्दंमानः स्वायुध । इहो ब्विन्दवा महि ॥५॥१॥

आ। प्वस्व । सुर्वार्थ । मद्मानः । सुरआयुव् । इहाँ इति ।

सु । इंदो इति । आ । गहि ॥५॥

पदार्थः -- ( इन्दो ) हे जगदीश्वर ! भवान् ( मुवीर्य ) अस्मत्पराक्रमं ( भापवस्य ) सर्वथा पवित्रयतु । यतस्त्यम् ( मंद-मानः ) अनन्दम्मतिरासि । अथ च ( स्वायुधः ) भवान् स्वयम्भरस्ति । ( इहउ ) अत्रैव ( सु ) म्रुतरां ( आगहि ) आगत्य मामनुग्रहाण ॥

पदार्थ — (इंदो ) हे सर्वेषकाशक परमात्मन्! आप (सुवीर्थ) हमारे पराक्रमको (आपवस्व) सब मकारसे पवित्र करें। (मंदमानः) आप आनन्द खरूप हैं। और (स्वायुक्तः) आप ख्यम्भू हें (इहड) यहां ही (सु) भळीभांति (आगहि ) हमको आकर अनुग्रहण करिये॥

भावार्थ--इस मंत्रमें परमात्माके आहान करनेका तार्त्य सक माभिग्नुख करनेका है, अर्थात् आप हमारे कमें के अनुकुळ फळमदान करें। परमात्मा सर्वव्यापक है, इसिळिये एक स्थानसे उठकर किसी-दूसरे स्थानमें जाना उसका नहीं हो सक्ता । इस प्रकार बुलानेका तार्त्य सर्वत्र हृदयदेशमें अवगत करनेका समझना चाहिये। कुछ अन्य नहीं।।

> यदाकिः परिषिच्यसे मृज्यमनि गर्भस्त्योः । हुणां सथस्थमश्तुषे ॥६॥

यत् । अत्ऽभिः । पृरिऽसिच्यसे । मृज्यमानः । गर्भस्त्योः । द्वणां । सघऽस्यं । अश्तुषे ॥६॥

पदार्थः ( यत् ) येन कारणेन भवान् ( अद्भिः ) सत्कर्मभिः (परिषच्यसे ) पूजितो भवति, अस्मात्कारणास् (गभ-स्योम्डियमानः ) स्वराक्त्या शुद्धोस्ति । अथ च ( हुणा ) स्वराक्त्या (समस्यं ) जीवात्मानं ( अरुषुषे ) व्याप्तं करोति ॥ पदार्थ — (यत् ) जिस कारणसे आप (आद्धः ) सत्कर्में सि (परिषिच्यसे ) पूजित होते हैं, अतः (गभस्त्योः ) सृज्यमानः ) स्वक्रकि योंसे को शुद्ध है, और (द्वणा ) अपनी शक्तिसे (सथस्यं ) जीवात्माको (अञ्जुषे ) व्याप्त करते हैं ॥

भावार्थ — जो पुरुष सत्कर्म करता है, उसकी आस्माको परमात्मा स्वक्षक्तियोंसे विभूषित करता है ॥

प्र सोर्माय व्यश्वात्पर्वमानाय गायत । महे सहस्रंवक्षसे ॥७॥

प्र । सोर्माय । ब्युश्वऽत्रत् । पत्रमानाय । गायुत् । मुहे । सहस्रंऽचक्षसे ॥७॥

पदार्थः — ( व्यश्ववत ) कमैयोगीव ( सहस्रचक्षते ) अनन्तराक्तिसम्पन्न ( सोमाय ) परमाहमानं ( प्रगायत ) यूयसुपगायध्वम् । यः परमेश्वरः ( महे ) सर्वपूर्वेक्ति । तथा ( पव-मानाय ) सर्वपवित्रकर्तास्ति ॥

पद्धि — ( व्यश्ववत् ) कर्मयोगीके समान ( सहस्रवक्षसे ) अनन्त शक्ति भश्पक्ष (सोमाय ) परमात्माको (प्रगायतः) आप छोग गान करें। जो परमात्मा (महे) सर्वपूज्य और (पवमानाय) सवको पावित्र करने वाछा है।।

भावार्थ — परमातमा उपदेश करता है, कि हे मनुष्यो ! तुप उस पूर्ण पुरुषकी उपासना करो । जो सर्वशक्तिसम्पन्न और सब संसार-का हर्ता पर्ता तथा कर्ता है । इसी अभिमायसे वेदमें अन्यत्र भी कहाहै कि सूर्य चन्द्रमा आदि सब पदार्थोंका कर्ता एकमात्र परमास्या है ॥ प्राप्त क्षी मुख्युतं हीरै हिस्पर्याद्वीभेगिंग प्राप्त क्षी मुख्युतं हीरै हिस्पर्याद्वीभेगिंग के विकास के किस्पर क्षी मुख्युतं के किस किस के किस किस के किस

कंगाह प्रदेशिः प्रस्कृति यस्य ) कंयस्य परमातिमा (विद्वार स्वरूप प्रस्कृति । स्वरूप (महिन्द्र स्वरूप प्रस्कृति । स्वरूप (महिन्द्र स्वरूप प्रस्कृति ) आनन्ददायक वर्तते, त (हिर्द्र), प्रपृद्धतो । आनन्ददायक वर्तते, त (हिर्द्र), प्रपृद्धतो । स्वरूप प्रस्कृति । अदिभिः ) चित्र कर्ता (हिन्द्र स्ति) उपासका । अदिभः । जिल्हे हैं । जिल्हे ह

पद्शि म्हार्स हरकः) जिस्ता प्रश्वक्रमान्तः (ज्वक्रीः) निम्कृत ( मधु-रचतं ) आनन्द देने वाला है, जस (इसि) प्रापदी हरम् करते वाले ( इंदुं ) स्वतः मकावा परमात्माको ( आदि में) विचार विचार हारी (हिन्बन्ति ) जुपा-मक्तको ध्रमान्त्रकः विचय बनाते कि (इद्राची विचित्र क्रिक्ट वित्र क्रिक्ट क्रिक क्रिक्ट क्रिक्ट क्रिक्ट क्रिक्ट क्रिक्ट क्रिक्ट क्रिक क्रिक्ट क्रिक्ट क्रिक क्रिक्ट क्रिक्ट क्रिक क्रिक्ट क्रिक्ट क्रि

ात्माक्या साधारकार करते हैं,वेही कर्मयोगी क्यूका स्रके हैं अन्य तृक्षि ।

्तस्य ते वाजिनो वय विश्वा वनानि जिग्यपः

करने वार्त है। इसर राज्या अन्तर्गक्षी क्रुमिष्ट्र प्रिकार

पदार्थः है परमेश्वर ियस्सम् (ाकिश्वाः) समस्तानि (धनानि ) धनानि (किर्युषः ) खाधीनादि करोषि (तस्यते ) एवंमृतस्य भवतः (सखित्वं ) मेत्रीमावं (वयं वार्षिनः) उपा-सका वयं (आवृणीमहे ) वृणुमः ॥

पदार्थ—हे परमात्मन ! को आप (विश्वा ) सम्पूर्ण (धनामि ) बन (जिन्युषः) स्वाधान करने वाळे हें (तस्यते) इस आपके (छालित्वं ) मेत्रीभावको (बाजिनः) इस उपासक छोग (आहर्णागहे ) सब मकारसे बरण करें ॥

भावाध्य इस मंत्रमें परमात्माके साथ मैत्रीमावका उपदेशहैं। तारवर्ष यह है, कि जो सर्वशक्तिसम्पन्न परमात्मासे मित्रताका भाव रखते-हैं,वे स्रोग परमात्माके वियगुणोंको अवनेमें अवस्यमेव धारण करते हैं।।।।

**मृषां पवस्क घारेचा मुरुत्वेते (च मत्सुरः क्रे**ाः

विश्वा द्वान ओजसा ॥१०।२॥

वृष् । प्रवस्त । भारेगा क्षेत्रकति । ज्ञा । मत्सरः । विश्वा । देशानः । ओजसा ॥१९०॥

पदार्थः है जगदीश्वर! भवान् ( वृषाः ) सर्वामीष्ट-वातास्ति (घारया) सर्कीयानन्दवृष्ट्या (पवस्त ) अस्मान्पवित्रय। ( मरुल्ते ) ज्ञानिक्याकुराळातां विदुषां ( मत्सरः ) आमो-ददायकोस्ति । ( च ) अथ च ( विश्वाः ) सम्पूर्णानि लोक्छो-कान्तराणि ( ओजसा ) आस्मिकवळेन ( द्वानः ) द्वाति ॥

पदार्थ— हे परवात्वन ! ( वृषा ) आप सब कापनाओं की वर्षा-करने बाछे हैं । ( धारया ) आनन्दकी कृष्टिमें ( व्यवस्व ) हमकी पर्वित्र- करें। महत्वते । ज्ञान और फियाक्संक विद्वानीक किये ('बरसर: ) अफ़ आनम्बम्ब है (म्प ) और ो विन्दा ी सम्वर्ण छोक्को के मिर्सिकी ियोजसा ) अपने आश्मिकपछसे (इंधानः) आम धार्क किंदे हुए हैंगी

भोजारी-परमात्मा जानन्दस्वसर्ग है उसमें दोसका केश भी-नहीं । उसके आनन्दको हानी तथा विहानी कमेपोनी और हान-योगी ही पा सक्ते हैं, अन्य नहीं ॥१०॥

तं त्वा धर्तारमोण्यो है पर्वमान स्वर्देशम्

हिन्वे वाजेषु वाजिनम् ॥११॥ तं। त्वा । धर्तारं। ओण्योः। पर्वमान ।

हिन्दे । बाजेषु । बाजिनं ॥११॥

पदार्थः — ( ओण्यीः ) चुलोकस्य तथा प्रथिवीलोकस्य ( वर्तीरे ) घारणकतीर (तं त्वां ) उक्तगुणसम्पन्ने ( प्वमान ) सर्वपवितारं तथा ( स्वःहर्श) समस्तालोकलोकान्तरज्ञे (वाजिनं) समस्तराक्तिसम्पन्न भवन्तं ( वाजिषु ) यज्ञेषु ( हिन्दे ) वय-माह्यामः ॥

पदार्थ — (ओण्योः) पुढीक और पृथिवीकोकके (धर्तार) बार्ज करने बार्क जो आप हैं (त स्वां) उक्त गुणसम्बन आपको (पवसान) जो सबको पवित्र करनेवाले और (स्व:टर्झ) जो सब क्रोक्कोका-नराक जाता है, यस (वाजन) सबैधाकिसम्बन्ध आपको (वाजेष्ठ) सब यहामें (दिन्व ) हम् छोग आहान करते हैं।

वसार होती सीतिया हुन्य व साम को कोग योगयत्, ध्यानयत्, विज्ञानयत्, संग्रामयत् हैं,, वे-कोग अवक्षप्रेत क्रत्यार्थ होते हैं ते तात्पर्ध सक है, तक प्रशासाकि सहायता किसा किसी भी यज्ञकी पूर्ति वहीं होतीन इसिक्यें महत्योंकोया क्रिके, किन्वे सदैव प्रसारताकी सहायता केकर अवने उदेश्यकी पूर्ति करें Htरी।

<del>अस</del>ा विचो विपानमा इरिः पवस्व धारमा ।ः

माह युजं बार्जेषु चौदयः॥१२॥

अया । वित्तः । विषा । अनया । हरिः । पवस्व । धारया युजं । वाजेषु । चोदय ॥१२॥ -

पदार्थः—ह सर्वनलसायत्तंतिन परमेश्वर ! भवान् (धारया) आनम्दश्रेष्ट्या (पवस्य) अस्मान्पवित्रयत् । या आनन्दश्रेष्ट्या (पवस्य) अस्मान्पवित्रयत् । या आनन्दश्रेष्ट्या (अस्मान्पवित्रयत् । अर्मश्रीकृता व्याप्त (विपा) श्रमकृत्येषु प्रश्नियत् वर्तते (अन्या) एताहर्या वृष्ट्या (पवस्त ) अस्मान्पवित्रयत् (वाजेषु ) यजेषु (यजे ) युक्तं मां (चोदय) श्रमकृमिण प्रायत् ॥

पदार्थ--( इरि:) दे सुर्पुण बर्जेको स्वाधीन राजने वाके-परमात्मन ! आप ( धारया ) आनन्दकी दृष्टिसे हमको ( पवस्व ) पवित्र-करें। जो आनन्दकी दृष्टि ( चित्तः) अद्भुत है ( अया ) और कर्मचीळता-देने बाळी है। और ( विषा ) ग्रुमुका पूर्ति मेरणा करनेवाळी है, ( अनया )

नससे (प्रस्त ) आप इपका प्रतित्र करें (बाजियू) यहामें (युजं) युक्त मुझको (चोदय) संस्कृपकी प्ररणा करें।।

भावार्थ — जो लोग सत्कर्मी वननेके लिये परमित्मास मार्थनी करते है, परमात्मा उन्हें अवस्थान शुभक्तोंमें लगाता है ॥१२॥

आ ने इन्दो महीमिषं प्रवस्त विश्वदर्शतः।

अस्मभ्यं सोम् गातुवित् ॥१३॥

आहे नुक्र ह्रेद्रोलहति । मुहीं कहर्ष । पर्यस्य । विश्वप्रदर्शतः । अस्मभ्या सोम । गातुऽवित् ।।१३॥

पद्धिः—(इंदो) सर्वैश्वयंसम्पन्नपरमात्मन् ! भवान् (विश्वदृश्तिः) सङ्कल्लसंसारदीपकास्ति । अथच (महीमिषं) समस्तैश्वर्मसम्पन्नोस्ति । (स्मेस्) सर्वजनकपरमात्मन् ! भवान् (असम्यं) अस्माकं (गातुवित्) सर्वज्ञास्ति (नः) अस्मान्-(असम्बद्धः) सर्वेशा पवित्रयतु ॥

पदार्थ (इंदों) हे सर्वपकाशक परमात्मन ! आप (विश्व-दर्शतः) सम्पूर्ण विश्वक प्रकाशक है। और (महीमिषं) सर्वेश्वर्यसम्बद्ध-हैं। (सोम) हे सर्वोत्पादक परमात्मन ! आप (अस्मभ्यं) हम छोगों-के (गातुवित्) सम्पूर्ण ज्ञातच्य पदार्थिक ज्ञाता हैं (नः) हमको (आ-वर्षक) सर्वे मुकार्से पवित्र करिए।

भावार्थ---परमात्मा उपदेक करता, है कि, हे महुच्यो । हुमको अपनी पवित्रताकी मार्थना केवल उसी देवसे करनी चाहिये, जो सर्व क्रकाण्डोकी क्षाता, और सर्वोत्पादक है।। १३। हे निर्माण क्रकाण्डोकी क्षाता, और सर्वोत्पादक है।। १३। हेन

पन्द्रस्य पीतये विश ॥१॥

आ । कुलशाः । अनुषत् । इंदो इति । धाराभिः । ओर्जसात्। आ । इंद्रस्य । पीत्रमे । विद्या ॥१४॥

पदार्थः--( इंदो ) सर्वप्रकाशकर्तः परमात्मत् ! ज्ञे ( माराभिः ) अमोदछोट्टिभः (इन्द्रस्य पीतके नक्मीयोगिनस्तुमके (कल्लहाः) वर्मयोगिनामन्तःकरणेषु (आधिश) परितःप्रविशे। अर्थ-च ( ओजसा ) स्वप्रकाशेन कुर्मयोगिनं ( आनुष्तं ) किश्रुष्य ॥

पदार्थ-( इंदो ) हे सर्वेमकाशक परमात्मन् ! आप ( धारा-भि: ) आनन्दकी दृष्टि द्वारा ( इन्द्रस्य पीतये ) कर्मयोगीकी तृष्ठिके-ळिये ( कल्लशाः ) उसके अन्तःकरणमें ( आविश्व ) सब ओरसे मवेश-करें । और ( ओजसा ) अपने मकाशसे कर्मयोगीको ( आनूपत ) विभूषित करें ॥

भावार्थ--जो पुरुष कर्म करनेमें तत्पर रहते हैं, अर्थात् ख्योगी। हैं, परमात्मा उनको अपने प्रकाशसे परमोद्योगी बनाता है ॥१४॥

> यस्य ते मद्यं रसं तीत्रं दुहन्त्यद्विभिः। स पंतस्वाभिमातिहा ॥१५॥३॥

यस्य । 🎢 मद्यं । रसं । तीवं। दुहन्ति । अद्विऽभिः। सः। पवस्व । अभिमातिऽहा ॥१५॥

पदार्थः—( यस्य ) यस्य (ते ) तत्र ( मर्ब ) आहुा-दनीयं (तीत्रं ) उत्कटम् ( रसं ) रसं कर्मयोगिनः (अद्विभिः) उद्योगकर्तृशक्तिभिः ( दुइन्ति ) पूर्णतया दुइते । (सः ) सः ( अभिमातिहा ) विध्नविनाशको भवान् ( पवस्व ) अस्मान्प-विषयत ॥

पदार्थ — (यस्य) जिस (ते ) आपके (मर्ग) आहादका रक (तीत्रं) उत्कट (रसं) रसकी कर्मयोगी कीग (आद्रिभिः) उद्योग-रूप शक्तियोंसे (दुइन्ति ) पूर्ण रूपसे दुइते हैं, (सं:) वह ( अभि-मातिहा) विञ्लोंके इनन करने वाछे आप (वयस्य) इपकी विवित्र करें।। ाहर आश्वाकी - कर्मबोगियों के सब किन्तों को इतन करने वाका प्र-मारमा, जनके ज्योगको सफल करता है ॥१५॥

> राजा मेघाभिरीयते पर्वमानो मनाविष । अन्तरिक्षेण यात्रवे ॥१६॥

राजा । मेघाभिः । ईयते । पर्वमानः । मृनौ । अधि । अंतरिक्षेण । यातवे ॥१६॥

पदार्थः—(राजा) राजते प्रकाशतेति राजा सर्वप्रकाशकः परमात्मा (मेघाभिः) बुद्धिभिः (ईयते ) प्राप्यते । परमात्मा (पवमानः) सर्वपवितास्ति । तथा (मनावधि ) यज्ञेषु पवित्रतासम्पादकोस्ति । (अंतरिक्षेण यातवे) अथ च परलोकयात्रायां-सहायकोस्ति ॥

पृद्धार्श्व--(राजा) परमात्मा (मेशाभिः) बुद्धिसे ( ईयते ) नाम्न होता है। (पत्रमानः )सवको पवित्र करमे वाळा है, (मनावधि) यज्ञोंमें पवि त्रता देने वाळा है तथा (अन्तारक्षण यातवे) परेळोकयात्रामें सहायक है॥

भावार्थ - आध्यात्मक, आधिभौतिक, और आधिदैविक इत्यादि सब यहाँमें परमात्मा ही यहदेव है, और याजकोंको पवित्र करने वाला है। तथा परलोकयात्रामें जीवका एकवात्र सहारा परमात्मा ही है। जक्त मुजसम्बक्ष परमात्माकी चवासना एकमात्र संस्कृत बुद्धिहारा ही करनी चाहिये।।१६॥

आ ने इन्दो शतुरिवनं गनां पोषं स्वरुख्यम् ।

र्वाष्ट्र **बहा अर्गात्तम्**तये ॥१७॥५८ (१५८) १८८८ वा

आ। नः। इंदो इति । क्रात्र अवनि मिषेषे । पिषेषे प्रशासकर्य । वहं । भगति । ऊत्या विक्रिक्ष क्राप्ति । अत्या

पद्धिः—( इन्दों ) है प्रकाशस्त्ररूप परमेश्वर ! (भगित्त) अस्मद्रक्तेः ( ऊत्ये ) रक्षार्थे ( म आवर्ह ) अस्मध्यं प्राप्तो-भवतु । अस्य च ( गवां ) इन्द्रियाणां ( शतिवनं ) सहस्र-गुणां (पोषं ) पुष्टिं तथा (स्वश्व्यं) सित्रिशिलीं, पुष्टिं मह्यं भवान् ददातु ॥

पद्रार्थ — (ईदो ) हे प्रकाशस्त्रक्ष ! (प्रिमित्ति ) हेमिरी भिक्ति की ( अर्थ ) रक्षकि छिये हे परमात्मन ! ( न आवह ) आप हमेकी पास हो । और ( गर्वा ) इन्द्रियोंकी ( शक्तिवन ) सहस्रगुणी ( पेकि )) पृष्टि ( खड्य ) जो गतिशील है, ऐसी दृष्टि आप इमको दें।।

भावाध--जो छोग परमात्माकी अनन्यभक्ति करते हैं, पूर्मा-त्मा उनकी सब प्रकारसे रक्षा करता है। और उनकी इन्द्रियोंको-सहस्र प्रकारकी शक्तियोंसे सम्पन्न करता है। अर्थित काम विमानादि-स्रक्तियोंसे उनकी सहस्र प्रकारकी कक्तियें वह प्राती के विम्हसीक नार्वा इन्द्रियोंकी सहस्रक्ति है।।१७॥

आ नः सोम् सहो जुवे रूपं न वर्चसे मर्।

सुष्वाणो देववीतये ॥१८॥ १ १०० १ वर्षी । सुर् आ । नः।सोम् । सहः । जुनः । रूपं । न । वर्षीसे । सुर् सुस्वानः । देवऽवीतये ॥१८॥

पदार्थः—( सोम') हे परमात्मन् ! ( देववीतिये ) देव-मार्गप्राप्तये ( नः ) अस्मान् ( आमर ) सर्वविद्याग्युदयैः- परिपूरय । भवाम् सर्वेषां ( सुखानः ) उत्पत्तिस्थानमस्ति । अथ च ( सहः ) शानुनाशकोस्ति तथा ( जुनः ) शीधगति-शीलो भवान् ( वचसे ) प्रकाशाय ( रूपं न ) खरूपं वितरतु ॥

पदार्थ--(सोम) हे पश्मात्मन् ! (देवबीतये) देवमार्गकी-प्राप्तिके किये (नः) हमको (आभर) सब मकारके अभ्युद्योंसे आप भरपूर करें। आप श्वके (सुस्वानः) उत्पत्तिस्थान हैं। और (सहः) अभुवळनाशक (जुवः) शोधगति वाळे आप (वर्चसे) मकाशके किये। (रूपं न) रूप हमको दें॥

भावार्थः — परमात्मा जिन पुरुषोंमें देवी सम्पत्तिके गुण देता-है, उनको तेजस्वी बनाता है। और सब प्रकारके ऐश्वयोंका भण्डार बना-कर उनको सर्वोपरि बनाता है।।१८॥

> अपी सोम छुमत्तमोऽभि द्रोणानि रोरुवत्। सीदंव्छचेनो न योनिमा ॥१९॥

अर्ष । सोम् । द्युमत्ऽतमः । अभि । द्रोणानि । रोरुवत् । सी-दन् । व्येनः । न । योनिं । आ ॥१८॥

पदार्थः — (सोम) हे परमात्मन् ! भवान् ( देयमो न ) विद्युदिव गतिशीलोस्ति । (द्रोणानि ) समस्तलोकेषु ( रेार-वत् ) गतिशीलः सन् सर्वत्र विराजितो भवतु । तथा (द्युम-त्तमः ) भवान् स्वयं प्रकाशोस्ति । अथ च (योनि ) मदन्तः-करणेषु (सीदन्) विराजमानः (अभ्यष् ) मम हृद्यं पवित्रयतु ॥

पदार्थ — (सोप) हे परमात्मन्! आप ( क्येनः ) विद्युत्के (न) समान गतिशील हैं। (द्रोणानि ) सम्पूर्ण कोकलोकांश्वरेंग्वे-

(रोहबत्) गतिशीळ होकर आप सर्वत्र विराजमान हैं। और ( द्युमत्तमः) आप स्वयंत्रकाश हैं। (योनिं) हमारे हृदय स्थानमे ( आसीदन्) वि-राजमान होकर ( अभ्यर्ष ) हमारे हृदयको शुद्ध करें॥

भावार्थ-परमात्मा स्वयंत्रकाश्व है, और उसीके नकाशसे सव-पदार्थ मेकाशित होते हैं ॥१९॥

> अप्सा इन्द्रांय वायवे वर्रणाय मुरुद्धंचः । सोमां अपीत विष्णवे ॥२०॥४॥

अप्साः । इंद्राय । वायवे । वरुणाय । मुरुत् अर्यः । सोमः ।

अर्षति । विष्णवे ॥२०॥

पदार्थः——( सोमः ) सर्वपूच्यः परमात्मा ( इंद्राय वा-यवे ) गतिशीलकर्मयोगिविदुषे तथा ( मरुद्रयः ) पदार्थ-ज्ञेभ्यः अथ च ( वरुणाय ) विद्यावलेन सर्वाच्छादकाय ( विष्णवे ) ज्ञानयोगिविदुषे ( अप्साअर्षेति ) स्वज्ञामरूप-गला प्राप्तो भवति ॥

पद्धि—( सोमः) सर्वपूष्य परमात्मा (इंद्राय वायवे) कर्पयोगी विद्वानोंके किये ( मरुद्रचः) पदार्थविद्यावेत्ता विद्वानोंके किये ( वरु-णाय ) अपने विद्यावक्रमे सबको अच्छादन करने वाक्रे विद्वान्के किये और ( विष्णवे ) क्वानयोगी विद्वान्के किये ( अप्सा अर्थति ) अपनी क्वानरूपी गतिमे प्राप्त होता है ॥

भावार्थ--जो कोग ज्ञानयोग कर्मयोग इत्यादि योगेंसि पर-मात्माकी आज्ञाका पाळन करते हैं, जनको परमात्मा अपनी ज्ञानगातिसे-अवस्यमेव माप्त होता है।।२०॥ इषं तोकायं नो दधंदस्मभ्यं सोम विश्वतः।

आ पवस्व सहाम्रिणम् ॥२१॥

इषं । तोकार्य । नः । दर्धत् । अस्मभ्यं । सोम् । विश्वतः । आ । पवस्व । सहस्रिणं ॥२१॥

पदार्थः — ( सोम ) हे जगदीश ! भवान् ( नस्तोकाय ) अस्मत्संतानेभ्यः (सहस्रिणं ) वहुविधधनानि (विश्वतः ) परितः

( दघत ) घारयतु । अथ च ( अस्मम्यं ) मां ( इषं ) सर्व-विधेश्वर्यं ददातु । तथा ( आक्वस्व ) सर्वथा पवित्रयतु ॥

पदार्थ — ( सोम ) हे परमात्मन् ! आप ( नः ) हमारे ( तोकाय ) संतानों के छिय ( सहस्मिणं ) अनन्त प्रकारके धन ( विश्वतः ) सब ओर-से (दधत्) धारण कराएँ। और ( अस्पभ्यं ) हमको सव प्रकारका ऐश्वर्य-दें । तथा ( आपवस्व ) सव प्रकारसे पवित्र करें ॥

भावार्थ-इस मंत्रमें पश्मात्मासे अभ्युदयमाप्तिकी पार्थना की-गई है॥ ११॥

क्षथ सोमसंज्ञकस्येश्वरस्योपासकानां विदुषां गुणा वर्ण्यन्ते॥ अव सोमनामक परमेश्वरकी उपासना करने वाळे विद्वानोंके गुणों-का वर्णन करते हैं॥

ये सोमासः परावित ये अर्वावित सुन्विरे । ये वादः शर्यणाविति ॥२२॥

ये । सोमासः । पुराज्विति । ये । अर्वाज्विति । सुनिवरे । ये । वा । अदः । शर्यणाऽविति ॥२२॥ पदार्थः — ( य सोमासः ) मौम्यखभाववन्त इमे विद्यांसः ( परावति ) परब्रह्मशक्तौ ( ये ) ये ( अर्वावति ) प्रकृतिशक्तौ तथा ( ये ) ये ( वा अदः शर्यणावति ) संसारशक्तावस्यां- ( सुन्विरे ) ये कुशलास्तान् परमेश्वरः पवित्रयतु ॥

पद्धि—(ये सोपासः) जो सौम्यस्वभाव बाक्ट विद्वान् (परावित) परज्ञह्म रूप शक्तिमें (ये) और जो (अर्वावित) मकुतिरूप शक्तिमें (ये) जो (वा) और (अदः शर्यणावित) इस संसाररूप शक्तिमें (सृन्विरे) निपुण किये गए हैं, इन सब विद्वानोंको परमा त्मा पवित्र करें ॥

भावार्थ--इस मंत्रका यह तात्वर्य है, कि परमारमा सब प्रकार-के विद्वानोंको पवित्र करता है ॥२२॥

य लार्जीकेषु कृत्वंसु ये मध्ये पुस्त्यानाम् । ये वा जनेषु पुञ्चसु ॥२३॥ ये । आर्जीकेषु । कृत्वंऽसु । ये । मध्ये । पुस्त्याना । ये । वा । जनेषु । पञ्चऽसुं ॥२३॥

पदार्थः—(ये) ये विद्धांतः ( आर्जीकेषु कृत्वसु ) सत्कर्मसु तथा (ये) ये खलु ( परत्यानां मध्ये ) गृहकर्मसु-कुश्वालास्सान्त (येवा) अथ ये खलु ( जनेषु पञ्चसु ] पञ्च-विधेषु मनुष्येषु शिक्षितुं शक्नुवन्ति, ते सर्वे अस्माकं कल्याण-कारिणो भवन्तु ॥

पदार्थ —( ये ) जो विद्वान् ( आर्जीकेषु कृत्वसु ) सत्कर्मोंने और ( ये ) जो विद्वान् (,पस्त्यानां मध्ये ) गृहकर्मोंने चतुर हैं, ( येवा ) और-

जो [जनेषु पश्चायुः) पांच मकारके मनुष्यों में शिक्षा दे सक्ते हैं, वे सब इयारे छिये कल्याणकारी हों।।

भावाध--इम पंत्रमें विद्वानों के ग्रुणों का वर्णन किया है। पांच-मकारके मनुष्यों की विद्याका तात्पर्य यहां यह है कि, जो विद्वान माझण, स्रत्रिय वैदेय, और शुद्ध इन चारों वर्णों में उपदेश कर सके हैं, और पांच कें उन मनुष्यों में जो सर्वथा असंस्कारी है, अर्थात् दस्युभावको प्राप्त हैं, इन सबको सुधार सक्ते हैं, वे प्रजाके लिय सदैव कल्याणकारी होते हैं।। र रा।

ते नो बृष्टिं दिवस्परि पर्वन्तामा सुवीर्यम ।

सुवाना देवास इन्दंवः ॥२४॥

ते । नः । बृष्टिं । दिवः । पीरं । पर्वतां । आ । सुऽवीर्थे । सुवानाः । देवासः । इंदेवः ॥२४॥

पदार्थः—[ ते ] ते विद्यांसः [ नः ] अस्मभ्यं [ वृष्टि ] वृष्टिं [ दिवस्परि ] द्युलोकतोवर्षयन्तु । [ इन्दवः ] ऐरवर्य-सम्पन्नाः [ देवासः ] दिव्यगुणाः पण्डिताः [ सुवीर्थ ] पराक्रमं [ सुवानाः ] उत्पादयन्तः ( आपवतां ) सर्वथास्मान्यवित्रयन्तु ॥

पद्धि——(ते) वे विद्यान् (नः) हमारे छिये (दृष्टिं) दृष्टिको (दिवस्पिं) युक्ठोकसे बरसार्थे । (इंदवः) ऐश्वर्य वाले (देवासः) दिव्यग्रुण सम्पन्न विद्वान् (सुवीर्थ) पराक्रमको (सुवानाः) पैदा करते हुए (आपवंता) इसको सब प्रकारसे पवित्र करें ॥

भवार्थ—-युलोकसे दृष्टि करनेका तात्पर्य यहां हिमालय आदि-दिव्यस्थानोंसे जलकी धाराओंसे सींच देनेका है। जो विद्वान् व्यव-हार विषयके सब विद्याओंके वेत्ता होते हैं, वे अपने विद्याबलसे मजा-में सुदृष्टि करके अद्भुत पराक्रमको उत्पन्न कर देते हैं। उक्त विद्वानोंसे-विक्ता लेकर सुराक्षित होनेका उपदेश यहां परमात्याने किया है।।१४॥ पर्वते हर्यतो हरिर्गृणानो जुमदेग्निना। हिन्वानो गोर्राध त्वचि ॥२५॥५॥

पर्वते । हर्यतः । हरिः । गृणानः । जमत्ऽअमिना । हिन्वानः ।

गोः। अधि। त्वचि ॥ २५॥

पदार्थः—(हिरः) परमेश्वरः (हर्यतः) विदुषामभिला-षुकः (जमदिमना) अंतरचक्षुषा (गृणानः) गृहीतः यः (अधिलचि) शरीरे (गोः) इन्द्रियाणां (हिन्वानः) निर्माता-

र जावलाच ) शरार र गाः ) इन्द्रयाणा ( । हन्वानः ) निनाता-स्ति स जगदीश्वरः ( पवते ) ज्ञानद्वाराऽस्मान पवित्रयति ॥

पद्र्यं — (हरिः) परमात्मा (हर्यतः) विद्वानोंको चाहने वास्ना (जमदाग्रेना) अंतः चक्षुसे (ग्रणानः) ग्रहण किया हुआ जो (अधि-त्वचि) अर्रारमें (गाः) इत्द्रियोंकी (हिन्यानः) रचना करनेवाला है.

वह (पवते) ज्ञानद्वारा हमको पवित्र करता है।।

भावार्थ--इसमें परमात्मासे इस बातकी प्रार्थना की है, कि आप सर्वोपरि विद्वान् उत्पन्न करके हमारा कल्याण करें ॥३५॥

प्र शुकासी वयोजनी हिन्वानासो न सप्तयः।

श्रीणाना अप्सु मृञ्जत ॥२६॥

प्र । शुकासः । वयःऽजुवः । हिन्वानासः । न । सप्तयः ।

श्रीणानाः। अप्रसु । मृंजत् ॥ २६ ॥

पदार्थः—( शुक्रासः ) वीर्यवन्तः ( वयोजुवः ) अन्नादि-पदार्थविचाविदः ( श्रीणानाः) विचया संस्कृता विद्वांसः ऋिलिन्सिः ( मृंजत ) स्त्रीक्रियन्ते ( न ) यथा (अप्तु हिन्यानासः, जलशुद्धानि ( सप्तयः ) इन्द्रियाणां सप्तद्वाराणि ( प्र ) श्रभगणान्ददते ॥

पद्रश्चि—(श्वकासः) वीर्यवाळ (वयोजुवः) अन्नादिकों की विद्या जानने वाळे (श्रीणानाः) विद्याद्वारा संस्कृत हुए उक्त प्रकारके विद्वान ऋत्विक छोगों द्वाग (सृंजत) वरण किये जाते हैं। (न) जैसे कि (अप्तु हिन्दानांसः) जलों ग्रुद्ध किये हुए (सप्तयः) इन्द्रियों के सात द्वार (प) ग्रुभगुणों को देते हैं।।

भावार्थ — परमात्मा उपदेश करता है, कि हे जीवो ! जिसंप्रकार हाने दियों के समुद्धार जलमें छुद्ध किये हुए सुन्दर झानके साधन वनते हैं, इसी प्रकार यहों में वर्णन किये हुए विद्वान झानबारा तुम्हारे कल्याण-कारी होते हैं।। २ ६॥

तं त्वा सुतेष्वासुवी हिन्बिरे देवतातये।

स पंवस्वानयां रुचा ॥२७॥

तं । त्वा । सुतेषु । आऽभुवंः । हिन्विरे । देवऽतातये । सः । पवस्व । अनयां । रुवा ॥ २७॥

पदार्थः —हे परमात्मन् ! (तं) पूर्वोक्तगुणसम्पन्नं (त्वा) लां (स्तेषु) सुयज्ञेषु (आभुवः क्रालिजः (देवतातये) विमन्विनाशानाय (हिन्विरे) तवोपासनां कुर्वते । (सः) स भवान् (अनया रुचा) प्रागुक्तज्ञानशक्ता (पवस्व) अस्मान्पवित्रयत् ॥

पदार्थ--हे परमात्मन ! (त) उक्तग्रुणसम्पन्न (त्वा) आपको (स्रतेषु) सुन्दर करने वाळे यज्ञोर्मे (आधुवः) अस्विक् छोग (देवतातये) विद्रोंके विनासके छिये (हिन्विरे) आपकी उपासना करते हैं। (सः) कृष्टिक क्रिंग्यासम्पन्न आप (अनया रुवा) पूर्वोक्त ज्ञानकी सक्तिसे (पवस्व) इमको पवित्र करें।।

भावार्थ---जो परमात्मा अपने ज्ञानमदीपसे भक्तोंके हृदयको पवित्र करते हैं, वे हमारे अन्तः करणको पवित्र करें ॥२७॥

आ ते दक्षं मयोभुवं विह्नम्या चृणीमहे । पान्तमा पुरुस्पृहेष् ॥२८॥

आ । ते । दक्षे । मृयुःऽभुवं । विह्नें । अद्य । वृणीमहे । पांते । आ । पुरुऽस्पृहं ॥ २८॥

पदार्थः—(मयोमुवं) सर्वभुखदातारं (पुरुरपृहं) सर्व-जनभजनीयं (पातं) सर्वरक्षकं (दक्षं) सर्वज्ञं (विद्वं) प्रकाश-खरूपं पूर्वोक्तगुणसम्पन्नं (ते) भवनतं (अद्य) अद्येव (आ-वृणीमहे) सर्वथा वयं स्वीकुर्मः ॥

पदार्थ-—(मयोध्वं) जो सब मुर्लोके देने वाळे आप हैं, (पुरु-स्पृहं को सब पुरुषों से भजनीय हैं (पांतं) सर्वरक्षक हैं, (दक्षं) सर्वज्ञक्ष हैं, (बिहें) प्रकाशस्त्ररूप हैं, उक्तगुण सम्पन्न (ते) आपको (अद्य) आज (आहणीयहे) हम सब प्रकारसे स्वीकार करते हैं।।

भावार्थ — जो उपासक उक्त गुणसम्पन्न परमात्माकी उपासना करते हैं, वे सब प्रकारसे ग्रुख होकर परमात्मभावको प्राप्त होते हैं ॥२८॥

> आ मुन्द्रमा वेरंण्यमा विष्रुमा मंनीिषणेम् । पान्तुमा धुरुस्पृहंम् ॥२९॥

आ। मुद्रं। आ। वरेण्यं। आ। विष्रं। आ। मृनीिषणं। वर्ष्टं। आ। वर्ष्ट्याः

पांती । आ । पुरुष्टमपृही ॥ २९ ॥

पदार्थः--हे जगतीश्वर ! ( मंद्रं ) स्तुत्यं ( वरेण्यं ) वरणीयं ( वित्रं ) मेधाविनं ( मनीविणं ) मन स्वामिनं ( पुरुस्पृहं ) सर्व- वरणीयं ( पातं ) सर्वपवितारं भवन्तं जगदीश्वरं ( आ ) अविणीमहे स्वीकुर्मीवयम् ॥

पद्र्श्य — हे परमात्मन्! (मंद्रं) जो आप सर्वोषिर स्तुति करने-योग्य हैं, (बरेण्यं) व ण करने योग्य हैं, (बिमं) मेधावी हैं, (मनीष्णिं) मनके स्वामी हैं, (पुरुष्षुरं) सब पुरुषोंके कामना करने योग्य हैं, (पतिं) सबके रक्षक हैं, ऐसे आपको (आ) " आवृणीमहे " हम छोग सब मकारसे स्वीकार करते हैं।।

भावार्थ — उक्त गुणसम्पन्न परमात्माका वरण करना, अर्थात् सब प्रकारसे स्वीकार करना इस मंत्रमें बनाया गया है। "आ" शब्द यहां प्रत्येकगुणसम्पन्न परमात्माको भक्षीभांति वर्णन करनेके छिये आया है।।२९॥

आ रयिमा स्रुं<u>चेतुन</u>मा स्रुंकतो तु**न्**ष्वा । पान्तुमा पुंरुस्पृहंम ॥३०॥६॥

आ । र्षि । आ । सुऽचेतुनं । आ । सुकृतो इति सुऽकतो । तुनूषु । आ । पांतं । आ । पुरुऽस्पृहं ॥ ३० ॥

पदार्थः--( सुकतो ) हे सर्वयज्ञाधिपते परमेश्वर ! भवान् ( गर्थे ) धनं तथा ( सुचेतुनं ) शुभज्ञानं ( तनृषु ) मत्संति तिषु ( आ ) आ ददातु । भवान् ( पुरुष्ट्रहम् ) सर्वेषामुपास्य देवास्ति । तथा ( पातं ) सर्वपविताचास्ति । ( सुकतो ) हे शुभ-कर्मिन् ! लमेव मयोपासनीयोसि ॥

पदार्थ ——(सुकतो) हे सर्वयज्ञाधियते परमात्मन् ! आप (रियं) धनको (सुचेतनं) और सुन्दर ज्ञानको (तन्तु ) हमारी संतानो-में (आ) सब प्रकारसे दें। आप (पुरुस्पृद्धं) सबके उपास्य देव हैं। (पांतं) सबको पवित्र करने बाळे हैं (सुक्रतो) हे शोभन कर्मो बाळे परमात्मन्! आप ही हमारे उपास्य देव हैं।

भावार्थ--इस मंत्रमें नित्य छुद्ध सुक्तस्वभाव सर्वरक्षक पतितपावन परमात्माके गुणोंका वर्णन किया गया है। और उसको एकपात्र उपास्य देव माना है।।३०॥

इति पञ्चपष्ठितमं सुक्तं षष्ठोवर्गश्च समाप्तः। यह ६५ वां सुक्त और ६ वां वर्ग समाप्त हुआ ॥

अथ त्रिंशदचस्य पट्षिठतमस्य सुक्तस्य-

१--३० शतं वैस्नानसा ऋषिः ॥ १--१८, २२--३० पवमानः सोमः । १९- २१ अग्निर्देवता ॥ छन्दः-ः१ पादनिचृद्-गायत्री । २,३,५-८,१०,११,१३,१५-१७,१९,२०,२३, २४,२५,२६,३०,गायत्री ।४,१४,२२,२७ विराड् गायत्री । ९,१२,२१,२८,२९ निचृद्गायत्री १८पादनिचृदनुष्टुप् । स्वरः-१-१७ १९-३० षड्जः । १८

गान्धारः ॥ अथेश्वरगुणा वर्ण्यन्ते ।

अव ईश्वरके गुणोंका वर्णन करते हैं।

पर्वस्व विश्वचर्षणेऽभि विश्वानि काव्या ।

सखा सर्खिभ्य ईड्यंः ॥ १ ॥

पर्वस्व । विश्वऽचर्षणे । अभि । विश्वानि । का यां । सस्तां । सार्स्विऽभ्यः । ईड्यः ॥१॥

पदार्थः — (विश्वचर्षणे) हे जगदीश्वर ! (विश्वानि-काव्या) सर्वेषां कवीनां भावान् (अभि) परितः प्रदायासमन् (पवस्व) पवित्रय । अथ च (सासिन्यः) मित्रेम्यः (सखा) मित्रमिति । तथा (ईड्यः) सर्वैः पूजनीयोति ॥

पदार्थ-- (विश्वचर्षणे) हे स्वैज्ञ परमात्मन् ! (विश्वानि, काव्या) सम्पूर्ण कवियों के मावको (अभि) सब ओरसे भदान करके हमको आप (पवस्व) पवित्र करें ! और (सिक्थिः) मित्रों के छिये आप (सखा) मित्र हैं (ईड्यः) तथा सर्वपुष्टय हैं ॥

भावार्थ- — जो छोग परमात्मासे मित्रके समान पेप करते हैं, अर्थात् जिनको परमात्मा मित्रके समान पिय छगता है, उनको परमात्मा कित्रिका अञ्चत शक्ति देता है ॥१॥

ताभ्यां विश्वंस्य राजिस ये पंवमान् धार्मनी । प्रतीची सीम तस्थतुः ॥ २ ॥

ताभ्यां । विश्वस्य । राजासि । ये इति । प्वमान् । धार्मनी इति । प्रतीची इति । सोम । तस्थतुः ॥२॥

पदार्थः—(सोम) हे परमेश्वर! भवान् (ताभ्यां) कर्म-ज्ञानाभ्यां (विश्वस्य) समरतसंतारस्य (राजिति) प्रकाशं करोति (पवमान) सर्वपवित्रयितः परमात्मन् ! (ये धामनी) ज्ञान-

कर्मणी ( प्रतीची ) प्राचीनेस्तः त (तस्थतुः ) उपजग्मतुः ॥

पदार्थ — (सोम) हे परमात्मन् ! आप (ताभ्यां) ज्ञान और कर्म दोनों द्वारा (विश्वस्य) सम्पूर्ण विश्वका (राजासी) प्रकाश करते-हैं। (पवपान) हे सबको पवित्र करने वाल परमात्मन् ! (ये धामनी) को ज्ञान कर्म (पतीची) पाचीन हैं, वे (तस्थतुः) हम्में विराजमान हों॥

भावार्थ— परमात्मा सब छोकछोकान्तरों में विराजमान है। इसन क्रिया और बळ, यह तीनों प्रकारके उसके प्राचीन थाम है, जिन-से वह सबकी प्रेरणा करता है॥ ॥

परि धार्मानि यानि ते त्वं सीमासि विश्वतः । पर्वमान ऋतुभिः कवे ॥ ३ ॥

परि । धार्मानि । यानि । ते । त्वं । सोम् । असि । विश्वतः । पर्यमान । ऋतुऽभिः । कुवे ॥३॥

पदार्थः -- (कवे) हे सर्वज्ञ जगदीश्वर ! (पवमान) सर्वपवित्रकर्तः ! भवान् (ऋतुमिः) वसन्तादिऋतूनां परि-वर्तनेन नव्यान्भावानुत्पादयति । अथ च (यानि ते) यानि तव (धामानि) ल्यांकलोकान्तराणि (परि) परितस्मन्ति-तानि (विश्वतः) सर्वथा (लं सोमासि) लमुत्पादकोसि॥

पदार्थ — (कवे) हे सर्वज्ञ परमात्मन्! (पवमान) हे सव-को पावत्र करने वाले! आप (ऋतुभिः) वसन्तादि ऋतुओं के परि-वर्तनसे संसारमें नये नये भाव उत्पन्न करते हैं। और (यानि, ते) जो तुम्हारे (धामानि) लोकलोकान्तर (परि) सव ओर हैं, उनको (विश्वतः) सव मकारसे (सोमासि) आप उत्पन्न करने वाले हैं।। भावार्थ — परमात्मा उत्पत्ति, स्थिति, तथा प्रलय तीनों प्रकार-की कियाओंका हेतु हैं। अर्थात् उसीसे संसारकी ज्ल्पत्ति, और उसी-

में स्थिति और उसी से मलय होता है ॥३॥

पर्वस्व जुनयुत्रिषोऽभि विश्वांनि वार्यो । सस्वा सर्विभ्य ऊतर्ये ॥ ४ ॥

पर्वस्त । जनयम् । इषः । अभि । विश्वानि । वार्यो । सर्खा । सर्खिऽभ्यः । ऊत्रये ॥४॥

पदार्थः —हे जगदीश्वर! (विश्वानि) सर्वे पदार्थाः (वार्या) ये वरणीयास्तान्ति (अभि) तान्मह्यमिनेदेहि । अथ च (इषः) ऐश्वर्य (जनयन्) उत्पादयन् (पवस्व) अस्मान् पवित्रयत् । (सांखिभ्यः) मित्राणां (उत्तये) रक्षाये

(सखा) मित्रमसि॥

पदार्थ — हे परमात्मन् ! (विश्वानि) सव प्रदर्थ (वार्या) वंग्णीय (अभि) सव ओरसे आप हमें हें। और (इषः) ऐश्वर्यको (जनयन्) पैदा करते हुए (पवस्व) आप हमको पवित्र करें (सिल्भ्यः) मित्रोंकी (ऊतये) रक्षाके लिये (सरवा) आप मित्र हैं।

भावार्थ--जो लोग परमात्मपरायण होते हैं परमात्मा उन्हें सब-

पकारके आनन्दोंसे विभूषित करता है ॥४॥

तर्व शुकासी अर्चयी दिवस्पृष्ठ वि तंन्वते । पवित्रं सोम् धार्मभिः ॥ ५ ॥ ७ ॥ तर्व । शुक्रासंः । अर्चयंः । दिवः । पृष्ठे । वि । तुन्वते । पवित्रं । सोम । धार्मऽभिः ॥५॥

पदार्थः --( सोम ) हे परमेश्वर ! ( घामभिः ) भवान् स्वशक्तिभिः ( पवित्रं ) पवित्रोरित ( तव ) भवतः ( शुक्रासः) बलवत्यः ( अर्चयः ) प्रकाशोर्भयः ( दिवस्पृष्ठे ) द्युलोकोपरि ( वितन्वते ) विस्तृताः सन्ति ॥

पद्र्श्यं—(सोम) हे परमात्मन्! (धामिभः) आप अपनी-शक्तियोंसे (पिन्त्रं) पार्वत्र हैं। (तव) तुम्हारी (श्वकासः) वळ वाळी (अर्चयः) प्रकाशकी ळहरें (दिवस्पृष्ठे) युळोकके उत्पर (वितन्वते) विस्तृत हो रहीं हैं॥

भावार्थ--परमात्माकी ज्योति सर्वत्र दोसिपती है, उसके प्रकाश-से एक रेणु भी खाळी नहीं । गुलोकमें उसका प्रकाश इस प्रकार फैला-हुआ है, जैसे पकड़ीके जालेके तन्तुओं के आतान वितानक। पारावार-नहीं मिलता, इसी प्रकार उसका पारावार नहीं ॥

अथवा यों कहो कि मयूरिपच्छकी शोभोक समान उसके छुछोककी अनन्त प्रकारकी शोभा है। जिसको परमात्मज्योतिने देदीप्यमान कियाहै॥॥।

तवेमे सप्त सिन्धंवः प्रशिषं सोम सिस्रते । तुभ्यं घावन्ति घेनवः ॥ ६ ॥ तवं । इमे । सप्त । सिधंवः । प्रशिषं । सोम् । सिस्रते ।

तुभ्यं । धावन्ति । धेनवंः ॥६॥

पदार्थः—(सोम) चराचरोत्पादक परमातः न् ! (तव) भवतः (इमे) इमे (सप्त सिंधवः) सप्तिधाः (धेनवः) वाणीप्रवाहाः (प्रशिषं) प्रशासनं (सिस्रतं) अनुसर्गनी । अथ च (त्रभ्यं) त्रभ्यमेव (धावन्ति) प्रतिदिनं गच्छन्ति॥

पदार्थ — (सोम) हे परमात्मन् ! (तव) तुम्हारे (हमे ) ये (सप्त (सिंघवः) सात कारके (धेनवः) वाणियोंके मवाह (मश्चिष) मञ्जासनको (सिस्रते) अनुसरण करते हैं। और तुभ्यं) तुम्हारे क्रिय ही (धावन्ति) मतिदिन गयन करते हैं॥

भावार्थ - परमात्माके शासनमें वेदादिवाणियों के मवाह बहते हैं। अथवा यों कहो, कि ज्ञानिद्वयों के सप्तछिद्रों के द्वारा माण सिन्धुके समान प्रतिक्षण कियाको माप्त हो रहे हैं। अथवा यों कहो, कि सम्पूर्ण भूत, सिन्धु, आदि नदियों के समान उसीसे निकल कर उसीके स्वरूप-में मितिदिन स्रवित होते हैं॥ है।।

प्र सौम याहि धारया सुत इन्द्रीय मत्सरः । दर्धानो अक्षिति श्रवः ॥ ७ ॥

प्र । सोम् । याहि । धार्रया । सुतः । इंद्राय । मृत्सुरः । दर्धानः । अक्षिति । श्रवः ॥७॥

पदार्थः -- ( सोम ) हे जगदीश्वर ! ( घारया ) स्वा-नन्दचृष्ट्या (प्रयाहि ) आगत्म मां प्राप्तोतु । भवान् (इन्द्राय ) ऐश्वर्याय ( मुत: ) प्रसिद्धोस्ति । अथ च ( मत्सरः ) आनन्द-स्वरूपोस्ति । सथा ( अक्षिति ) अक्षयं ( श्रवः ) यशः (दघानः) घार्यमाणोस्ति ॥ पदार्थ — (संम ) हे परमात्मन् ! (धारया ) अपने आनन्द-की हृष्टिसं (भयाहि ) आप हमको आकर प्राप्त हों । आप (इंद्राय) ऐश्वर्यके छिये (सुनः) प्रसिद्ध हैं, और (मत्सरः ) आनन्दस्तरूप-हैं, तथा (अक्षिति) अक्षय (अवः) यशको (दधानः) आप धारण किये हुए हैं॥

भावार्थ प्रमात्माका यश अक्षय है, इस लिये अन्यत्र भी बेदने वर्णन किया है, कि "यस्यनाममहद्यदाः" जिसका सबसे वड़ा यश है, वह परमात्मा निगकारभावसे सर्वत्र व्यापक हो रहा है।।।।।

> समु त्वा धीभिरस्वरिन्दिन्वृतीः सप्त जामर्यः । विर्ममाजा विवस्त्रेतः ॥ ८ ॥

सं । ऊं इति । त्वा धीभिः । अस्तर्न् । हिन्वतीः । सप्त । जामर्यः । विप्रं । आजा । विवस्त्रतः ॥८॥

पदार्थः -- हे परमात्मन् ! ( विष्रं ) सर्वज्ञं (त्वा ) भवन्तं (सप्तजामयः ) ज्ञानिन्द्रियाणां सप्तछिद्राणि ( धीभिः ) वुद्धा (समु ) सम्यक् ( अस्वरन् ) शब्दायमानानि (विवस्वतः ) यज्ञकर्तुः ( आजा ) यज्ञे ( हिन्वतीः ) प्रेरयन्ति ॥

पदार्थ — हे परमात्वन् ! (वित्रं) सर्वज्ञ (त्वा) आपको (सप्त-जामयः) क्वानेन्द्रियोंके सात गोलक (धीभिः) बुद्धिद्वारा (सम्रु) भळीभांति (अस्तरन् शब्द करते हुए विवन्त्रतः) यज्ञकर्ताके (आजा) यज्ञें (हिन्वतीः) पेरणा करते हैं।

भावार्थ — उपामक छोग बुद्धिष्टात्तियों द्वारा परमात्माका सा-क्षात्कार करते हैं। वा यों कहो कि यमनियमादि सात अङ्गोद्वारा समाधिकी- सिद्धि कस्ते हैं। अर्थात् समाधि साध्य पदार्थ है, और सात उसकें साधन है।

मृजनित त्वा समृग्नुवोऽज्ये जीराविष ष्वणि । रेभो यदज्यसे वर्ने ॥ ९ ॥

मुजंति । त्वा । मं । अप्रुवंः । अव्ये । जीरौ । अधि । स्वनि । रेभः । यत् । अज्यसे । वनै ॥९॥

पदार्थः — हे परमात्मन् ! (रेभः) शब्दगम्यं (अव्ये) पालकं (अधिष्वणि) शब्दगमनीयं (जीरी) शत्रुघातकं (वने) भजनीयं (ला) भवन्तं (अग्रुवः) कर्भयोगिनः (यत्) यदा (संमृजनित्) ध्यानविषयं कुर्वन्ति, तदा (अज्यसे) लं तेषां साक्षात्कृतो भविसि।

पदार्थ — हे जगदीश ! (रेभः) शब्दगम्य (त्वा) आपको (अमुवा) कर्मयोगी जन (अव्ये) रक्षक तथा (अधिष्वणि) शब्दगम्य-और (जीरी) श्रृष्टुनाशक (वने) भजनीय आपको (यत्) जब (सं-मृजनित) ध्यानविषय करते हैं, तब आप (अज्यसे) उनके साक्षारकार-के विषय होते हैं॥

भावार्थ — इस मंत्रमें सर्वरक्षक परमात्माके साक्षात्कार का वर्णन किया गया है, कि कर्मयोगी छोग अपने कर्मण्यतायोगसे परमात्मपरायण होकर, परमात्माका साक्षात्कार करते हैं ॥९॥

पर्वमानस्य ते कवे वाजिन्त्सर्गी अस्क्षत । अर्वन्तो न श्रवस्थवः ॥ १०॥ ८॥ पर्वमानस्य । ते । कृवे । वाजिन् । असृक्षुत् । अर्वंतः । न । श्रवस्यवः ॥१०॥

पदार्थः—( कवे ) हे सर्वज्ञ ! ( वाजिन् ) सर्वशक्ति सम्पन्न जगदीश्वर ! ( पवमानस्य ) सर्वपवित्रयितः ( ते ) भवतः ( सर्गाः ) वहुविधाः सृष्टयः एवं ( अस्वक्षत ) उत्पच्चन्ते ( न ) यथा ( अविन्तः ) विधूच्छक्तयोनेकथा ( श्रवस्यवः ) प्रवहन्ति ॥

पद्धि— क्वे) हे सर्वज्ञ ! (वाजिन्) हे सर्वज्ञक्तिमन् परमात्मन् ! ( पवमानस्य ) सवको पवित्र करने वाळे ( ते ) आपकी ( सर्गोः ) अनन्त मकारकी सृष्टियें इस मकार ( असक्त ) उत्पन्न होतीं हैं ( न ) जैसे- कि ( अर्वन्तः ) विद्युत् द्यक्तियें अनेक मकारसे ( अवस्यवः ) मवा- हित होतीं हैं ॥

भावार्थ — इस मंत्रमें परमात्माको निमित्तकारण वर्णन किया-है, कि परमात्मा इस स्रव्यिका निमित्तकारण है। बपादान कारण मकृति है, और निमित्तकारण परमात्मा है, इसीसे यहां विद्युतका दृष्टान्त दिया है॥१०॥

**अथ** सर्वोधिकरणलेन परमात्ना स्तूयते ॥

यहां सर्वाधिकरणत्वसे परमात्माकी स्तुति करते हैं।

अच्छा कोशं मधु इचुत्मसृष्ठं वारे अव्यये।

अवीवशन्त धीतयः ॥ ११ ॥

अच्छ । कोशं । मुधुऽद्युतं । असृषं । वारे । अब्बये । अर्वावशंत । धीतयः ॥११॥ पदार्थः — येन परमात्मना ( अच्छ ) निर्मेलं ( कोशं ) सर्वनिधानं तथा ( मधुरचुतं ) आनन्ददायकं जगादिदं ( अस्प्रम् ) रचितमस्ति तस्मिन् ( अव्यये ) अविनाशिनि (वारे ) वरणीय परमात्मनि (धीतयः ) सृष्टयः ( अवावशंत ) निवसन्ति ॥

पदार्थ--जिस परमात्माने इस्संसार को ( अच्छ) निमेक और (कोशं) सर्वेिधान तथा (मधुश्चतं) आनन्ददायक (अस्प्रम्) रचा है उसी (अञ्चयं) अविनाशी तथा (बारे) दरणीय परमात्मार्मे (धीतयः) स्टिंग्टें (अवावशंत) निवास करतीं हैं।।

भावार्थ--परमात्माही एकमात्र सब कोक कोकान्तरीका अधि-करण है ॥११॥

> अर्च्छा समुद्रमिन्द्वोऽस्तं गावो न धेनर्वः । अर्ग्यन्त्रतस्य योनिमा ॥१२॥

अच्छ । समुद्रं । इंदेवः । अस्ते । गार्वः । न । धेनर्वः । अग्मन् ऋतस्यं । योनिं । आ ॥१२॥

पदार्थः—( धेनवो न ) यथा वेदवाण्यः ( अस्तं ) स्थान-रूपं ( समुद्रं ) येन शब्दा उत्पद्यन्ते एताहरां ( अब्छ ) विमलं परमेश्वरं ( आग्मन् ) मुतरां प्राप्तुवन्ति । तथा ( इंदवः ) प्रका-शिन्यः ( गावः ) सत्कार्भणामिन्द्रियवृत्तयः ( ऋतस्य योनि ) सत्यस्थानं परमेश्वरं सखेन प्राप्तवन्ति ॥

पद्धि--- ( घेनवो न ) जैसे वेदवाणियें ( अस्तं ) स्थानकप ( समुद्रं ) जिससे शब्द छत्पन्न होते हैं, ऐसे ( अच्छ ) निर्मेक पर्मेश्वर-

को ( आग्मन् ) भळीभांति प्राप्त होतीं हैं, उसी प्रकार ( इंदवः ) प्रकाश-करने वाळी ( गावः ) सत्किमियोंकी इन्द्रियहत्तियें (ऋतस्य योनि ) सत्य-स्थान परमात्माको भळीभांति प्राप्त होतीं हैं ।

भावार्थ-इस मंत्रसे यह सिद्ध किया है, कि परमात्मा एक-मात्र शब्दगम्य है। अर्थान् सर्वज्ञ परमात्माकी नेदवाणी ही उसको विषय करती है। अन्य प्रमाणोंका विषय सुग्यतासे परमात्मा नहीं ॥१२॥

> प्रणं इन्दो मुहे रण आपी अर्षन्ति सिन्धवः । यद्गोभिर्वाशायिष्यसे ॥१३॥

प्र। नः । इंदो इति । महे । रणे । आर्पः । अर्पेति । सिन्धंवः । यत् । गोभिः । वासयिष्यसे ॥ १३ ॥

पदार्थः—(इंदो) हे प्रकाशरूप परमात्मन् ! (नः) अस्माकं (महेरणे) ज्ञानयज्ञाय त्वया (गोभिः) ज्ञानेन्द्रियैर-सम्ब्छरीरं (वासियष्यसे) निर्मितम्। अथच (यत्) यदा (सिन्धवः) स्यन्दनशीलकर्मेन्द्रियाणि (आपः) कर्माणि (प्राषिन्ति) प्राप्तु-वन्ति, तदैव यज्ञपूर्तिर्भवति॥

पद्रार्थ — (नः) हमारे (महेरणे) ज्ञानरूप यज्ञके छिये (इंदो ) हे प्रकाशरूप परमात्मन् ! आपने (गोभिः) ज्ञानेन्द्रियों द्वारा हमावे श्वरीर-का (वासायिष्यमे) निर्माण किया है। और (यत्) जब (सिंधवः) स्यन्दनशीळ कर्मेन्द्रियें (आपः) कर्मोंको (प्राधिन्त) प्राप्त होतीं हैं, तब हमारे इस दृहत् यज्ञकी पूर्ति होती है॥

श्वभावार्थ---इस मंत्रमें परमात्माने ज्ञान और कर्मका समुख्यक कथन किया है, कि जब ज्ञान और कर्म दोनों मिळते हैं, तब ही यहकी पूर्ति होती है, अन्यया नहीं ॥१३॥ अर्स्य ते सरूये वयमियंक्षन्तस्त्वोत्तयः।

इन्दी सखित्वमुरमसि ॥१४॥

अस्य । ते । सख्ये । वयं इयक्षन्तः । त्वाऽर्फतयः । इंदो-इति । सऽस्वित्वं । उश्मसि ॥ १४ ॥

पदार्थः -- (इन्दो) प्रकाशरूपपरमेश्वर ! (अस्य, ते-सख्ये ) प्रागुक्तगुणविशिष्टस्य भवतोमित्रतायां ( वयं ) वयंजनाः (इयक्षंतः) तव यजनं कुर्मः ( लातयः ) भवता सुरक्षिता वयम् तव ( साखिलं ) मित्रलं ( उश्मास ) वाञ्छामः ॥

पदार्थ--( अस्यते सल्ये ) पूर्वोक्तगुणाविशिष्ठ आपके पैत्रीभावमें (वयं) इम छोग (इयशंतः) आपका यजन करते हैं। (त्वातयः) आपसे सुरक्षित हुए इमछोग (इन्दो) हे प्रकाशरूप परभात्मन्! आपकी (सखित्वं) मित्रताको ( डक्शसे ) चाहते हैं।।

भावार्थ-परमात्माके साक्षात्कारसे जब मनुष्य अत्यन्त सन्नि हित हो जाता है, तब ब्रह्मके सत्यादि ग्रुणोंके धारण करनेसे उसमें ब्रह्म-साम्य हो जाता है। उसीका नाम ब्रह्ममैत्री है। इसी भावका कथन इस-मंत्रमें किया है, कि हे परमात्मन् ! इम तुम्हारे मैत्रीभावको प्राप्त हों।

आ पंवस्व गविष्टये महे सोम नृचक्षंसे। एन्द्रंस्य जठरे विश ॥१५॥९॥

आ। पवस्व। गोऽइष्टिये। महे। सोम। चृऽचक्षसे। आ।

इंद्रेस्य । जठरें । विश्व ॥ १५ ॥

पदार्थः—(सोम) जगदीश्वर! स्वं (आपवस्व) मां परितः पवि-त्रय ( महे) महत्ये (नृचक्षसे) ज्ञानवृद्धे तथा (गविष्टये) इन्द्रियशुद्धे इन्द्रस्य) कर्मयोगिनः (जठरे) जठराग्नो आविश) प्रविश ॥

पद्र्शि—(सोम) हे परमात्मन् ! आप (आपवस्व ) हमको सब-ओरसे पवित्र करें (महं) बड़े ( ज्ञचक्षसे ) ज्ञानकी हाद्धिके छिये और (मविष्ट्ये) इन्द्रियोंकी शुद्धिके छिये और ( इंद्रस्य ) कर्मयोगीके ( जठरे ) जठराग्निमें (आविश) मवेश करें ॥

भावार्थ — परमात्मा चपदेश करता है, कि मैं कर्मयोगी, तथा क्रानयोगियों के हृदयमें अवदयमेव निवास करता हैं। यद्यपि परमात्मा सर्वत्र है, तथापि परमात्माको अभिन्यक्ति जैसी क्रानयोगी तथा कर्मयोगीके हृदयमें होती है, वैसी अन्यत्र नहीं होती। इसी अभिनायसे यहाँ कमयोगीके हृदयमें विराजमान होना लिखा गया है। इसी अभिनायसे "वैश्वानरस्तद्धमीन्यपदेशात्" इस सूत्रमें परमात्माको "वैश्वानर अभिनक्ष्यसे कथन किया गया है। १ ५॥

महाँ असि सोम् ज्येष्ठं जुप्राणांमिन्द् ओजिष्ठः। युष्या सञ्कर्श्वज्जिगेथ ॥१६॥

महान् । असि । सोम् । ज्येष्ठः । उम्राणां । हृंदो इति । ओजिष्ठः । युध्यां । सन् । शस्त्रंत् । जिगेथ ॥

पदार्थः—(सोम)जगदुत्पादक परमेश्वर ! त्वं (महानिस)
श्रेष्टोसि। तथा ( उम्राणां ) तेजिस्त्वनां मध्ये (ज्येष्टः) प्रश्नरयोप्ति
(इन्दां) सर्वेप्रकाशक परमात्मन् ! त्वं (ओजिष्टः) सर्वेपिर बल्लवानिस ! अथच ( युध्वा सन् ) स्तरः प्रतिकूलशक्तिभिर्युध्यन्
(शश्वत्) निरन्तरं (जिगेष) जयसि ॥

पदार्थ — (सोमं) हे परमात्मन् ! आप ( महानासि ) बड़े हैं। और (उग्राणां ) तेजाव्वियोंमें ( ज्येष्ठः ) बड़े हैं। ( ग्रंदो ) हे सर्वप्रकाशक परमात्मन् ! आप (ओजिष्ठः) सर्वोपिर ओजस्वी हैं। और आप (युध्वासन् अपनेसे पतिक्रुळशक्तियोंसे युद्ध करते हुए (श्वश्ववत् ) निरन्तर (जिमेय) जीतते हैं।।

भावार्थ-- परमात्मा सूर्यचन्द्रमादिकोंकी रचना करता हुआ, अर्थात् उत्पत्तिसमयह विनाशरूपी सब विरोधी शक्तियोंको जीतता है। इस मकार परमात्मा सर्वविजयी कथन किया गया है। किसी युद्धविशेष-के अभिनायसे नहीं ॥१६॥

य उग्रेभ्यश्चिदोजीयाञ्जूरेभ्यश्चिन्छूरंतरः । भूरिदाभ्यश्चिन्मंहीयान् ॥१७॥

यः । उप्रेम्यः । चित् । ओजीयान् । श्रूरेम्यः । चित् । श्रूरंऽतरः । भूरिऽदाभ्यः । चित् । मंहीयान् ॥१७॥

पदार्थः—(यः) यः परमेश्वरः (शूरेम्यः) बीरेम्यः (शूरतरः) ततोष्यधिकबीरोस्ति ( चित् ) अथ च ( भृरिदाम्यः ) दानबीरेषु (मंहीयान) दानबीरतरोस्ति (चित् ) अथच (उग्रेम्यः) महाबलेषु (ओजीयान् ) बलिष्ठः एवंभृतं त्वां वयमुपास्महे ।

पदार्थ — (यः) जो परमात्मा ( श्रूरेश्यः) श्रूरवीरांसे (श्रूरतरः) अत्यन्त श्रूरवीर है, और (भ्रिदाभ्यः) अत्यन्त, दानशिळोंसे (मंदीयान्) अत्यन्त दानशिळ है (चित्) और (चग्रेभ्यः) जो अत्यन्त बळ वाळे हैं, उनसे (ओजीयान्) अत्यन्त बळ वाळा है, ऐसे परमात्माकी हम उपासन्त करते हैं।

भावार्थ- इस मंत्रमें यह वर्णन किया है, कि परमात्मा अजर,

अपर तथा अविनाशी है। जैसा कि "तेजोऽसि तेजो मिय थेहि। वर्षिमसि वीर्य मार्थ थेहि। वलमसि वलं भिये थेहि। इत्यादि मन्त्रोमें परमात्मको वलस्वरूप कथन किया गया है। इसी पकार इस मन्त्रमे भी परमात्माको बलस्वरूप कथन किया है॥१७॥

त्वं सोम सूर् एषेस्तोकस्यं साता तुनुनाम् । वृणीमहे सुरूपायं वृणीमहे युज्याय ॥१८॥ त्वं । सोम् । सूर्रः । आ । इषः । तोकस्य । साता । तुनुनां वृणीमहे । सुरूपायं । वृणीमहे । युज्यायं ॥१८॥

पद्रार्थः—(सोम) जगदीश । (त्वं) भवन्तं (युज्याय-सख्याय) योग्यमित्रतायै (वृणीमहे) वयं वृणुमः । कथंभृते-त्वा वृणुमोवयम् तथाहि (सुः) सर्वेषेरको।सि (इषः) सर्वेश्वये प्रदोसि । अथच (तोकस्य) पुत्रस्य (तन्नां) शरीरत उत्प-न्नानां पुत्रपौत्रादीनां (साता) दातासि । प्रागुक्तगुणपूर्णं भवन्तं (आवृणीमहे) वयं संवृणुमः ॥

पद्धि — (सोम) हे परमात्मन्! (त्वं) तुमको हम (युज्याय)
योग्य (सख्याय) सख्यके छिपे हम (हणीमहे) वरण करें। तुम कैसे हो १
(सूर:) सर्वभेरक हो (इष:) सब ऐश्वर्य देने वाळे हो। और (तोकस्य)
पुत्रके (तन्नां) शरीरसे उत्पन्न पुत्रादिकों के (साता) देने वाळे हो।
उक्त गुणसम्पन्न आपको (शाहणीमहे) हम भळी भांति स्वीकार करते हैं॥

भावार्थ--इस मंत्रमें परमात्माको सर्वोपिर मित्ररूपसे कथन-किया गया है। वस्तुतः मित्र शब्दके अर्थ स्नेह करनेके हैं। वास्तवमें परमात्माके वरावर स्नेह करने वाळा अन्य कोई नहीं है। इसी भावको ''त्वं वा अहमस्मि भवोदेवते अहं वा त्वमासि" इस उपनिषक्षें मळी भांति वर्णन किया है, कि तू में,और मैं तू हूं। अर्थात् में आपके निष्पापादिः गुर्णोको धारण करके शुद्धात्या वन् ॥१८॥

अम् आर्यूषि पवस् आ सुवोर्जुमिषं च नंः। आरे बांधस्व दुच्छुनाम् ॥१९॥

अग्ने । आर्यूषि । पुवसे । आः । सुव् । ऊर्जे । इषं । च् । नः । आरे । बाधस्व । दुच्छुनां ॥१९॥

पदार्थः—(अग्ने) ज्ञानस्वरूप परमेश्वर ! त्वम् (आयंषि) अस्माकं वयांसि (पवसे) पवित्रयसि (च) अथ च (नः) अस्मभ्यं (इषं ऐश्वर्यं तथा (ऊर्जे) बलं (आसुव) देहि । तथा (दुब्छुनां) विष्नकारिराक्षसान् इतः (आरे बाधस्व) दुरीकुरु ॥

पदार्थ--( अग्ने ) हे ज्ञानस्वरूप परमात्मन् ! आप (आंग्नुषि) इमारी आधुको पवसे) पवित्र करते हैं (च) और तः ) इमारे छिये (इषं) ऐश्वर्य और (ऊर्ज) वछ (आम्रुव) दें। तथा (दुच्छुनां) विद्यकारी-राक्षसोंको इमसे (आरे) दुर (बायस्व) करें ॥

भावार्थ – इस मन्त्रमें परमात्माने विघ्नकारी राक्षसोंसे वचनेका उपदेश किया है, कि हे पुरुषो ! तुम विघ्नकारी अवैदिक पुरुष जो राक्षस-हैं, उनके इटानेमें सदैव तत्पर रहा ॥१९॥

> अमिर्ऋषिः पर्वमानः पाञ्चंजन्यः पुरोहितः । तमीमहे महाग्यम् ॥२०॥१०॥

अग्निनः । ऋषिः । पवमानः । पांचेऽजन्यः । पुरःऽहितः । तं । ईमहे । महाऽगयं ॥२०॥ पद्र्थिः—( भिग्नः ) ज्ञानस्वरूपः (ऋषिः) सर्वव्यापकः ऋषितं ज्ञानदृष्ट्या सर्वत्र गच्छतीतियावत् । (पाञ्चजन्यः) पञ्चज्ञानिन्द्रयाणां शुभमागेचालकः ( पुरोहितः ) वैदिकानामुपास्यः ( महागयं ) वेद्राशिरूपधनंदाता परमात्मास्ति (तं, ईमहे) भवन्तं प्राप्नुमः ॥

पदार्थ—(अग्निः) झानखरूप (ऋषिः) सर्वव्यापक परमात्मा (पत्रमानः) सबको पवित्र करने वाळा है (पांचजन्यः) पांचो झाने न्द्रियोंको श्रुभ मार्गमें चळाने वाळा (पुराहितः) वैदिक ळोगोंका एक-मात्र उपास्य (महागयं) वेदराशिरूप धनको देने वाळा है (तं) उसको (ईमहे) हम ळोग माप्त हों।।

भावार्थ- जो परमात्मा सर्वगत परिपूर्ण और नित्य शुद्ध-बुद्ध मुक्तस्वभाव है, जिसकी उपामनासे झानेन्द्रिय और कर्मेन्द्रिय दोनों बळ, वीर्य सम्पन्न होकर ऐश्वर्यके उपज्ञन्त्र करनेका सर्वोपिर हेतु बनते-हैं। हम एकमात्र उक्त गुणसम्पन्न परमात्माको ही अपना उपास्य समझें॥२०॥

> अमे पर्वस्व स्वर्पा अस्मे वर्चः सुवीर्यम् । दर्धद्वयिं मयि पोषम् ॥२१॥

अग्ने । पर्वस्व । सुऽअपाः । अस्मेइति । वर्चः । सुऽवीर्यं । दर्धत् । रियं । मिर्य । पोषं ॥२१॥

पदार्थः—(अग्ने) ज्ञानखरूप जगत्पालक परमात्मन् ! मां (पत्रस्त्र) पतित्रय । भवान् (स्त्रपाः) सुकर्मारित । (अस्मे) अस्मासु (वर्त्तः) ब्रह्मतेजो ददातु । अथ च (मिय ) मिय (रिय ) ऐश्वर्य (सुत्रीर्य) सुन्दरं बलं (पोषं) पुष्टिं च (दधत् ) घारयतु ॥ पदार्थ--(अग्ने) हे ज्ञानस्वरूप परमात्मन्! (पवस्व) आप-हमको पवित्र करें। आप (स्वपाः) शोभन कर्मी वाळे हैं (अस्मे) हममें आप (वर्चः) ब्रह्मतेज दें। और (मिये) मुझमें (रियं) ऐश्वर्य (मुवीर्य) और सन्दर बळ (पोषं) तथा प्रष्टिको (दयत्) धारण कराएँ॥

भावार्थ-- नो पुरुष परमात्मपरायण होते हैं, परमात्मा उनमें सब मकारके ऐश्वरोंको धारण कराता है ॥११॥

पर्वमानो अति सिधोऽभ्यर्षति सुष्टुातिम् । सरो न विश्वदंशतः ॥२२॥

पर्वमानः । अति । स्रिधः । अभि । अर्षति । सुऽस्तुति । सर्रः । न । विश्वऽदेशीतः ॥२२॥

पदार्थः—( पवमानः ) पविता परमात्मा ( स्निधः अति ) दुष्टान्तिकाम्यति । तथा (सुष्टुतिं) सद्गुणसम्पन्नपुरुषान् (अभ्य-षेति ) प्राप्नोति, स परमात्मा (सरो न) सूर्य इव (विश्वदर्शतः ) स्वयंमकाकोश्नि ॥

पदार्थ---( पवमानः ) पवित्र करने वाळा परमात्मा (स्निधः-अति ) दुष्टोंको अतिक्रमण करता है । और (सुष्टुर्ति ) सद्धुणसम्पन्न पुरुषेंको (अभ्यर्षति ) माप्त होता है, वह परमात्मा (सूरो न ) सूर्यकी-तरह (विश्वदर्शतः ) स्वतःपकाग्र है ॥

भावार्थ--जो पुरुष संयमी बन कर ईश्वरपरायण होते हैं, पर-मात्मा चनपर अवस्यमेव कृपा-करता है ॥२२॥

स मर्म्बजान आयुभिः प्रयंस्वान्त्रयंसे हितः । इन्दुरत्यो विचक्षणः ॥२३॥ सः । मुर्मृजानः । आयुऽभिः । प्रयस्तान् । प्रयसे । हितः । इंदुः । अत्यः । विचऽक्षणः ॥२३॥

पदार्थः—(इन्दुः) परमैश्वर्ययुक्तः परमातमा (हितः ) हित-कारकोस्ति । तथा ( अत्यः ) सर्वदा गलरोस्ति । अथ च ( वि-चक्षणः ) सर्वज्ञोस्ति ( प्रयस्त्रान् ) तर्पकः स परमेश्वरः (प्रयसे ) ब्रह्मानन्दाय ( आयुभिः ) कर्मयोगिभिः ( मर्मुजानः ) ध्याय-मानः सन् तेषां साक्षात्कृतोभवति ॥

पद्र्श्यि—(इद्गः) पग्मैश्वर्यसम्पन्न परमात्मा (हितः) सम् का हितकारक तथा (अत्यः) सत्तत गमनजीळ है, और (विचल्लणः) सर्वज्ञ (प्रयम्बान्) तर्पक (सः) वह जगदीज्ञ (प्रयमे) ब्रह्मानन्दके-ाळ्ये (आयुभिः) कर्मयोगियांसे (मर्मुजानः) ध्वान किया गया उनके साक्षात्कारको प्राप्त होता है॥

भावार्थ--योगी लोग जब परमात्माका ध्यान करते हैं, तब परमात्मा उन्हें आत्मस्वरूपवत् भान होता है। इसी अभिनायसे योग-सूत्रमें कहा है कि 'तदा द्रष्टुः स्वरूपेऽवस्थानम्' समाधिवेला-में उपासकके स्वरूपें परमात्माकी स्थिति होती है।।२३॥

> पर्वमान ऋतं बृहच्छुकं ज्योतिरजीजनत् । कृष्णा तमासि जङ्घंनत् ॥२४॥

पर्वमानः । ऋतं । बृहत् । शुक्रं । ज्योतिः । अजीजन्त् । कृष्णा । तमांसि । जंर्घनत् ॥२४॥

पदार्थः-तदा ( पवमानः ) पवित्रकर्ता जगदीश्वरः-

(शृहत् ) महत् (शुक्रं ) बलरूपं (ऋतं ज्योतिः ) सल्य-रूपप्रकाशं (अजीजनत् ) उत्पादयति । अथच (ऋणा ) नीलवर्णानि (तमांसि ) तिमिराणि (जंघनत् ) नाशयति ॥

पदार्थ—तव (पवमानः ) सबको पवित्र करने वाळा परमात्मा (बृहत् ) बढ़े (शुक्रं ) बळरूप (ऋतं ज्योतिः ) सत्यरूप प्रकाशको (अजी-जनत् ) पैदा करता है । और (ऋषणा) काळे (तमांसि ) अधियारेको (जयनत् ) नाश करता है ॥

भावार्थ — परमात्मके साझात्कारसे अज्ञानकी निष्टात्ते और परमानन्दकी माप्ति होती है। अथवा यों कही कि "सता सौम्यतदा सम्पन्नोभविति " उस समय योगी सद्वज्ञसके साथ सह अवस्थानको माप्त होता है। अर्थात् उस समय सद्वज्ञसके सिक्ष और कुछ प्रतीत नहीं होता। इसी अभिमायसे योगसूत्रमें छिखा है, कि "क्तं-भरा तत्र प्रज्ञा" उम समय सद्वज्ञाही प्रज्ञा हो जाती है। ऋत, सत्य यह पर्याय कुटत हैं।। २४।।

पर्वमानस्य जङ्ग्नतो हरेश्चन्द्रा असृक्षत । जीरा अजिरशोचिषः ॥२५॥११॥

पर्वमानस्य । जन्नतः । हरैः । चुन्द्राः । असृक्षुत् । जीराः ।

अजिरऽशोचिषः ॥२५॥

पदार्थः — तिसमन्नज्ञाने नष्टे सित ( पत्रमानस्य ) पितृतः । यितुः ( ज्ञातः ) अज्ञाननाज्ञकस्य ( हरेः ) पापहर्तुः ( अजिरशोविषः ) सर्वगतेजिक्षनः परमद्यात्रत ईश्वरस्य ( चन्द्राः ) आह्वादकानि ( जीराः ) ज्योतींषि (अस्क्षत) उत्पद्यन्ते ॥

पद्धि--उस समय (पनमानस्य )पिनेत्र करने वाळे (जंद्रतः) अज्ञानोंके नाश करने वाळे तथा (हरेः) पापेंके हरण करने वाळे (अजिरशोचिषः) सर्वेत्रगति तेज वाळे परमात्माकी (चन्द्राः) आह्यादक (जीराः) ज्योतियें (अस्टक्षतः) उत्पन्न होती हैं॥

भावार्थ--जब योगीजन उस परमात्माको छक्ष्य बनाकर उसका ध्यान करते हैं, तब अपूर्व ज्योति उत्पन्न होती है। वा यों कहो, कि अत्रर, अपर, भाव देनें वाळा ब्रह्मज्ञान उस समय मनुष्यकी बुद्धिको प्रकाशित करता है। इसी आभिपायसे गीतामें कृष्णजीन कहा है, कि "एषा ब्राह्मी स्थितिः पार्थ नैनां-प्राप्य विमुह्मति" हे अर्जुन! यह ब्राह्मी स्थिति है, इसको पाकर किर पुरुष मोहको प्राप्त नहीं होता।। २५॥

पर्वमानो र्थितिमः शुभ्रेभिः शुभ्रशस्तमः ।

हरिश्चन्द्रो मरुद्गणः ॥२६॥

पर्वमानः । र्थिऽतंमः । शुभ्रेभिः । शुभ्रशःऽतमः । हरिंऽचंद्रः । मरुत्ऽर्गणः ॥२६॥

पदार्थः — ( पवमानः ) पविता ( रथीतमः ) गतिशीलः-परमेश्वरः ( शुभ्रेभिः ) स्वीयप्रकाशन ( शुभ्रशस्तमः ) अति-प्रकाशकास्ति । एतादृशो जगदीश्वरः ( हरिश्चन्द्रः ) सर्वानन्द्-दाता ( मरुद्गणः ) विद्वद्भिरुपासनीयोस्ति ॥

पृदार्थ —— (पवनानः) पवित्र करने वाळा तथा (रथीतमः) गातिशीळ परमात्ना (शुश्रेभिः) अपनी ज्योतिसे (शुश्रशस्तमः) सर्वोपिर प्रकाशक है। ऐसा ईश्वर (हरिश्वन्द्रः) सबको आनन्द देने वाळे (मरुद्गुणः) विद्वानोंका एकवात्र उपास्य है।।

भावार्थ--विद्धान छोग नित्य श्रुद्ध बुद्ध क्षकस्वभाव परमात्मा-की उपासना करते हैं, किसी अन्यकी नहीं ॥२६॥

पर्वमानो ब्यंश्रवद्दिमभिर्वाजुसातमः । दर्घतस्तोत्रे सुवीर्यम् ॥२७॥

पर्वमानः । वि । अश्ववत् । रश्चिमऽभिः । वाजुऽसार्तमः । दर्घत् । स्तोत्रे । सुऽवीर्यं ॥२७॥

पदार्थः—( वाजसातमः ) आध्यात्मिकबलदः परमेश्वर-स्तथा (रिश्मिमिः ) स्वराक्तिःभिः ( व्यक्षवत् ) सर्वोन्स्वायत्तं कुर्वन् सः ( पवमानः ) पविता जगदीराः ( स्तोत्रे ) वेदाध्ययन-शोलेभ्यः ( स्रवीर्यं ) ब्रह्मवर्चः ( द्धत् ) प्रददाति ॥

पद्र्शि——( वाजसातमः ) आध्यात्मिक वळ देने वाळा परमात्मा जो ( रिशिभिः ) अपनी शक्तियोंसे ( व्यश्नवत् ) सबको स्वाधीन किये-हुए है, वह (पवमानः ) सबको पवित्र करने वाळा ईश्वर (स्तोत्रे) वेदा-ध्ययनश्रीकोंमें ( सुवीर्ये ) ब्रह्मवर्चसका ( दथत ) प्रदान करता है ॥

भावार्थ — स्वयंज्योति परमात्मासे ही विद्वानोंको ब्रह्मवर्चस-मिळता है। इस ळिये एकमात्र उसी ईश्वरकी उपासना करनी चाहिये॥२७॥

प्र सुवान इन्दुरक्षाः पृवित्रमत्यव्ययम् । पुनान इन्दुरिन्द्रमा ॥२८॥

प्र । सुर्वानः । इंदुः । अक्षारिति । पृवित्रं । अति । अव्ययं । पुनानः । इंदुः । इन्द्रं । आ ॥२८॥ पदार्थः—( सुवानः ) सर्वोत्पादकः ( इन्दुः ) सकल-प्रकाशकः परमात्मा ( प्राक्षाः ) आनन्दस्य वृष्टिं करोति । तथा ( पुनानः ) पविता परमेश्वरः ( इन्द्रं ) कर्मयोगिने ( पवित्र-मव्ययं ) पवित्रमव्ययं च भावं ददन् तथा तेषामन्तःकरणेषु

( आ ) आवसन् ( अति ) अत्येति अज्ञानं नाशयतीत्यर्थः "अति" इत्युपसर्गश्चतेर्योग्यिकयाया "एती" त्यस्याध्याहारः॥

पद्धि——(सुवानः) सबको उत्पन्न करने वाळा तथा (इन्दुः) सर्वपकाश्चक परमात्मा (पाक्षाः) भानन्दकी दृष्टि करता है। तथा (पुनानः) पवित्र करने वाळा जगरीश (इन्द्रं) कर्मयोगीको (पवित्र-मञ्ययं) पवित्र अञ्चय भावको देता हुआ, तथा उनके अन्तःकरणोंमें (आ) निवास करता हुआ (अति) "अत्येति" अज्ञानका नाम्न-करता है।।

भावाध — यद्याप मतुष्यमात्रके हृदयमें परमात्मा विराजमान है. उससे एक अणुमात्र मी खाळी नहीं, तथापि कमयोगी और झानयोगियों के हृदयमें योगज सामर्थ्यस अधिक अभिव्यक्ति समझी जाती है। इस अभिमायसे परमात्माका आवेश यहां योगीजनों के हृदयमें कथन किया गया है। १८८॥

एष सोमो अधि त्विच गर्वा कीळत्यद्विभिः। इन्द्रं मदाय जोहुवत् ॥२९॥

एषः । सोमः । अधि । त्वचि । गर्वा । कृतिलृति । अद्रिभिः इद्रै । मदाय । जोहुवत् ॥२९॥

पदार्थः--( एष सोमः ) अयं परमात्मा ( गवां )-

इन्द्रियाणां ( अधिलचि ) मनोरूपशक्ती ( आदिभिः ) इन्द्रिय-वृत्तिभिः साक्षातिकयते । (इन्द्रं ) कर्मयोगिनः कर्मक्षेत्रे ( जाहु-वतः ) प्राणापानगति निव्यत्ति । अथ च कर्मयोगिनं कर्मक्षेत्रे (क्रीडति) क्रीडराति । अन्तर्भावितण्यर्थोत्रवर्तते ॥

पद्रार्थ ——(एष सोपः) यह परमान्मा (गवां) इन्द्रियों की (अधिस्वचि) मनोरू शक्तिमें (अदिभिः) इन्द्रियश्चित्री द्वारा साक्षात्कार किया जाता है: (इन्द्रं) कर्मयोगी के कर्मक्षेत्रमें (जोहुबन्) प्राणापानकी गतिको हवन करता है। और कर्मयोगी को कर्मक्षेत्रमें (क्री-हित) की हा कराता है।

भावार्थ — परभारमाकी कृषाते हैं। कमैयोगी जन प्राणापानकीगितको रोक कर प्राणायाम करते हैं। और वहीं परभारमा इस ब्रह्माण्डरूपी अव्युत कमैक्षेत्रोंम उनसे सर्वोपिर कमें कराता है। इसमें " अधित्वचि" नाम मनका है, क्योंकि 'इन्द्रियाणां शक्ति तनेति।तित्वक्"
" त्वचि अधि इति अधित्वचि ? " अधित्वचि " इससे यहां आध्यातिमक यज्ञका अभिपाय है। सायणाचार्यने यहां " अधित्वचि " इसके
अत्यन्त घृणित अर्थ किये हैं। अर्थात् "गवामधित्वचि" इनका " अनुहुहचमीणि" अर्थ किये हैं। सायणाचार्यके मतमें अनुहुहचमीणि" अर्थ किये हैं। सायणाचार्यके मतमें अनुहुहचमीणि क्या जाता था। विचार करनेसे यह अर्थ योग्यतासे भी
विरुद्ध है, क्योंकि सोम किसी कड़ी चीज़ पर क्या जा सक्ता है, न कि
चमड़े पर। कुछ हो, परन्तु " गवामधित्वचि " इसके " अनुइन्हचर्म "
अर्थ करना वेदके आश्रयसे सर्वधा विरुद्ध है।।२९॥

यस्यं ते द्युम्नवृत्ययुः पर्वमानाभृतं दिवः । तेनं नो मृळ जीवसे ॥३०॥१२॥ यस्यं । ते । द्युम्नऽर्वत् । पर्यः । पर्वमान । आऽर्शृतं । द्विः। तेनं । नः । मृल । जीवसं ॥३०॥

पदार्थः -- ( पवमान ) सर्वपावक परमात्मन् ! (यस्य ) यस्य भवतः ( धुम्नवत ) दीतिमत ( पयः ) ऐश्वर्य ( दिव- आसतं ) धुलोकतोदुग्धमस्ति (तेन) तेनैश्वर्येण ( नः ) अस्माकं ( जीवसे ) जीवनं ( मृल ) सुखय ॥

पदार्थ--(पवमान) हे सबको पवित्र करने वाळे परमात्मन् ! (पस्प) निस आपका (धुम्नवत् पयः) दीप्ति युक्त ऐश्वर्य जो (दिवः) अ। भृते ) घुळोकसे दुहा गया है, तेन) उस ऐश्वर्यसे (नः) हम छोगोंके (जीवसे) जीवनके छिये (मुक्त) मुख्त दें।।

भावार्थ--परमात्माके ऐश्वर्यक्षी अमृतका जब तक मनुष्य पान नहीं करता, तब तक उसके ऐश्वर्यकी बृद्धि कदापि नहीं होती। इस लिये अपने जीवनकी बृद्धिके लिये इन्द्रियसंयम द्वारा ईश्वराज्ञाका-पाळन करता हुआ पुरुष १०० बरस जीनेकी इच्छा करे। इस अधि-मायसे वेदमें अन्यत्र भी कहा है कि "जीवेम शरदः शतम् पश्येम शंरदः अतम्" इत्यादि। इसी अभिमायसे मनुष्मंशास्त्रमें कहा है, कि "सदा-चारेण पुरुषः शतवर्षाण जीवति" अहाचर्यादि अतीसे मनुष्य सैकड़ों- बरस तक जीवित रहता है।।३०॥

इति षद्पष्टितमं सूक्तं द्वादशोवर्गश्च समाप्तः।

यह ६६ वां सुक्त और १२ वां वर्ग समाप्त हुआ।

अथ हात्रिंशहचस्य सप्तषष्ठितमस्य सुक्तस्य---

ऋषिः-१-३ भरद्वाजः। ४-६ कश्यपः। ७-९ गोत्तमः। १०-१२ अत्रिः। १३-१५ विश्वामित्रः। १६-१८ जमद्गिः। १९-२१ वसिष्ठः। २२-३२ पवित्रो वसिष्ठो वोभौ वा॥ देवताः-१-९,

१३-२२, २८-३० पवमानः सोमः। १०-१२ पवमानः

सोमः पूषा वा । २३, २४ अमिः । २५ अमिः सविता वा ! २६ अमिरमिर्वा सविताच । २७

आमिविश्वेदेवा वा । ३१,३२पवमान्यध्येतृस्तु-

तिः॥ छन्द-१,२,४,५,११-१३,१५,१९,-२३-

२५ निचृद्गायत्री । ३, ८ विराइगायत्री ।

१० यवमध्यागायत्री । १६-१८ भुरि-गार्ची विराड्गायत्री । ६,७,९,१४,

२७ अनुष्ठुप्। ३१,३२निचृदनुष्ठुप् ३० पुरज्ञब्जिक्॥ स्वरः-१-२६,

२८,२९ षड्जः। २७,३१,

३२ गान्धारः । ३०

ऋषभः ॥

अथ गुणान्तरेण परमात्मा स्तुयते ।

अब ग्रुणान्तरोंसे परमात्माकी स्तुति करते हैं।

त्वं सोमासि धार्युर्मन्द्र ओजिष्ठो अध्वरे ।

पर्वस्व मंहयद्रीयः ॥१॥

त्वं । सोम् । असि । धार्यः । मृंद्रः । ओजिष्ठः । अध्वरे । पर्वस्व । महयत्ऽरीयः ॥शा

पदार्थः -- (सोम ) परमेश्वर ! (लं) भवान् (धारयुः) धारणशक्तिमान् तथा (मंद्रः) आनन्दप्रदोस्ति । अथच (ओजिष्ठः) ओजस्व्यस्ति। भवान् (अध्वरे)यज्ञे (मंहयद्रायिः) धनानि ददन् (पवस्व) रक्षयतु ॥

पद्धि—(सोप) हे परमात्मन्! (त्वं) तुम (घारयुः) घारण-शक्ति वाळे हो । तथा (मंद्रः) तुम आनन्दपद हो । और (ओजिष्ठः) ओजस्त्री हो । तथा आप (अध्वरे) यज्ञमं (मंहयद्विषिः) धन प्रदान-करते हुए (प्रवस्त्र) हमारी रक्षा करें ॥

भावार्थे—इस मंत्रमें परमात्माको सर्वाधार कथन किया है। और सम्प्रण धनोंका दातरूपसे वर्णन किया है।।१॥

त्वं सुतो नृमादंनो दघन्वान्मंत्सुरिन्तंमः। इन्द्रांय सुरिरन्धंता ॥२॥

त्वं । सुतः । नृऽमार्दनः । दुधन्वान् । मृत्सृरिन्ऽर्तमः । इंद्रांप । सुरिः । अर्धसा ॥२॥

पदार्थः — हे जगदीश ! (लं) भवान् (इन्द्राय) कर्म-योगिने (मत्मिरितमः) आनन्ददायकोस्ति । (सुतः) स्वयम्भर् तथा (नृमादनः) सर्वीनन्दजनकः। अथच (दधन्वान्) सर्व-धारकोस्ति। तथा (सृरिः) सर्वोत्पादकोसि सम्। अथच (अंधसा) स्वकीयैश्वर्येण सर्वस्मै ऐश्वर्य ददासि ॥ पद्रार्थः — हे परवास्मन ! आप (इन्द्राय) कर्ण्गोगीके छिये (मत्सरितमः) अत्यन्त आहादजनक हैं। और (मुतः) स्वयम्भू हैं। तथा (नृपादनः) आप सर्वानन्दजनक हैं। और (द्रधन्वान्) सबके धारण करने पांछे हैं, और (मुनिः) सर्वोत्पादक हैं। तथा (अधमा) अपने पेश्वर्धेस सबको एश्वर्यशाळी बनाते हैं।

भावार्थ - परमातमा उद्योगी पुरुषें को अपने पेश्वर्यसे पेश्वर्य-शाली बनाता है ॥२॥

> त्वं सुंब्ब्।णो अद्विभिर्भ्यर्षे किनकदत्। द्युमन्तं शुब्भंमुत्तमम् ॥३॥

त्वं । सुस्वानः " अद्विंऽभिः । अभि । अर्षे । कनिकदत् । युऽमन्तं । शुष्मं । उत्तऽतमं ॥३॥

पदार्थः--(त्यं ) भवान् (किनकदत् ) वेदवाणिभिः

( सुष्पाणः ) स्तूयमानोस्ति । एवंभृतस्त्वं ( द्युमन्तं ) दीप्तिमत् ( उत्तमं ) सर्वोत्कृष्टं ( शुष्मं ) बलं ( अद्रिमिः ) स्वशी-

यादरणीयशक्तिभिः ( अभ्यर्ष ) प्रापय ॥

पदार्थ---(त्वं) आप (किनिकदत्) वेदरूपी वाणियों द्वारा (सुष्वाणः) स्तुपमान हैं। (द्युमन्तं) दीप्ति वाद्या (उत्तमं) सबसे-अच्छे (शुष्पं) वलको (अद्विभिः) अपने आदरणीय शक्तियोंस

(अभ्यर्ष) प्राप्त की जिये।।

भावार्थ - परमात्मा वेदवाणियोंके द्वारा ज्ञानरूपी बलका प्रदान करता है ॥३॥ इन्दुंहिन्वानो अर्षति तिरो वाराण्यव्यया ।

हरिर्वाजमिकदत् ॥४॥

इंदुः । हिन्वानः । अर्षेति । तिरः । बाराणि । अव्यया । हरिः । वाजं । अचिकदत् ॥४॥

पदार्थः—(इन्दुः) स्वयंप्रकाशः (हिन्वानः) सर्वप्रेरकः परमेश्वरः (तिरः) अज्ञानानि तिरस्कृत्य (वाराणि) वरणी-यानि (अन्यया) नित्यज्ञानानि (अर्षति) हदाति । (हरिः) पापहारकः परमात्मा ज्ञानदानाय (वाजं) बल्डपूर्वकं (अचि-कदत् ) अस्मानाङ्कयति ॥

पदार्थ — (इंदुः) स्वयंपकाश (दिन्वानः) सर्वेपेरक परमात्मा (तिरः) अज्ञानको तिरस्कार करके (वाराणि) वरण करने योग्य (अव्यया) नित्यज्ञानोंको (अर्षति) देता है। (हिरः) पूर्वेक्क परमेश्वर ज्ञान देनेके ळिये (वाजं) वळपूर्वक (अविकदत्) आहानकरता है।

भावार्थ — इस मंत्रमें अज्ञानको निष्टत्त करके ईश्वरके सद्गुणोंके भारणका खपदेश किया गया है ॥॥।

> इन्द्रो ब्यब्यंमर्पसि वि श्रवांसि वि सौभंगा । वि वार्जान्त्सोम् गोमंतः ॥५॥१३॥

इंदो इति । वि । अन्यं । अर्षे सि । वि । अवां सि । वि ।

सोभगा । वि । वाजांत् । सोम् । गोऽनंतः ॥५॥

पदार्थः — (इन्दो) सर्वेश्वर्यसम्पन्न ! (सोम) हे परमेश्वर ! ( अव्यं ) अव्ययं ( विश्ववांसि ) विशेषयशस्त्रण (विसोभा। अधिकसामाग्यं तथा ( गोमतो वि वाजान् ) ऐश्वर्यवद्धिकबलं च ( व्यर्षसि ) त्वं ददासि ।

पदार्थ — (इंदो ) सबै व्यर्थ सम्पन्न । (सोम) परपात्मन् ! (अब्यं) अव्यय (त्रिश्रवांति ) विशेष यशको तथा (विसीमगा) वि-शेष सीमाग्यको और (गोमतो विवाजान्) ऐश्वर्थ वाळे विशेष वसको (व्यर्थति ) आप देते हैं॥

भावार्थ — परमात्मा सन्कर्मी द्वारा जिस पुरुषको अपने ऐश्वर्य-का पात्र समझता है, उसे अनन्त प्रकारके वक्र, सौभाग्य तथा यशका-प्रदान करता है ॥९॥

आ न इन्दो शत्िवन रृथिं गोर्मन्तमृश्विनम् । भरा सोम सहस्रिणम् ॥६॥ आ । नः । इंदो इति । शतु अविन । रृथिं । गोऽमतं । अश्विन । भर्र । सोम । सहस्रिणे ॥६॥

पदार्थः—(इन्दो) सर्वेत्रकाशक परमात्मन् ! भवान् (शतिबनं) शतिवधशक्तिमत् तथा (गोमन्तं) ऐश्वर्ययुक्तं (अश्विनं) सर्वत्र व्यापकं (सहस्रिणं) सहस्रविधं (रियं) धनं (नः) असमस्यं (आभर) देहि ॥

पदार्थ — (इन्दो) हे सर्वप्रकाशक परमात्मन ! आप ( श्वत-ग्विनं) सैकड़ों प्रकारकी शक्ति वाळें (गोमन्तं) तथा ऐन्थर्थ युक्त (अ- िवनं ) सर्वत्र व्यापक (सहस्रिणं ) इजारो प्रकारके (रिमिं ) धनको (नः ) हमको (आगर् ) दीजिये ॥

भावार्थ---परमात्मा सहस्रों प्रकारके ऐश्वरोंका प्रदान करने-वास्त्रा है ॥६॥

पर्वमानास् इन्दंबस्तिरः प्वित्रमाशवः।

इन्द्रं यामेंभिराशत ॥७॥

पर्वमानासः । इदंवः । तिरः । प्वित्रं । आश्ववः । इद्रं । यामेभिः । आश्वत ॥७॥

पदार्थः—( पवमानासः ) पावकः ( इन्दवः ) सर्वेश्वर्यः सम्पन्नः ( आशवः ) व्यापकः परमेश्वरः ( यामेभिः ) स्वकीयाः नन्तशक्तिभिः ( तिरः ) अज्ञानानि तिरस्कृत्य ( पवित्रं ) पूतं ( इन्द्रं ) कर्मयोगिनं ( आशत ) प्राप्नोति ।

पदार्थ--(पत्रमानासः) पवित्र करने वाळा तथा (इंदवः) सर्वेश्वर्ष सम्पन्न और (आज्ञवः) व्यापक परमात्मा (यामेभिः) अपनी अनन्त ज्ञाक्तियोंसे (तिरः) अज्ञानोंका तिरस्कार करके (पवित्रं) पवित्र (इन्द्रं) कर्मयोगीको (आज्ञत ) पाप्त होता है ॥

भावार्थ-- भो पुरुष ज्ञानयोग वा कर्भयोग द्वारा अपने आर-को ईश्वरके ज्ञानका पात्र बनाते हैं, उन्हें परमात्मा अपने अनन्त गुणोंस प्राप्त होता है। अर्थात् यह परमात्माके सिखदादि अनेक गुणोंका स्नाम करता है। ।।।।

> क्कुहः सोम्यो रस् इन्द्रुरिद्रार्यं प्रुर्व्यः । आयुः पवत आयवे ॥८॥

ककुहः । सोम्यः । रसंः । इंदुः । इंद्रांय । पूर्व्यः । आयुः । पवत । आयवे ॥८॥

पदार्थः — ( ककुदः ) महान् (ककुर इति महन्नामसु पठि तम्" नि॰ ३।१।३।) (सोम्यः ) सौम्यस्वभावः ( इन्दुः ) समस्तै-श्वयंयुक्तः ( आयुः े सर्वनः ( रसः ) रसश्वरूपः ( पूर्व्यः ) अनादिः परमेश्वरः (आयवे) सर्वत्रगन्तारं (इन्द्राय) कर्मयोगिनं (पवते ) पवित्रयति ॥

पदार्थ--(ककुंद्रः) महान् ( सोम्यः) सौम्य स्वभावं (इन्द्रः) सर्वेश्वर्यसम्पन्न ( आयु: ) सर्वत्र गन्ता ( रस: ) रस स्वरूप ( पूर्व्यः ) अनादि परमात्मा ( आयवे ) सर्वत्र गति वाळे ( इन्द्राय ) कर्मयोगीकी ( पवते ) पवित्रं करता है।।

भावार्थ--इन्द्र शब्दके अर्थ यहां केवल कर्मयोगी नहीं, किन्तु कमेयोगी, ज्ञानयोगी दोनेंकि हैं। तात्वर्य यह है, कि जो पुरुष कमें वा ज्ञान-द्वारा परमात्माको उपस्रव्य करना चाहते हैं, उनके छिये परमात्मा सर्दैव स्क्रम है।।८।।

हिन्वन्ति सूरमुस्रंयः पर्वमानं मधुरचुतम् ।

अभि गिरा समस्वरन् ॥९॥

हिन्वंति । सूरं । उस्रयः । पर्वमानं । मधुऽइचुतं । अभि ।

गिरा । सं । अस्वरम् ॥९॥

पदार्थः--( उस्रयः ) ज्ञानिनोजनाः ( पवमान ) पवि-तारं ( मधुरचुतं ) आने।दवर्षकं ( सूरं ) परमात्मानं ( गिरा ) वेदवाग्भिः (समस्वरन्) स्तुति कुर्वन्तः (अभि हिन्वन्ति)परितः-साक्षार्क्कवन्ति ॥

पदार्थ—( उस्रयः ) ज्ञानी छोग ( पनमानं ) पित्र करने वाळे ( मधुरुचुतं ) आनन्दकी दृष्टि करने वाळे ( सूरं ) परमात्माकी ( गिरा ) वेदवाणियों से ( समस्वरन् ) स्तृति करते हुए ( अभिहिन्बन्ति ) सब ओरसे साक्षात्कार करते हैं ॥

भावार्थ—विद्वान छोग वेदवाणियों द्वारा पूर्वोक्त परमात्माकी-स्त्रति करते हैं ॥९॥

अविता नो अजार्थः पूषा यामनियामनि ।

आ भेक्षत्कन्यांसु नः ॥१०॥१४॥

अविता । नः । अजऽअंश्वः । पूषा । यामंनिऽयामनि । आ । भक्षत् । कन्यांसु । नः ॥१०॥

पदार्थः—(अजाश्वः) नित्यधनवान् (पूषा) सर्वपालकः परमात्मा (नः) अस्माकं (अविता) पालको भवतु । (यामनियामनि) सर्वस्मिन्काले (कन्यासु) कमनीयपदार्थेषु (नः) अस्मान् (आ भक्षत्) गृह्णातु ॥

पदार्थ--(अजाखाः) नित्यधन वाळा (पूषा) सर्वपोषक परमात्मा (नः) इम छोगोंका (अविता) पाळन करने वाळा हो।(यामिन यामिन) सर्वदा (कन्यासु) कमनीय पदार्थोंमें (नः) इम छोगोंको (आभसत्) प्रहण करे।

भावार्थ--परमात्मा ईश्वरपशयण छोगोंके छिये सदैव कल्याण-कारी होता है ॥१०॥ अयं सोमंः कपर्दिने घृतं न पंवते मधुं।

आ मेक्षत्कन्यांसु नः ॥११॥

अयं। सोर्मः। ऋपर्दिने । घृतं। न । पवते। मधुं। आ । भक्षत् । कन्यांसु । नः ॥११॥

पदार्थः -- ( अयं सोमः ) प्रागुक्तः परमेश्वरः ( कपर्दिने ) कर्मयो। गिने ( घृतं ) स्त्रप्रेमणा ( मधु न ) मधुवत् ( पवते ) मधुरयति । अथ च ( नः ) अस्मान् ( कन्यासु ) कमनीय-पदार्थेषु ( आमक्षत् ) गृह्णाति ॥

पदार्थ-(अयं सोमः) पूर्वोक्त परमात्मा (कपार्देने) कर्मयोगी-को ( घृतं ) अपने पेमसे ( मधुन ) मधुके समान ( पवते ) मधुर बनाता-है। और (नः) इम कोगोंको (कन्यासु) कमनीय पदार्थोंमें (आभक्षतु) ग्रहण करता है।।

भावार्थ-परमात्मा कर्मयोगियोंको कमनीय पदार्थीका प्रदान करता है ॥११॥

अयं ते आष्टणे सुतो घृतं न पेवते शुचि ।

आ भेक्षत्कन्यांसु नः ॥१२॥

अयं । ते । आष्टणे । सुतः । घृतं । न । पवते । शुचि । आ । भक्षत् । कन्यांसु । नः ॥१२॥

पदार्थः — ( आवृणे ) सर्वप्रकाशक परमात्मन् ! ( अयं )

असौ ( सुतः ) संस्कृतः ( ते ) भवतः (शुःचि ) शुद्धः स्वभावः

(धृतं न ) स्नेह इव (पवते ) पवित्रयति । अथच (नः ) अस्मान्

(कन्यासु) कल्याणकारिगुणेषु ( आभक्षत् ) गृह्णाति ॥

पद्र्यं — (अयं) हे सर्वप्रकाशक एर्मात्मन्! (अयं) यह (सुतः) संस्कृत (ते) आपका (शुचि) शुद्ध स्वभाव (धृतं न) स्नेहकी तरहं (पवते) पवित्र करता है। और (नः) हम छोगोंको (कन्यासु) अपने कल्याणकारक ग्रुणोंमं (आभक्षत) ब्रहण करता है।

भावार्थ--जो लोग परमात्मसुखोपकाव्यके लिये सत्कर्म करते हैं, उन्हें परमात्मा मंगलमय बनाता है ॥१२॥

वाचो जन्तुः कंवीनां पर्वस्व सोम धारया ।

देवेषु रत्नधा असि ॥१३॥

वृ।चः । ज़ंतुः । कृवीनां । पर्वस्व । सोम् । धारया । देवेषुं । रत्नऽधाः । आसि ॥१३॥

पदार्थः --( सोम ) हे जगदीश!(कवीनां) कविवराणां-मध्ये त्वं ( वाचोजन्तुः ) वेदयाणीजनकोसि । अथ च ( देवेषु )

विद्वज्ञः (रक्षधा आसि ) विद्यारत्नं धारयसि । एवंभृतस्त्वं (धारया) खकीयसुधामच्यावृष्ट्या (पवस्व ) पुनीहि ॥

पद्र्धि—(सोम) हे परमात्मन्! (कवीनां) कवियों के मध्यमें आप (बाचो जन्द्ध) वेदवाणियों के उत्पादक हैं। और (देवेषु) विद्वानों को (स्त्रधा असि) विद्यारूप स्त्रधारण कराते हैं। ऐसे आप (धारया) अपनी सुधामयी दृष्टिले (पदस्त्र) पवित्र किरये॥

भावार्थे—परमात्मा ही वस्तुतः आदिकवि है। उसकी कवित्व शक्तिका अनुकरण करके अन्य कवियोंन अपने अपने भावोंको प्रकट किया है।।१३॥ आ कल्झेषु घावति ख़्येनो वर्मु वि गाहते।

अभि द्रोणा कनिकदत् ॥१४॥

आ । कुळशेषु । धावति । स्येनः । वर्षे । वि । गाहते । अभि । द्रोणां । कनिकदत् ॥१४॥

पदार्थः — जगत्पृष्य परमात्मन् ! ( दयेनः ) यथा विद्युत् ( वर्म ) विश्रहे वहस्तु ( विगाहते ) अवगाहते । तथा (अभिद्रोणा) प्रतिविग्रहे वहस्तु नोऽभिमुखं ( किनिक्षदेत् ) सशब्दं प्राप्तोति । इत्थं (कलशेषु ) प्रत्येकस्थानेषु ( आधावति ) भवान् विराजितो भवति ॥

पद्धि — हे परमात्मत् ! (क्येनः ) जैसे विद्युत् विभ ) विग्रहवत् वस्तुका (विगाहते ) अवगिष्टि करती है, और (अभिद्रोणा ) मत्येक विग्रहवद्गत्ते अभिग्रुख (किनिकरत् ) शब्दायमान होकर प्राप्त होती है, इस मकार (कळशेषु ) प्रत्येक स्थानमें (आधावित ) आप विराजमान होते हैं।

भावार्थ--विद्युत् निराकार होकर भी सबसे तेजस्वी, ओजस्वी और शब्दायमान है। इसी प्रकार निराकार परमात्मा तेजस्वी ओजस्वी तथा शब्दयोनि होकर विराजमान है। यहाँ विद्युत्का हृष्टान्त अत्यन्त बळ और निराकारके अभिवायसे है। किसी और अभिपायसे नहीं।।१४॥

परि प्र साम ते रसोऽसंजि क्लशे सुतः।

रथेनो न तक्तो अर्षति ॥१५॥१५॥

परि । म । सोम । ते । रसः । असंजि । कुछशे । सुतः ।

इयुनः । न । तुक्तः । अर्षिति ॥१५॥

पदार्थः—(साम) हे जगन्नियन्तः ! ( स्थेनान) यथा विद्युद् ( अर्षति ) सर्वत्र गच्छति, तथा ( ते ) भवतः ( सुतः ) स्वयंसिद्धः ( तक्तः ) सर्वगः (रसः) आनन्दः (परि) सर्वतः (कल्क्शे) पूतान्तःकरणेषु ( प्रासर्जि ) स्थिरोभवति ॥

पदार्थ——(सोम) हे परमात्मन्! (इयेनोन) जैसे विद्युत् (अर्थित) सर्वत्र गमन करती है, तथा (ते) आपका (सुतः) स्वतःसिद्ध (तक्तः) सर्वत्र गमनकीळ (क्सः) आनन्द (परि) चारो ओर (कछक्के) पवित्र-अन्तःकरणोंमें (मासर्जि) स्थिर होता है।।

भावार्थ--जिस पकार परमात्मा सर्वेत्र व्यापक है, इसी प्रकार उसके आतन्दादि गुण भी सर्वेत्र व्यापक हैं।।१५॥

पर्वस्व सोम मृन्दयुन्निन्द्राय मर्धुमत्तमः ॥१६॥ पर्वस्व । सोम् । मृदयन् । इंद्राय क्रमर्धुमत्ऽतमः ॥१६॥

पदार्थः--(सोम) जगज्जनक परमात्मन् ! त्वम् (मधुम-त्तमः) अत्यानन्दमयोसि । अतः (मंदयन्) आनन्दयन् (इन्द्राय) उद्योगिनं (पवस्व) मंगलमयभावैः पवित्रय ॥

पदार्थ—( सोम ) हे परमात्मन् ! आप ( मधुवस्तमः ) अत्यन्त-आनन्दमय हैं, अतः (पंदयन्) आनन्दित करते हुए (इन्द्राय) उद्योगीके-लिये ( पतस्त ) पंगलमय भागोंस पवित्र करिये ॥

भावार्थ--- उद्योगी पुरुषको परमात्मा उत्साहित करके पवित्र करता है ॥१६॥

असृप्रन्देववीतये वाजयन्तो रथां इव ॥१७॥ असृप्रन् । देवऽवीतये । वाजुऽयंतः । रथाःऽइव ॥१७॥ पदार्थः—( देववीतये ) देवमार्गावासये ( वाजयंतः ) बलवन्तः ( रथा इव) रथवत् उद्योगिनः ( अस्प्रन् ) विरच्यन्ते ॥

पदार्थ---(देवनीतये) देवमार्गकी माप्तिके छिये (वाजयंतः) बळ वाळे (स्थाइव) स्थोंकी तस्ह ख्योगी छोग (अस्प्रत) रचे जाते हैं॥

भावार्थ — " आत्मानं रथिनं विद्धि रारीरं रथमें वतु " कड. ११२१३। इस वःत्रयमें जैसे शरीरको रथ बनाया है, इसी प्रकार यहां-भी रथका दृष्टान्त है। तात्पर्य यह है, कि जिन पुरुषोंके शरीर दृढ़ होते-हैं, वा यों कहो कि परमात्मा पूर्वकर्मातुसार जिन पुरुषोंके शरीरोंको दृढ़ बनाता है, वे कमयोगके लिये अल्यन्त उपयोगी होते हैं।।१७॥

ते सुतासी मृदिन्तमाः धुका वायुर्मसृक्षत ॥१८॥ ते । सुतासी मृदिन्द्रतमाः । शुकाः।वायु ।असृक्षत् ॥१८॥

पदार्थः—(ते) भवतः (सुतासः) संस्कृताः (मदिन्तमाः) अमोदजनकाः (शुक्राः) स्वभावाः (वायुं) कर्मयोगिनं (असुक्षत) उत्पादयन्ति ॥

पद्र्शि——(ते) तुम्हारे (सुतास: ) संस्कृत (मदिन्तमाः) आह्वाद-जनक (शुक्राः) स्वभाव (वायुं) कर्मयोगीको (अस्रक्षत) वत्पन्न करेते हैं ॥

भावार्थ--तात्पर्य यह है, कि जिसको परमात्मा उत्तम श्रील देता है, वही कर्मयांगी बनता है, अन्य नहीं ॥१८॥

> मान्णां तुन्नो अभिष्टुंतः पृवित्रं सोम गच्छिसि । दर्भत्स्तोत्रे सुवीर्थम् ॥१९॥

ब्राब्णां । तुन्नः । अभिऽस्तुंतः । पुवित्रं । सोम् । गुच्छसि । दर्धत् । स्तोत्रे । सुऽवीर्यं ॥१९॥

पदार्थः -- ( ब्राञ्जा ) जिज्ञासुभिः ( तुन्नः ) आविर्भृत-स्तथा ( आभिष्टुतः ) सर्वथा स्तुतः ( सोम ) हे जगदीश ! भवान् ( पवित्रं ) पूर्वोक्तानां कर्मयोगिनामन्तः करणानि ( गच्छासि ) प्रामोति । अथ च (स्तोत्रे ) उक्तस्तोत्भ्यस्लम् ( सुवीर्थे ) सुबलं ( द्धत ) उत्पादयसि ॥

पद्धि--( ग्राच्णा ) जिज्ञासुओं से ( दुन्नः ) आविर्मावको प्राप्त-हुए तथा (अभिष्टुतः) सब प्रकारसे स्तुति किये हुए (सोप) हे परमा-त्मन्! आप (पवित्रं ) उनके पवित्र अन्तःकरणोंको ( गच्छिसे ) प्राप्त-होते हैं। और (स्तोत्रे ) उक्त स्तोता छोगोंके स्त्रिये आप ( सुवी्ये ) सुन्दर बस्नको (द्यत्) उत्पन्न करते हैं।

भावार्थ-- उपासक छोगोंसे उपासना किया हुमा परमात्मा उनके लिये सुन्दर बलका प्रदान करता है ॥१९॥

एप तुत्रो अभिष्ठुंतः पवित्रमितं गाहते । रक्षोहा वारमध्ययम् ॥२०॥१६॥

. एषः । तुन्नः। अभिऽस्तुंतः। पृवित्रं । अति । गाहृते । रुक्षःऽहा। वारं । अब्ययं ॥२०॥

पदार्थः—( एषः ) पूर्वोक्तः परमात्मा ( तुझः ) योऽज्ञा-निवृत्याऽऽविभृतस्तथा ( आनिष्टुतः ) सर्वथा स्तुतः स जगदीश्वरः ( पवित्रं ) शुद्धान्तःकरणं ( अतिगाहते ) प्रकाशितं करोति । अथ- च (ग्क्षोहा ) दुष्टनाशकस्तथा ( अव्ययं ) अविनाशी परमा-त्मास्ति तथा ( वारं ) भजनीयश्च ॥

पदार्थ ——( एषः ) उक्त परमात्मा ( तुझः ) जो अज्ञानिवृहिति-द्वारा आविभीवको प्राप्त हुआ है, और (अभिष्टुतः) सब प्रकारसे स्तुति किया गया है, वह (पवित्रं ) पवित्र अन्तःकरणको (अति गाहते ) प्रका-श्चित करता है। और ( रक्षोहा ) दृष्टोंका विघातक तथा ( अन्ययं ) अविनाशी और ( वार ) भजनीय है ॥

भावार्थ--इस मंत्रमें परमात्माके दण्डदातृत्व और अविनाशि-त्वादि वर्षोका कथन किया गया है।।२०॥

> यदन्ति यर्च दूर्के भयं विन्दति मामिह । पर्वमान् वि तर्जाहि ॥२१॥

यत् । अंति । यत् । चु । दूर्के । भृयं । विंदति । मां । इह । पर्वमान । वि । तत् । जिह ॥२१॥

पदार्थः—(पवमान) सर्वपवित्रयितः परमात्मन्! (मामिह) मामिस्मन्संसोरं (यत् भयं ) यत्किमिप भयं (विंदिति) प्राप्तं वर्तते (च) अथ च (यत् ) यद्दिमं (अंति ) सिन्निकटं वर्तते तथा (दूरके ) दूरमस्ति (तत् ) तान् (विजिहि) सर्वथा नाञ्चय॥

पद्र्शि—(पवमान) सबको पित्र करने वाळे परमात्मन् ! आप (मामिह) ग्रुसको इसं संसारमें (यद्) को (भयं) भय (विंदति) माप्त है (च) और (यद्) को विद्रा (अंति) मेरे समीप तथा (द्रके) द्र हैं (तत्) जनको (विजहि) सर्वेया नाग्न करें।। भाषार्थे -- इस मंत्रमें परमात्मासे भय और विध्नों के नाच करने -

पर्वमानः सो अद्य नेः प्वित्रेण विचेषणिः । यः पोता स प्रेनात नः ॥२२॥

पर्वमानः । सः । अद्य । नः । पवित्रेण । विचर्षाणः । यः ।

पोता । सः । पुनातु । नः ॥२२॥

पदार्थः—(सः) स परमात्मा (नः) अस्माकं (पवमानः) पवित्रायिता तथा (विचर्षणिः) सकलद्रष्टास्ति । अथच (पवित्रेण) स्वकीयपवित्रधर्मेण (यः) य ईश्वरः (पोता) सकलपावकोस्ति (सः) असौ जगज्जनकः परमेश्वरः (नः) अस्मान् (अद्य पुनातु) अदीव पवित्रयतु ॥

पदार्थ — (सः) वह परमात्मा (नः) इम छोगोंको (पवमानः) पवित्र करने वाळा तथा (विचर्षणिः) सर्वद्रष्टा है, और (पिक्तेत्रण) अपने पवित्र घर्मोंसे (यः) जो (पोता) सवको पवित्र करने वाळा है (सः) वह (नः) इमको (अद्य) अव (पुनातु) पवित्र करे ॥

भावार्थ — इस मंत्रमें इस अपूर्वताका उपदेश किया गया है, कि उपासनाकार्वे उपासक अपनी पवित्रताका अनुसन्धान करे। और उस-की न्यूनता देख कर उसकी याचनापरमेश्वरसे अवश्यमेव करे।।१२॥

> यत्ते प्वित्रम्विष्यमे वितंतम्न्तरा । ब्रह्म तेनं पुनीहि नः ॥२३॥

यत् । ते । पुनित्रं । अर्चिषि । अग्ने । विऽततं । अंतः । आ । बह्यं । तेने । पुनीद्धि । नः ॥२३॥

पदार्थः—( अमे ) ज्ञानस्वरूप जगन्नियन्तः ! ( यत् ) यानि ( ते अन्तः ) त्विय ( पवित्रं ) शुद्धानि ( आविततं ) विस्तृतानि ( अर्विषि ) ज्योतीषि ( तेन ) तैः ( ब्रह्म ), हे परमेश्वर ! ( नः ) अस्मान् ( पुनीहि ) पवित्रय ॥

पद्धि—(भग्ने) हे ज्ञानखरूप परमात्मन्! (यत्) जो (ते भन्तः) तुपमें (पवित्रं) पवित्रं (भाविततं) बिस्तृत (अर्चिष) स्थोतियें हैं, - (तेन) छनसे ( ब्रह्म ) हे परमात्मन् ! (नः) हम छोगोंको ( धुनीहि ) पवित्रं किये ॥

भावार्थ - ब्रह्म शब्दके अर्थ यहां परमात्माके हैं। सायणाचार्यने इसके अर्थ शरीरके किये हैं, जो कि वेदागयसे सर्वथा विरुद्ध है ॥२३॥

यत्ते प्वित्रंमर्चिवदमे तेन प्नीहि नः।

बह्मसवैः प्रनिहि नः ॥२४॥

यत् । ते । पुवित्रं । अर्चि अवत् । अर्ग्ने । तेन । पुनीहि । नः । ब्रह्माऽसवैः । पुनीहि । नः ॥२४॥

पदार्थः -- ( अमे ) ज्ञानस्तरूप परमात्मन् ! ( ते ) तय ( यत ) बत ( पावित्रं ) पूर्त ( अधिवत् ) सुर्यादिषु तेजोरित ( तेन ) तेन तेजसा ( नः ) अस्मान् (पुनीहि) पवित्रय । तथा (ब्रह्मसँवैः) स्वीयब्रह्मभावेन (नः) अस्मान् ( पुनीहि ) पावित्रय ॥ पदार्थ-(अमे) हे ज्ञानस्वरूप परमात्मन्! (ते) आपका (यत्) जो (पवित्रं पवित्र (आर्चिवत्) सूर्यादिकोंमें तेज है (तेन) उससे

(नः) इम छोगोंको (पुनीहि) पवित्रैं करिये। तथा (ब्रह्मसनैः) अपने ब्रह्म भावसे (नः) इम छोगोंको (पुनीहि) पवित्र करिये॥

भावार्थ--परमात्मा सूर्यादि सब दिव्य पदार्थोंका प्रकाशक है, और उसीके प्रकाशसे प्रकाशित होकर सब तेजोमय प्रतीत होतेहैं ॥२४॥

डुभाभ्यां देव सवितः पुवित्रंण सुवेनं च । मां पुनीहि विश्वतः ॥२५॥१७॥

उभाभ्यां। देव । सावितारीति । पवित्रेण । सवेन । च ।

मां । पुनीहि । विश्वतः ॥२५॥

पदार्थः—( देव ) प्रशंसनीयगुण परमात्मन्! (सवितः) हे-सर्वजनक! त्वम् ( उभाभ्यां ) ज्ञानयोगकर्मयोगाभ्यां (मां ) मां ( विस्वतः ) परितः ( पुनीहि, पवित्रय। (च) अथच (पवित्रेण)

शुद्धेन ( सर्वेन ) ब्रह्मभावेन मां पावित्रय ॥

पदार्थ — (देव ) दिच्यगुणसम्पन्न परमात्मन् ! (सिंदतः) हे सर्वोत्पादक ! आप (चभाभ्यां) ज्ञानयोग तथा कर्मयोग द्वारा (मां) मुझको (विश्वतः) सब ओरसे (पुनीहि) पवित्र करिये (च) और

(पिंबित्रेण) पिंबित्र (सबेन) ब्रह्मभावसे सुझे पवित्र करिये ॥ भावार्थ--जो लोग अपनेमें ज्ञानयोग और कर्पयोगकी न्यनता

समझते हैं, वे परपात्मासे ज्ञानयोग तथा कर्मयोगकी पार्थना करें ॥२९॥ त्रिभिष्टं देव सवितर्विधिष्टेः सोम धार्मभिः।

> -अमे दक्षेः पुनीहि नः ॥२६॥

त्रिऽभिः। त्वं । <u>देव । सवितः । वीषेष्ठैः । सोम</u> । भामंऽभिः । अमे । दक्षैः । पुनीहि । नः ॥२६।!

पदार्थः—( अमे ) ज्ञानस्वरूप परमात्मन् ! ( सवितः ) हे सर्वोत्पादक ! ( देव ) दिव्यगुणसम्पन्न परमेश्वर ! ( त्वम् ) त्वम् ( त्रिभिः ) त्रिभिः ( धामभिः ) शरीरैः ( वर्षिष्ठैः ) श्रेष्ठै-स्तथा ( दक्षैः ) दक्षतायुक्तैः ( सोम ) हे परमात्मन् ! ( नः )

अस्मान् ( पुनी हि ) पवित्रय ॥

पद्धि ....(सोम) परमात्मन्! (अग्ने) हे ज्ञानस्वरूप ! ( सवितः ) हे सर्वोत्पादक ! ( देव ) हे दिव्यगुणसम्पन्न परमात्मन् ! (त्वं ) आप ( त्रिभिः ) तीन ( धामभिः ) श्वरीरें(से (वर्षिष्ठैः) जो श्रेष्ट हैं, तथा (दसैः) दक्षतायुक्त हैं, जनसे ( नः ) हुम छोगोंको (पुनीहि) पवित्र करिये ॥

भावार्थ- इस मंत्रमें सूक्ष्म, स्थूळ, और कारण इन तीनों शरीरों-के शुद्धिकी पांधना है। प्रळयकाळमें जीवात्मा जब प्रकृतिकीन होकर रहता-है, उसका नाम कारणशरीर है। तथा जिसके क्यारा जन्मान्तरको प्राप्त-हेता है, उसका नाम सूक्ष्मशरीर है। और तीसरा स्थूळशरीर है। इन तीनों शरीरोंकी पवित्रताका उपदेश यहां किया गया है। 125।।

पुनन्तु मां देवजुनाः पुनन्तु वसवो धिया ।

विश्वे देवाः पुनीत मा जातेवेदः पुनीहि मा ॥२७॥ पुनंतु । मां । देवऽजनाः । पुनंतु । वस्तवः । घृया । विश्वे । देवाः । पुनीत । मा । जातेऽवेदः । पुनीहि । मा ॥२७॥

पदार्थः--(देवजनाः) विद्यज्ञनाः (मां) मामुपदेशेन

( पुनन्तु ) पवित्रयन्तु ( बसवः ) नैष्ठिका ब्रह्मचारिणः (धिया) स्वीयशुभयुद्धा (पुनन्तु) पवित्रयन्तु ( विश्वे देवाः ) हे विद्वांसः ! (मां) मां ( पुनीत ) यूयं पवित्रयत । तथा ( जातवेदः ) हे जगदीश्वर ! (मां) मां ( पुनीहि ) पवित्रय ॥

पद्र्थि— (देवजनः) विद्वाम् जन (कां) मुझको उपदेश-द्वारः (पुनंतु) पवित्र करें। (वसवः) नैष्ठिक झक्ताचारीगण (धिया) अपनी शुभवुद्धि द्वारा (पुनन्तु) पवित्र करें (विश्वदेवाः) हे विद्वानों। (मां) मुझको आप छोग (पुनीक) पवित्र करें। तथा (जातवेदः) हे परमात्मन्! (मां) मुझको (पुनीहि) पवित्र करिये।

भावार्थ - इस मंत्रमें परमात्मानें विद्वानों के उपदेशों द्वारा पवित्रता-का उपदेश दिया है, कि हे जीवो! तुम अपने विद्वानोंसे तथा ब्रह्मचाहि-गणोंसे सदैव सद्बुद्धिका ब्रहम किया करो।।१७॥

> प्र प्यायस्व प्र स्यन्दस्व सोम् विश्वेभिरंश्वभिः । देवेभ्यं उत्तमं हृविः ॥२८॥

प्र । प्यायस्व । प्र । स्यंदस्व । सोर्म । विश्वेभिः । अंशुऽभिः। देवेभ्यः । उत्रतमं । हविः ॥२८॥

पदार्थः — (मोम) हे परमात्मन् ! त्वम (प्रप्यायस्य) मां वर्द्धय। तथा (विश्वेभिरंशुभिः) स्वीयसम्पूर्णभावैर्द्रवीभृय (प्रस्यन्दस्व) कृपालुभेव । तथा (देवेम्यः) विद्यद्धाः (उत्तमं इविः) सर्वी-त्तमदानरूपभावान् प्रदेष्ठि ॥

पदार्थ--(सोम) हे परमात्मन् ! आप (प्रत्यायस्त्र) इमको हाई-युक्त करें । तथा (विश्वेभिरंश्चिभ: ) अपने सम्पूर्ण भावोंसे द्वीभूत होकर (प्रस्यन्दस्व ) कुपायुक्त हों । तथा ( देवेम्यः ) विद्वानीके छिये - ( उपामं इवि: ) उत्तम दान रूपी भावींका मदान करें ॥

भावार्थ---परमात्मा ही एकमात्र हासिका कारण है। वह अपने जानके महानसे हमको तस करे॥२८॥

उपं प्रियं पनिष्रतं युवनिमाहुतीवृधेम् । अर्गन्म विश्वतो नर्मः ॥२९॥

उप । प्रियं । पनिप्रतं । युवानं । आहुतिऽवृधं । अर्गन्म । विभ्रतः । नर्मः ॥२९॥

पदार्थः—( प्रियं ) सर्वानेन्ददायकं (पानिप्नतं ) वेदादि-राज्दरारयाविभीवकं ( युवानं ) सदैकरसं (आहुतीवृधं ) प्रकृत्या-महान्तं परमात्मानं ( नमः ) नम्रतादिभावान् ( विभ्रतः ) धार-यन्तो वयं ( उपागन्म ) प्राप्तुमः ॥

पदार्थे—(पियं) सबको प्रसन्न करने वाळे (पनिम्नतं) वेदादि-शब्दराशिके आविभीवक (युवानं) सदा एकरस ( आहुतीद्वयं) जो अपनी प्रकृतिरूपी आहुतिसे बृहत् हैं, उक्त गुणसम्पन्न परमात्माको (नमः) नम्रतादिभागोंको (विश्रतः) धारण करते हुए इप छोग

( उपागन्म ) माप्त हों ॥

भावार्थ — इस मन्त्रमें परमात्मा नम्रतादि भावोंका उपदेश-करता है, कि हे मनुष्यो ! तुम नम्रतादि भावोंको धारण करते हुए, उक्त-मकारकी नार्थनाओं से सुझको नाम हो ॥ २९ ॥

ञ्लाखं चिद्व देव सोम ॥३०॥

अलाय्यस्य । पर्शुः । नुनाशु । तं । आ । पुवस्त । देव ।

सोम् । आखं । चित् । एव । देव् । सोम् ॥३०॥

पदार्थः—(सोम) हे परमात्मन् ! ( देव ) हे दिव्यगुण-युक्तः ! ( अलाय्यस्य ) सर्वत्र व्याप्तशत्रोर्थत् ( परशुः ) अस्त्रं ( तं ) तत् ( आखुंचित् ) सर्वधातकमस्त्रं ( ननाश ) नाशय । ( देव ) हे परमात्मन् ! ( आपवस्व ) मां पवित्रय ।

पद्र्शि—(सोम) हे परमात्मन्! (देव) दिन्यगुणसम्पन्न! (अक्राय्यस्य) सर्वत्र न्याप्त शत्रुका जो (परश्रः) अस्त्र है (तं) उस (आखंचित्) सर्वयातक अस्त्रको (ननाज्ञ) नाज्ञ करिये। (देव) है-परमात्मन्! (आपवस्व) आप ग्रह्मको पवित्र करें ॥

भावार्थ परमातमा जिनमें, देवी सम्पत्तिके गुण समझता है, बनको दृद्धियुक्त करता है, और जिनमें आसुरी मावके अवगुण देखता है, उनका नाग्न करता है ॥३०॥

यः पावमानीर्ध्येत्यृषिभिः सम्भृतं रसम् । सर्वे स पूतमंश्राति स्वदितं मातृरिश्वंना ॥३१॥ यः । पावमानीः । अधिऽएति । ऋषिऽभिः । संऽर्भृतं । रसं । सर्वे । सः । पूतं । अञ्चाति । स्वदितं । मातृरिश्वंना ॥३१॥

पदार्थः -- (यः ) योजनः (पावमानीः ) परमेश्वरस्तुति-रूपा ऋचः (अध्येति ) पठति (सः ) स पुरुषः (ऋषिभिः ) मन्त्रद्रिष्ट्रिभिः (संभृतं ) स्पष्टीकृतं (रसं ) ब्रह्मानन्दं (अ- इताति ) मुनक्ति " रसोवैसः, रसंहोवायं लब्ध्वाऽऽनन्दी भवति" इति तै.२।७। अथ च ( सर्व ) सम्पूर्णं ( मातिरिश्वना स्विदितं ) वायुना स्वादृक्कतं ( पूतं ) शुद्धं पदार्थमदनाति ॥

पद्शि—(यः) जो जन (पावमानीः) परमेश्वरस्तुतिरूपफड्डाओंको ('अध्येति) पढ़ता है (सः) यह (फ्रिविभिः) मन्त्रद्रष्टाओंसे (संश्तं) स्पष्ट किया हुआ (रसं) ब्रह्मानन्दको (अवनाति) भोगता है। और (सर्वे) सम्पूर्ण (मातिरश्वना स्वदितं) बायुसे स्वाद्कृत (पूतं) पवित्र पदार्थोंको (अवनाति) भोगता है।

भावार्थ- जो कोग परमात्माके पवित्र गुणोंका सहारा केते हैं, वे ब्रह्मानन्द रसका पान करते हैं। और उनके किये वायुके पवित्रिक्षिये दुए पदार्थ, मधुर रसोंके पदाता होते हैं। तात्पर्थ यह है, कि बायु फर्कोंमें एक प्रकारका माधुर्य उत्पन्न करता है। उसे माधुर्यके भोक्ता पुण्यात्मा ही हो सकते हैं, अन्य नहीं ॥६१॥

पावमानीयों अध्येत्यृषिभिः सम्यतं रसम्।

तस्मे सरंस्वती दुहे क्षीरं सर्पिर्भष्ट्कम् ॥३२॥१८॥३॥ पावमानीः । यः । अधिऽएति । ऋषिऽभिः । संऽभृतं । रसं । तस्मे । सरंस्वती । दुहे । क्षीरं । सर्पिः। मर्छ । उद्कं॥३२॥

पदार्थः—( यः ) यो जनः (पात्रमानीः) जगदीश्वरस्तवन-रूपा ऋचः ( अध्येति ) अधीते ( तरमै ) तरमै ( ऋषिभिः ) मंत्रदर्शिभिः ( सम्भूतं ) सम्पादितं ( रसं ) रसं तथा ( क्षीरं-सर्पिमधूदकं) दुग्धघृतजलानि (सरस्तती) ब्रह्मविद्या (दुहे) दोषि॥

एट्रार्थ-(पः) जो जन ( पावपानीः ) परमेश्वरस्तुतिरूप ऋषा-ओंको (अध्येति) पढ़ता है (तसी) उसके लिये ( ऋषिभिः ) मंत्रद्रष्टाओंसे (सम्भृतं) स्पष्टीकृत (रसं) रसका और (क्षीरं सर्पिर्भपूदकम्) द्य, धी, मधु, और जलका (सरस्वती) ब्रह्मतिया (दुहे ) दोहन करती है।।

भावार्थ — जो छोग परमात्माके श्वरणागत होते हैं, उनके छिये मानो (सरस्वती) ब्रह्मविद्या स्वयं दुहने वाकी वन कर दूध, घी, मधु और नाना प्रकारके रसोंका दोहन करती है। वा यों कहो, कि माताके-समान (सरस्वती) विद्या नाना प्रकारके रसोंको अपने विद्यानमय-स्तनोंसे पान कराती है। ३२॥

इति सप्तषण्ठितमं मूक्तमष्टादशीवर्गश्च समाप्तः ॥ यह ६७ वां सूक्त और १८ वां वर्ग समाप्त हुवा ॥

अथदशचिस्याष्ट्रषष्ठितमस्य सूक्तस्य-

१-१० वत्सप्रिभीलन्दन ऋषिः॥ पवमानः सोमो देवता॥ छन्दः-१,३,६,७ निचृज्जगती । २,४,५,९ जगती। ८ विराङ्जगती। १० त्रिष्टुप्॥ स्वरः-१--९ निषदः। १० धैवतः॥

अथेश्वरोपासकानां विदुषां गुणा वर्ण्यन्ते ॥

अव ईश्वरके उपासकों के गुणवर्णन करते हैं ॥

प्रदेवमच्छा मधुमन्त् इन्द्वोऽसिष्यदन्त् गाव आ न धेनवः। बर्हिषदो वचनावन्त् ऊर्धाभः परिस्नृतंमुक्षियां निर्णिजं धिरे।।।।

प्र । देवं । अच्छं । मधुंऽमंतः । इंदंवः । असिंस्यदंत ।

गार्वः। आन्। धेनर्वः। बर्हिऽसदंः । वृत्रुनाऽवंतः । ऊर्घऽभिः। परिऽस्नृतं । डस्नियाः । निःऽनिजं । धिरे ॥ १ ॥

पदार्थः—(इंदवः) विद्यांसः ( मधुमंतः ) मधुरोपदेशवन्तः

(देवं) परमात्मानं (अच्छ) प्रति (प्राप्तिष्यदंत) नम्रतयोपगच्छ-न्ति । (गावोधेनवो न) यथा प्रकाशिका वाण्यः (वचनावन्तः)

सदुपदेशवत्यः (बहिषदः) प्रतिष्ठिताः (ऊधाभः) ज्ञानामृतधारिण्यः

( उस्रियाः ) दीतिमत्यः ( परिश्रुतं ) व्यातशीलं ( निर्णिजं )

शुद्धज्ञानं ( आधिरे ) द्ववित तथोक्ता विद्वांसोज्ञानं धारयन्ति ॥

पद्धि—(इंदन:) परम निद्धान् (मधुमंत:) मौदे उपदेशों नाले (देनं) परमात्माके (अच्छ) मति (मासिष्यदंत) नम्रीभूत हो कर जाते. हैं। (गानोधेननोन) जैसे प्रकाश करने नालीं नाणियें (बचनावन्तः)

सदुपदेश वाळीं (वर्डिषदः) प्रतिष्ठा वाळीं (ऊप्रभिः) ज्ञानरूपी अस्तको धारण करने वाळीं (जिस्रियाः) सुदीप्ति वाळीं (परिस्तृतं) व्याप्तशील (निर्णिजं) शुद्ध ज्ञानको (अधिरे) धारण करातीं हैं,इसी प्रकार उक्त

विद्वान ज्ञानको धारण कराते हैं।

भ्रवार्थ — -परमात्वाके मार्गका उपदेश करने वाळे विद्वान, नाग्धेनु के समान सद् ज्ञानका उपदेश करते हैं। जिस प्रकार सद्वाणी सद्ज्ञानको उत्पन्न करती है, इसी प्रकार सम्यग्ज्ञाता विद्वान् सत्का उपदेश करके सच्चे ज्ञानका उपदेश करते हैं। १।।

स रोरुंबद्भि पूर्वी अचिक्रददुपारुहंः श्रथयंन्त्स्वादते हरिः। तिरः पवित्रं परियन्बुरु ज्रयो नि शर्याणि दघते देव आवरंम्।श सः। रोरुंबत्। अभि । पूर्वाः। अचिक्रदत्। उपऽआरुहंः। श्रुथयंत् । स्वाद्ते । हरिः । तिरः । प्वित्रं । प्रिज्यन् । उरु । ज्रयः । नि । शर्याणि । दघते । देवः । आ । वरं ॥ शा

पद्यिः—(हिरः) अपगुणापहारकः (उपारुहः) उन्नितिः शीलः (सः) पूर्वोक्तः विद्वः न् (रेक्वत्) बलपूर्वकमुपीदशन् तथा (श्रथयन्) सत्यासत्यं विभेदयन् जिज्ञासुं (स्वादते) संस्करोति । अथच (पूर्वाः) अनादिभिद्धपरमेश्वरस्तुर्ति (अभ्यचिक्रदतः) विशालयति । तथा (देवः) दिव्यगुणो विद्वान् (शर्याणि) अज्ञानानि (तिरः) तिरष्कृत्य (पवित्रं) शुद्धज्ञानं (परियन्) प्रकाशयन् (उरु) महान्तं (ज्ञयः) कर्मयोगिनं (निद्धते) धारयति । अथ च (वरं) वरणीयपदार्थं (आ) आद्धते आद्द्वातीतियावत् ॥

पद्धि—(हरिः) दुर्गुण दूर करने वाळा (खपारुदः) उन्नातिशीळ (सः) पूर्वोक्त विद्वान् (रोरुवत् ) वळपूर्वेक उपदेश करता हुआ, तथा (अथयन्) सत्यातृतका विभेद करता हुआ, जिज्ञासुको (स्वादते ) संस्कारी बनाताहै। और (पूर्वाः ) अनादिसिख परमात्माकी स्तुतिको (अभ्याचिक्रदत् ) विशाल करता है। और (देवः ) दिन्यगुणयुक्त विद्वान् (शर्याणि ) अज्ञानोंका (तिरः तिरस्कार करके (पावित्रं )पवित्र ज्ञानको (परियन् ) प्रकाश करते हुए (उक) वड़े (ज्ञयः) कभयोगीको (निद्धते ) भारणकराता है। तथा (वरं ) वरणीय पदार्थको (आ) (आदधते ) देता है।।

भावार्थ - स्सद्विद हारा अज्ञानीको निष्टत्त करना पूर्ण विद्वान्-का ही काम है। पूर्ण विद्वान्के उपदेशसे मनुष्य ज्ञानी और विज्ञानी बन-कर मनुष्यजन्मके फछको उपस्रष्य करता है।।२॥ वियो मुमे युम्यां संयुती मर्दः साकुंवृधा पर्यसा पिन्वदक्षिता ।
मही अपारे रजसी विवेविदंदिभुवजुन्नित्तं पाजु आ दंदे ॥३॥
वि । यः । मुमे । युम्या । संयुती इति संउयती । मर्दः ।
साकुंऽवृधा । पर्यसा । पिन्वत् । अक्षिता ।
मही इति । अपारे । इति । रजसी इति विऽवेविदत् ।
अभिऽवजन् । अक्षितं । पाजः । आ । दुरे ॥

पदार्थः—(यो मदः) योद्यानन्दबर्धकः कर्मयोगी (यम्या)
युगलस्य (संयती) मिथः सम्बद्धस्य पृथिवीलोकस्य चुलोकस्यच ज्ञानं (विममे) उत्पादयति, अथ च (साकं) सहैव
(पयसावृधा) ऐश्वर्येणाम्युद्यंगतानि (अक्षिता) अक्षीणानि
चुलोकज्ञानानि (पिन्वत्) बर्धयति । अथ च पूर्वोक्तोविद्वान्
(रजसी) आकर्षणशीले (मही अपारे) पाररहितचावाप्रथिवया ज्ञानेन (विवेविदत्) व्यक्तयति । तथा (अभिव्यज्ञन्)

पृथिच्या ज्ञानेन (विवेविदत् ) व्यक्तयति । तथा ( अभिव्रजन् ) अपितहतगतिःसन् ( अक्षितं पाज आददे ) अनश्वरं बलं ददाति ॥

पद्धि—(यो मदः) जो आनम्दका वर्धक कर्मयोगी (यम्या)
युगळ (संयती) परस्पर संबद्ध पृथिबीळोक और छुळोकके ज्ञानको (विषमे) उत्पन्न करता है। और (साकं) साथ ही (पयसा हथा)
ऐत्वर्षसे बढ़ा हुआ (अक्षिता) अक्षीण छुळोक (रजसी) जो आकर्षणशीळ है, उसको ज्ञान द्वारा (विवेबिदत ) व्यक्त करता है। तथा (अभिज्ञान ) अञ्याहत गति होता हुआ (अक्षितं पान आदहे) क्षयरहित
वळको देता है।

भावार्थ--क्षवेयोगी विद्वान्के उपदेशसे ही मनुष्यको पृथिवी कोक और दुकोकका ज्ञान होता है। और उसीके सदुपदेशसे अभय-बक्र मिकता है॥३॥

स मातरा विचरंन्वाजयंत्रपःत्र मेधिरः स्वधयां पिन्वते पृदस्। अंशुर्यवेन पिपिशे यतो नृभिः सं जामिभिनसते रक्षते शिरः । श् सः । मातरा । विऽचरंन् । वाजयंन् । अपः । प्र । मेधिरः । स्वधया । पिन्वते । पदं । अंशुः । यवेन । पिपिशे । यतः। नृश्मिः । सं । जामिश्मिः । नसंते । रक्षते । शिरः ॥

पदार्थः --(सः) असौ (मेधिरः) प्राज्ञः कर्मयोगी (मातरा) द्यावापृथिव्ये : (विचरन् ) परिश्रमन् तथा (अपः ) कर्मयोगस्य (वाजयन् ) बलं प्रददन् (पदं) कर्मयोगपदं (स्वधया) अनुष्ठान-रूपिक्रयया (पिन्वते ) पुष्णाति (अशुः ) ज्ञानप्रकाशेन प्रदीप्तो-विद्यान् (यवेन ) स्वकीयभवाष्यययोगेन (पिपिशे ) योगाङ्गं द्याति (यतः ) यतः स कर्मयोगी ( ज्ञामिभिर्नृभिः ) परस्पर-संगला गन्तृजिज्ञासुद्वारा (सनसते) स्वकीयकर्तव्यपालनं करोति । अथ च (शिरः ) शीर्णान् पतितानितियावत् (रक्षते) पवते ॥

पदार्थ — (सः) वह (मेधिरः) प्राज्ञ कर्मयोगी (मातरा)
सब जीवोंकी माताके समान गुलोकमें तथा पृथिवीक्रोकमें (विचरन्)
विचरता हुआ और (अपः) कर्मरूपी योगका (वाजयन्) बळ प्रदान
करता हुआ (पदं) कर्मयोगके पदको (स्वध्या) अनुष्ठानरूप कियासे (पिन्वते) पुष्ट करता है। (अंधुः) झानरूप पकाशसे पदीप्त विद्वान्
(पवेन) अपने भव और अप्ययरूप योगसे (पिपिश्व) योगाङ्गको धारण-

करता है। ( यतः ) जिससे कर्मयोगी ( जामिभिर्न्नाभः) परस्पर संगति-बांध कर चळने वाले जिज्ञासु बारा ( संनसते ) अपने कर्त-यका पाळन-करता है। और ( शिरः ) पतित पुरुषोंकी ( रक्षते ) रक्षा करता है।।

भावार्थ -- कर्मयोगीका यह कर्तव्य है, कि वह अकर्मण्यतादोष-ग्रस्त मनुष्योंमें खद्योग उत्पन्न करके उनमें जागृति उत्पन्न करे ॥४॥

सं दक्षेण मनेसा जायते कृविर्ऋतस्य गर्भो निहितो यमा परः। यूनो ह सन्तो प्रथमं वि जेज्ञतुर्ग्रहो हितं जिनेम नेमसुद्यतम्॥५॥ सं । दक्षेण । मनेसा । जायते । कृविः। ऋतस्य । गर्भः। नि-ऽहितः । युमा । परः।यूनां।हु। संतां।प्रथमं।वि । जुज्जतुः। गुहां । हितं । जिनेम । नेमं । उत्तऽर्यतं ॥

पदार्थः—स कर्मयोगी (दक्षेण मनसा) समाहितमनसा (ऋतस्य कविः संजायते ) सत्यस्य कथनकर्ता भवति । (यमा) परमात्मना स कर्मयोगी (परः ) उत्तमः (निहितः) सुराक्षेतः (गर्भः) गर्भस्थानीयः ऋतः । (यूना संता) कर्मयोगिज्ञानयोगिनान्तभाविष कर्मयोगज्ञानयोगौ प्रपूरयंतौ (ह) प्रसिद्धौ (ग्रहाहितं) अन्तःकरणगुहास्थितं परमात्मानं (प्रथमं) पूर्वं (विजज्ञतुः) विज्ञानीतः । यः परमात्मा (जिनम्) सर्वोत्पादकस्तथा (नेमं) सर्वनियामकोस्ति । अथच (उद्यतं ) सर्वोपरि बल्ररूपोस्ति ॥

पदार्थ--वह कर्मयोगी (दक्षेण मनसा) समाहित मनसे (ऋत-स्य कविः संजायते ) सचाईका कथन करने वाळा होता है। (यमा) दैवने उसे (परः) सर्वेापीर (निहितः) सुरक्षित (गर्भः) गर्भस्थानीय बनाया। ं यूना संता । कमयोग तथा ज्ञानयोगको पूर्ण करते हुए ज्ञानयोगी और कभयोगी यह (ह) मिसद्ध दोनों (गुहाहितं ) अन्तः करणरूपी गुहामें निहित परमात्माको (प्रथमं ) सबसे पहिळे (विजज्ञतः ) जानते हैं। जो परमात्मा (जनिम् ) सबकी उत्पत्तिका स्थान तथा (नेमं ) सबको नियममें रखने वाळा और (ज्ञातं ) सर्वोपरि वळस्वरूप है ॥

भावार्थ--जो परमात्मा स्क्ष्मरूपसे सबके अन्तः करणमें बिरा जमान है, उसको कर्मयोगी और ज्ञानयोगी ही सुळभतासे छाभ कर-सकते है, अन्य नहीं ॥ ।।

मन्द्रस्यं रूपं विविदुर्मनीषिणंः रयेनो यदन्धो अभरत्परावतः।

तं मेजियन्त सुब्धं न्दीषाँ वृशन्तेम् शुंपिर्यन्तम् गिमयम् ॥६॥ मृद्रस्य । रूपं । विविदुः । मृनीषिणः । स्येनः । यत् । अधः । अभरत् । प्राऽवतः । तं । मृर्ज्यत् । सुऽवृधं । नृदीषु । आ । उशते । अशुं । प्रिऽयंते । ऋग्मियं ॥६॥

मेधाविनः (विविदुः ) विजानन्ति । यः परमेश्वरः ( परावतः ) समस्तलोकलोकान्तराणां ( अभग्त ) उत्पादकः स्थापकोनाज्ञाक-श्चास्ति । अथ च ( दयेनः ) योविद्युदिव ( यदंघः ) सर्घ-व्यापकोस्ति (तं ) तं ( ऋग्मियं ) स्तुलं ( अशुं ) प्रकाशरूपं

पदार्थ:--( मंद्रस्य रूपं ) परमात्मनोरूपं ( मनीविण: )

( सुवृषं ) वर्धमानं ( उदांतं ) कान्तिमन्तं (परियंतं ) सर्वन्न-व्यासं परमात्मानं ( नदीषु ) वेदवाणीभिः ( आमर्जयन्त ) वयं साक्षात्कुर्मः ॥ पद्धि — (मंद्रस्य ) आनम्दस्वरूप परमास्माके ( रूपं ) रूपको पद्मिश्च — (मंद्रस्य ) आनम्दस्वरूप परमास्माके ( रूपं ) रूपको ( मनीषिणः ) मेथावी छोग (विविद्ः ) जानते हैं । जो परमास्मा ( पराक्ति को र मखयक्ति ) सब छोक छोकानतरोंकी ( अभरत् ) उत्पत्ति, स्थिति और मखयक्ति ने पाछा है । और ( इयेनः ) जो विद्युत्के समान ( यदंधः ) सर्वक्यापक है, (तं ) उस ( ऋग्मियं ) स्तवनीय ( अंद्युं ) मकाशस्वरूप ( सुद्ध्यं ) बद्धे हुए ( उद्यंतं ) कान्ति वाले ( परियंतं ) सर्वक्यापक परमात्माका हम छोग ( नदीषु ) वेदवाणीयोंसे ( आमजयन्त ) साक्षान्तरा करते हैं ।

भावार्थ--आनन्दमय परमात्माका साक्षात्कार कर्मयोग और हानयोग हाना संस्कृत बुद्धिसे ही हो सकता है, अन्यथा नहीं। इसी अधि-शायसे कहा है, कि "हर्यते लग्नया बुद्धा सूक्ष्मया सूक्ष्मदर्शिभिः" कि उसको सूक्ष्मवुद्धिसे सूक्ष्मदर्शी ही देख सकते हैं अन्य नहीं ॥६॥

अथ प्रसङ्गसंगत्या परमात्मप्राप्तिर्वर्ण्यते ।

अब प्रसंगतंगितसे परमाश्मपाप्तिका वर्णन करते हैं।

त्वां म्रंजन्ति दश्योषणः सुतं सोम् ऋषिंभिर्मृतिभिर्धीतिभिर्धित अन्यो वारेभिरुत देवहृतिभिर्नृभिर्यतो वाजमा देषि सातये। त्वां । मृजाति । दश्च । योषणः । सुतं । सोम् । ऋषिऽभिः । मृतिऽभिः । मृतिऽभिः । हितं । अन्यः । वारेभिः । उत्त । देवहृतिऽभिः । मृऽभिः। युतः। वाजं। आ । दृष् । सातये॥७॥

पदार्थः —हे परमात्मन् ! (मुतं) स्वयंतिदं (लां) भवन्तं (दश योषणः) दश धृत्यादिधर्मसाधनानि (मृजन्ति) साक्षात्कुर्वन्ति। (सोम) हे जगदीश! सम् (मतिभिः) ज्ञानयौगिभिस्तथा (धीतिभिः)

कर्मयोगिभः (ऋषिभः) तलदर्शिभः (हितं) साक्षात्कृतोसि । तथा लम् (अव्यः) सर्वरक्षकोसि। (उत् ) अथ च (वोरिभर्दे-वहूतिभिन्नंभः) वरणीयज्ञानयोगिकम्योगिमनुष्यद्वारा (सातय) अज्ञानिवृत्तये (वाजं) बलं (यतः) यरमात्कारणात् (आदिष्) ददास्यतरसर्वोपासनीयोसि ॥

पदार्थ — हे परमान्यन ! ( सुतं ) स्वयंसिद्ध ( त्वां ) तुमको ( दश योषणः ) धृत्यादि धर्षके दस साधन ( मृजन्ति ) साक्षात्कार-करते हैं। (सोम ) हे परमात्यन ! तुम (मितिभिः ) ज्ञानयोगी तथा (धीतिभिः ) कर्षयोगी (ऋषिभिः ) ऋषियोंसे (हितं ) साक्षात्कार-किये जाते हो। तथा तुम (अन्यः ) सर्वरक्षक हो। ( जत ) और ( वारेभिदेवहृतिभिर्नृभिः ) सर्वोषि वरणीय योगी मनुष्यों द्वारा ( सात्ये ) अज्ञाननिष्ठत्विके छिये ( वाजं ) वलको ( यतः ) जिस हेतु (आ-दर्षि ) देते हो अतः तुम सर्वोषि उपासनीय हो॥

भावार्थ -- परवात्मा ज्ञानयोगी तथा कर्मयोगियोंको अनन्त बळ देता है। इस छिये मनुष्यको ज्ञानयोगी तथा कर्मयोगी अवश्य बनना चाहिये।।७।।

परिष्यन्तं वृय्यं सुष्सदं सोमं मन्तिषा अभ्यन्षत स्तुभंः । यो घारया मधुमाँ ऊर्मिणां दिव इयंति वाच रिय्षालमर्खः ॥८॥ परिऽप्रयंतं । वृय्यं । सुऽसंसदं । सोमं । मन्तीषाः । अभि । अनुषत । स्तुभंः । यः । घारया । मधुऽमान् । ऊर्मिणां । दिवः । इयंति । वाचे । रियषाद । अमर्खः ॥८॥

पदार्थः--( मर्नीषाः स्तुभः ) शुभबुद्धयः (परिश्रियन्तं)

सर्वेः प्राप्यं (वय्यं ) विद्विद्धः काम्यमानं (सुषंसदं ) सुस्थिन्ति । (यो तिमन्तं (सोमं ) परमात्मानं (अभ्यनुषत ) वर्णयन्ति । (यो धारया ) यस्तं स्वकीयानन्दामृतधारया (मधुगान् ) आनन्दन् मयोसि । तथा (क्रिमणा) आमोदतरङ्गद्वारा (दिवः) द्युलोकतः (वाचं ) वेदवाणीं (इयितं ) ददाति, स परमेश्वरः (रियषाट्) सकलैश्वर्यदायकस्तथा (अमर्त्यः) मरणधर्मरहितोस्ति ॥

पदार्थ — (मनीपाः स्तुभः) खुभबुद्धियं (परिभियन्तं) सब-को माप्त होने वाले (बच्यं) विद्वानों से काम्यमान (सुषंसदं) ग्रोभन स्थिति वाले (सोपं) परमात्माको (अभ्यन्षत) वर्णन करतीं हैं। (यो धारया) जो अपने अमृतकी धारासे (मधुमान्) आनन्दमय है, तथा (ऊपिणा) आनन्दकी लहर द्वारा (दिवः) दुलोकसे (वाचं) वेद-वाणीको (इयति) देता है, वह परमात्मा (रियाद्) समस्तैश्वर्यदाना तथा (अवर्त्यः) मरणधर्मरहित् है।

भावार्थ--परमात्मा अपनी दिन्यज्ञक्तिसे पवित्र वेदवाणीका पक्षाज्ञ करता है। और स्वयं अपरण धर्म होकर जगन्जनमादि का हेतु है।।।। अयं दिव इंयर्ति विश्वमा रजः सोमंः पुनानः कुळशेषु सीदिति। अद्भिगोंभिर्म्र ज्यते अद्विभिः सुतः पुनान इन्दुर्वरिवी विदित्ययं अयं । दिवः।इयर्ति।विश्वं।आ। रजः। सोमः।पुनानः।

कुलशेषु । सीदाति । अत्ऽभिः । गोभिः । मृज्यते । अद्रिऽ भिः । सुतः । पुनानः। इंदुः । वरिवः । विदत् । प्रियं॥९॥

पदार्थः—( अयं सोमः ) अमौ जगउजनकः परमात्मा (दिवः ) द्युलोकस्य (विश्वं ) सकलं ( रजः ) ऐश्वर्ये ( इयर्ति ) त्रयन् (आसीदिति) विराजते। तथा (अदिभिः) इन्द्रियवृत्तिभिः (अदिभिः) इन्द्रियवृत्तिभिः (अदिभीः) इन्द्रियवृत्तिभिः (अदिभीः) इन्द्रियवृत्तिभिः अथच (सुतः) स्वयंसिद्धः (इन्दुः) परमैश्चर्यवान् (पुनानः) पविता परमेश्वरः (प्रियं) प्रियकारकं (विरवः) वरणीयमैश्वर्यं

ज्ञानयोगिभ्यः कर्मयोगिभ्यश्च ( विदत् ) ददाति ॥

ददाति । अथच (कलशेषु) अखिलान्तःकरणेषु (पुनानः ) पवि-

पद्धि——(अयं सोमः) यह परमात्मा (दिवः) युळोकके (विश्वं) सम्पूर्ण (रजः) ऐश्वर्यको (इयर्ति) देताहै। और (कछनेषु) समस्त अन्तःकरणों (पुनानः) पवित्र करता हुआ (आसीदिति) विराजमान है। तथा (अद्विभिः) इन्द्रियहिषयों से (अद्विगोंभिः) ज्ञान और कर्मों द्वारा (मृज्यते, साक्षात्कार किया जाता है। और (सुतः) स्वयंसिद्ध (इन्दुः)परमैश्वर्यवान् (पुनानः) पवित्रकर्ता परमात्मा (वियं) पियकारक (वरिवः) वरणीय ऐश्वर्यको ज्ञानयोगी और कर्मयोगियोंको (विदत्त) देता है।

भावार्थ--ज्ञानयोगी तथा कर्नयोगी को परमात्मा अनन्तप्रकारके ऐव्वर्ष देता है ॥९॥

एवा नः सोम परिषिच्यमाना वयो दर्धिचत्रतमं पवस्व।
अद्वेषे द्यावाष्ट्रियिवी हुवेम देवा यत्त रियमस्मे सुवीरंम् ॥१०॥
एव । नः । सोम् । परिऽसिच्यमानः । वयः । दर्धत्।
चित्रऽत्तमं । पवस्व । अद्वेषे इति । द्यावाष्ट्रियिवी इति ।
हुवेम् । देवाः । यत्त । र्यि । असमे इति । सुऽवीरं ॥१०॥

पदार्थः—(सोम) चराचरोत्पादक परमात्मन्! (परि-

विष्यमानः ) ज्ञानयोगकर्मयोगाभ्यां साक्षातंकृतोभवान् (नः) अस्मान् (चित्रतमं) अनेकाविधं (वयः) बलं (दधदेव) धार-यन् (पवस्व) पवित्रयतु। तथा (अद्देवे द्यावापृथिवो) द्देषरहितस्य दुलोकपृथिवीलोकस्य (हुवेम) प्रार्थनां कुर्मः । अथच (देवाः) दिन्यगुणसम्पन्ना विद्वांसः (अस्मे) अस्मासु (सुवीरं रियं) वीर-युक्तमैश्वर्यं (धत्त) धारयंतु॥

पद्धि—(सोम) हे परमात्मन् ! (परिष्च्यमानः) ज्ञानयोग और कर्मयोगेस साक्षात्कृत आप (नः) इम छोगोंको (चित्रतमं) नाना-विध (वयः) बेळको (दधत् एवं) अवश्य धारण कराते हुए (पवस्व) पवित्र करें।तथा (अकेषे द्यावापृथिनी) द्युळोक और पृथिवीछोकको केष-से रहित होनेकी (हुवेम) इम छोग प्रार्थना करते हैं। और (देवाः) दिञ्यगुणसम्पन्न विक्वान् (अस्मे) इस छोगोंमें (सुवीरं रियं) सुन्दरवीरों वाले ऐस्वर्यको (धत्त्र) धारण करायें॥

भावार्थ--- नो छोग कर्मयोगी और ज्ञानयोगियोंकी सङ्गति-में रहते हैं, उनके छिये परमात्मा नानाविध ऐश्वर्योंको देता है। और युळोक और पृथिवीळोक उनके द्वेषियोंसे सर्वया राहत हो जाता है। अर्थात ने मित्रताकी दृष्टिसे सनको देखते हैं॥ ४०॥

इत्यष्टपष्टितमं सूत्तं विशोवर्गश्च समाप्तः ।

यह ६८ वां खुक्त और २० वां वर्ग समाप्त हुआ।

अथ दशर्चस्यैकोनसप्ततितमस्य सुक्तस्य-

१-१० हिरण्यस्तूप ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः---१,५ पादनिचृज्जगती । २--४, ६ जगती । ७,८ निचृज्जगती । ९ निचृत्तित्रष्टुप् । १० त्रिष्टुप् ॥ स्वरः--१--८ निषादः। ९. १० गान्धारः ॥

अथेश्वासाक्षात्कारसाधनानि निरूप्यंते-

अब ईश्वरके साक्षात्कारके साधनोंका निरूपण करते हैं।

इपूर्न धन्वन्प्रति धीयते मृतिर्वत्सो न मातुरुपं सर्ज्यूधीन ।

उरुधारेव दुहे अग्रं आयृत्यस्यं वृतेष्विष् सोमं इष्यते ॥१॥ इषुः । न । धन्वंन् । प्रति' । धीयते । मृतिः । वृत्सः । न । मृतिः । उर्ष । सर्जि । ऊर्धनि । उरुधाराऽइव । दुहे । अग्रं । आऽयृती । अस्यं । वृतेषुं । आपं । सोमं । इष्यते । पदार्थः -- (धन्वन् )धनुषि (न )यथा (इषुः) वाणः (प्रतिधीयते ) संधीयते तथा हे जिज्ञासो ! भवतापीश्चरिवषये (मितिः) बुद्धः योज्या । अथ च (न ) यथा (वत्सः ) गोवत्सः (मातुः ) गोः (ऊर्धाने) पयोधोरके (उपसर्जि ) सृष्टः तथा त्वमप्यु-

पासनार्थ सृष्टः । अथ च ( अस्य ) जिज्ञासोः ( ब्रतेषु ) सत्यादि-ब्रतेषु ( सोमः ) परमात्मा । (इष्यते। ) उपास्यत्वेनेष्टः । वत्सस्य ( अग्रे ) पुरतः ( आयती ) उपस्थिता ( उरुघारव ) गौः । दुहे ) यथा दुद्यते तथा सन्निहितः परमेश्वरः सर्वान्कामान्ददीतात्पर्थः ॥

पदार्थ--(धन्वन्) धनुष्पं (न) जैसे (इषुः) वाण (प्रति-धीयते) स्वस्ते जाते हैं उसी प्रकार हे जिज्ञासो! तुमको ईश्वरमें (प्रतिः) बुद्धिको क्रगाना चाहिये और (न) जैसे (वत्सः) बळड़ा (प्रातुः) गायके (ऊथिन) स्तनों के पानके क्रिये (उपसर्जि) रचा गया है उसी प्रकार तुम भी ईश्वरकी उपासनाके क्रिये रचे गये हो।और (अस्य) इस जिज्ञासुके (ब्रतेषु) सत्यादि ब्रतोंमें (सोमः) परमात्मा (इष्यते) उपास्य रूपसे कहा गया है। (वत्सस्य) बळड़ेके (अग्रे) आगे (आ-यती) उपस्थित (उद्धारेव) गौ (दुहे) जैसे दुही जाती है, उसी प्रकार सिन्निहित परमात्मा सब अभी छोंका प्रदान करता है।।

भावार्थ — जिस प्रकार धन्वी छक्ष्यभेदन करने वाळा मनुष्य इतस्ततः द्वियोंको रोक कर एकमात्र अपने छक्ष्यमें द्वित छगाता है, इसी प्रकार परमात्मोपासकको चाहिये, कि वे सब ओरसे द्वितिको रोक कर एकमात्र परमात्माकी उपासना करें॥१॥

उपीमृतिःष्ट्च्यते सिच्यते मधु मृन्द्राजनी चोदतेअन्तरासनिं पर्वमानः सन्तुनिः प्रेष्ठतामिव मधुमान्द्रप्तः परि वारंमर्पति ॥२ उपो । इति । मृतिः । ष्ट्च्यते । सिच्यते । मधु । मृंद्रऽअजनी । चोदते । अंतः । आसनि । पर्वमानः । संऽतुनिः । प्रष्ठतांऽईव । मधुमान् । द्रप्त । परि । वारं । अपेति ॥२॥

पदार्थः ——( पवमानः ) सर्वपावकः परमात्मा ( प्रव्रतां ) शूराणां ( संतिनिरिव ) शरा इव रुद्ररूपे।स्ति । अथ च सज्जनेभ्यः ( द्रप्तः ) गतिशीलः परमेश्वरः ( मधुमान् ) मधु-। इत मधुरोस्ति, शान्तिपद इति यातत्। (त्रारम्) योहि परमात्मनोभक्तोजनोस्ति तस्मै (पर्यपेति) सर्वथा प्राप्नोति। अथ च (अन्तरासनि) भक्तजनानामन्तःकरणेषु (मन्द्रा-जनि) आह्वादकारिणी (मतिः) बुद्धिः (चोदते) उत्पद्यते येन (मधु सिच्यते) आनन्दवृष्टिः क्रियते॥

पद्शि—( पत्रमानः ) सबको पित्रेत्र करने वाला परमात्मा (मन्नाम्) श्रुवीरोंके (सन्तानः) शरींके (इव) समान रुद्र रूप है। और साधु पुरुषेके लिये (द्रष्तः ) गतिशील परमात्मा (मधुमान् ) मधुके समान मीठा है। अर्थात् शान्तिमद है। (वारम्) जो उसका कुपापात्र भक्त जन है उसको (पर्यर्षिति) सर्व प्रकारसे प्राप्त होता है। और (अन्तरामानि) भक्त पुरुषोंके अन्तः करणमें (मन्द्राजनि) आह्वाद उत्पन्न करने वाली (मितः) मुद्धि (चोदते) उत्पन्न होती है। जिससे (मधु सिस्यते) आनन्दकी हिष्ट की जाती है।

भावार्थ — जो पुरुष शान्ति भावसे परमारमाके नियमानुकुछ चलते हैं, परमारमा उन्हें शान्ति रूपसे उनके कर्मानुकुछ फल देता है। भीर जो परमारमानयमों का उद्घंचन करते हैं, उनके लिये परमारमा दण्ड देता है। इसी अभिमायसे यहां शुर्त्रीरों के वाणों के समान परमारमाको कथन किया गया है। जैसा कि "महद्भयं वज्रमुद्यतम्" उठे हुए वजकी तरह परमारमा भयपद है।।।।

अव्ये वधूयुः पर्वते परि त्वाचि श्रंथ्नीते नृष्तीरिदितेऋतं यते । हरिकान्यज्ञतःसैयतो मदीनृष्णा शिशांनो महिषो न शोभते ३ अव्ये । वधूऽयुः । प्वते । परि । त्वचि । श्रश्नीते । नृषीः । आदितेः । ऋतं । यते । हरिः । अकान् । यजतः । संऽयतः । मदंः । नृष्णा । शिशांनः । महिषः । न । शोभते ॥३॥ पदार्थः—( वधूयुः ) प्रकृतिस्वामी ( हरिः ) परमातमा ( अकान् । दुष्टानिकामित । (यजतः संयतः) संयमिने यज्ञकर्त्रे (मदः) आनन्ददायकोस्ति। (नृम्णा) बलस्वरूपस्तथा (शिशानः) सर्वगतोस्ति। तथा ( मिडेषोन ) अत्यन्ततेजस्वीव विराजितोस्ति स परमात्मा (आदेतेः) पृथिव्यादितस्य (ऋतं यते) तस्ज्ञस्य ( अव्ये ) रक्षकास्ति (साचि) तस्यान्तःकरणं (परिपवते) पग्ति।- विराजते। अथ च (नहीः) तेषां सन्ततीः (श्रथ्नीते) सफलयति॥

पदार्थ — (वधूयः) प्रकृतिका स्वामी (हिरः) परमातमा (अकान्) दुष्टोंको अतिक्रमण करता है। (यजतः) याग करने वाळा जो (संयतः) संयमी पुरुष है (मदः) उसको आह्वाद उत्यन्न करने वाळा है। (नृम्णा) बळस्वरूप है तथा (शिशानः) सर्वगत है (मिहेषः) और अत्यन्त तेजस्वीके (न) समान विराजमान है। वह परमात्मा (अदितः) पृथिव्यादि तत्वोंके (ऋतंयते) तत्त्वको जानने वाळे पुरुषके छिय (अव्यः) जो रक्षाकरने वाळा है (त्वचि) उसके अन्तःकरणमें (परिपवते) सब ओरसे विराजमान होता है। तथा (नर्साः) उनकी सन्ततियोंको (अश्रीते) सफळ करता है॥

भावार्थ--जो पुरुष संयमी बन कर निष्काम यह करते हैं, उन पुरुषोंके छिय परमात्मा श्वम संन्तानें और श्वभ फलोंकों उत्तम करता है।।।।। उक्षा मिमाति प्रति यन्ति घेनवों देवस्य देवीरुप यन्ति निष्कृतं अत्यक्रमीदर्जुनं वार्रमृत्ययमत्कं न निक्तं परि सोमो अञ्यत।।। उक्षा । मिमाति । प्रति । यंति । घेनवंः । देवस्य । देवीः।। उपं। यंति । निःऽकृतं । अति । अकृमीत् । अर्जुनं । वार्रं । अञ्ययं । अत्कं। न । निक्तं । परि । सोमः। अञ्यत ॥।।॥ पद्रार्थः—( उक्षा ) ब्रह्मचर्यादिबलसम्पन्नः पुरुष एव ( मिमाति ) सर्वज्ञोभवति । तं ( निष्कृतं ) परिष्कृतं पुरुषं ( धेनवः ) इन्द्रियाणि ( प्रतियन्ति ) प्राप्नुवन्ति । ( देवस्य-देवी ) परमात्मनोदिव्यशक्तयः ( उपयन्ति ) तमेव प्राप्नुवन्ति । स परमात्मेव ( अर्जुनं ) वीरयोष्टृन् ( अत्यक्रमीत् ) अतिका-मति । ( वारं ) तं सर्ववरणीयं ( अव्ययं ) इन्द्रियविकाररहितं ( अत्कं न ) वर्मेव ( निक्तं ) यशसोज्यलं (सोमः) परमात्मा ( पर्यव्यत ) परितोरक्षाति ॥ पदार्थ-—( बक्षा ) ब्रह्मचर्यादि ब्रह्मसम्पन्न पुरुष ही (मिमाति ) सर्वज्ञाना हो सकता है । उस ( निष्कृतं ) परिस्कृत पुरुषको ( धेनवः )

सवज्ञाना हा सकता है। उसर् ानन्कृत र पारस्कृत इराकार पारस्कृत इन्द्रियें ( प्रतियन्ति ) प्राप्त होतीं हैं। (देवस्य देवी ) दिव्य परमात्माकी दिव्यज्ञक्तियें ( उपयन्ति ) उसीको प्राप्त होतीं हैं। वहीं (अर्जुनं) वह वहें योद्धाओं को ( अत्यक्षीत्) अतिक्रमण करता है। (वारं) उस सर्ववरणीय

चडवळको (सोम:) परमात्मा (पर्यव्यत) चारो ओरसे रक्षा करता है ॥४॥ भावार्थ---जो पुरुष ब्रह्मचारी बनकर शारीरिक, आत्मिक और

सामाजिक तीनों प्रकारके बच्च अपनेमं उत्तवझ करता है, वह परमात्माः के सामर्थ्यका पात्र होता है ॥४॥

अम्रेक्तेन रुशता वासंसा हरिरमंत्यों निर्णिजानः पीरं व्यत । दिवस्पृष्ठं बर्हणां निर्णिजे कृतोपस्तरंणं चम्वेर्निभस्मयं ॥५।२१॥

अर्मृक्तेन । रुशंता । वासंसा । द्वारंः । अर्मर्त्यः । निःऽनिजानः । परि । ब्यत । दिवः । पृष्ठं । बर्द्दणां । निःऽनिजे । कृत ।

उपुरस्तरंणं । चुम्वीः । नुभस्मयं ॥५॥

पदार्थः — (अमर्लोहिरः) मरणधर्मरिहतः परमात्मा तथा (निर्णिजानः) शुद्धः (अमृक्तेन रुशता) खकीयस्वाभाविकतं जमा (वासमा) खबाकिरूपाच्छादनेन (दिवसपृष्ठं) चुलोकपृष्ठं यत् (चम्बोनेभस्मयम्) द्यावापृथिव्योः (कृते(परकरणम्) पिर-काल्पतान्तिरिक्षरूपोपरकरणम् तत् (बईणा) स्वीयप्रकृतिपुच्छेन (निर्णिजे) पुष्णाति। अथ च (पिरव्यत) ब्रह्माण्डमिमं सर्वत-आच्छादयति॥

पद्र्शि:——(अमलोंहिरिः) अमरणधर्मा परमात्मा तथा । निर्णिन जानः ) गुद्ध (अमृक्तेन रुशता ) अपने स्वाभाविक तेजसे (वाससा ) अपनी शक्तिरूपी आच्छादन द्वारा (दिवस्पृष्ठं ) युन्नोकके पृष्ठको, जिनमें (चम्बोन्भस्मयम्) युन्नोक और पृथिवीलोककी (कृतोपस्करणम् ) अन्तरिक्ष रूपी विद्योना है, उसको (वर्षणा) अपनी पकृतिरूपी पुच्छसे । निर्णिने ) पृष्ठ करता है । और (परिच्यत ) सब भोरसे इस ब्रह्माण्डको आच्छा। दित करता है ।

भावार्थ--अजरामरादिभावयुक्त परमात्मा अपने मकृतिरूपी वईसे सब संसारको आच्छादित किये दुए हैं ॥५॥

सूर्यंस्येव र्श्मयों द्रावियुववों मत्स्रासंः पृसुपंः साकमीरते। तन्तुं तृतं परि सर्गांस आशवो नेन्द्रांहते पवते धाम किं चना६। सूर्यंस्यऽइव । र्श्मयः । द्रवियुववंः । मृत्स्रासंः । पृऽसुपंः । साकं । ईरते । तंतुं । तृतं । परि । सर्गांसः । आशवंः । न । इंद्रोत् । ऋते । पवते । धामं । किं । चन ॥६॥

पदार्थः--(मत्सरासः) सर्वाह्यादकः ( प्रसुपः ) सर्वीधार-

रूपः परमात्मा (ततं तंतुं) विस्तृतप्रकृतितन्तुना (साकं) सह (ईरते)
गच्छिति । ततः (आश्रावः) गर्ल्यः (सर्गासः) सृष्टयः (सर्यरयरदमय इव) रिविकिरणा इव (द्वावियव्यवः) स्यन्दनशीला उत्पद्यन्ते।
पूर्वोक्तः परमात्मा ( इन्द्राहते ) उद्योगिनोविना (किंचन धाम)
अन्यदीयान्तःकरणं ( न पवते ) न पवित्रयति ॥

पदार्थ — (मत्सरामः) सर्वोह्नादक (प्रसुपः) समका निवासस्थान परमात्मा (ततं तंतुं) विस्तृत प्रकृतिरूप तन्तुके (साकं) साथ (ईरते) गति-करता है। उससे (आशवः) गमनशील (सर्गोसः) सृष्टियें (सूर्यस्य रक्ष्मय इव) सूर्यकी किरणोंके समान ( द्रावियव्यवः ) स्ररणशीळ उत्पन्न होतीं-हैं। उक्त परमात्मा (इन्द्राहते) उद्योगीके अतिरिक्त (किंचन धाम) अन्य किसीके अन्तःकरणको (न पवते) नहीं पवित्र करता है।।

भावार्थ — उक्तगुणसम्पन्न परमात्माके द्वारा सूर्यकी रिवनयोंके समान अनन्त प्रकारकी सृष्टियं उत्पन्न होती हैं ॥६॥ सिन्धोरिव प्रवणे निम्न आशावो वृषंच्युता मदांसो गातुमांशत।

शं नो निवेशे द्विपदे चर्तुष्पदेऽस्मे वाजाः सोम तिष्ठंतु कृष्टयः॥७॥ सिंधीःऽइव । प्रवणे । निम्ने । आशवः । वृषऽच्युताः । मदासः ।

गातुं । आशत । शं । नः । निऽवशे । द्विऽपरे । चतुं ः पदे । अस्मे इति । वार्जाः । सोम् । तिष्ठतु । कृष्टयः ॥७॥

पदार्थः -- (सोम) हे जगदीश्वर! लं (अस्मे) अस्माकं (निवेशे) स्थितौ (ने द्विपदे चतुष्पदे) अस्मत्पशुमनुष्यादीनां (शं) कल्याणं कुरुष्व। तथा मदीयाः (कृष्टयः) बुद्धयः (तिष्ठतु)

शुभविषयिण्योभवन्तु । ( मदासः ) आनन्दयुतं (आशवः)-

व्यापकं भवद्यशः (गातुं) उपगीय एवं प्रकारेण जिज्ञासवस्तवरूपे (आशत) छीना भवन्तु। यथा (सिन्धोरिवः समुद्रस्य (निम्न प्रवणे) निम्नप्रवाहे (वृषच्यताः) वेगवत्योनचोमिछन्ति, तद्वत् ॥

पद्मर्थ—(सोम) हे परमात्मन्! आप (अस्मे) हमारी (निवेशे) स्थितिमें (नः) हमारे (द्विपदे चतुष्पदे) मनुष्य तथा पशुओं के (शं) करवाणकारी हों। तथा हमारी (कृष्ठयः) चुद्धियें (तिष्ठन्तु) शुभ हों। (भदासः) आनन्दमय (आश्वः) ज्यापक आपके यशको (गातुं) गानकर इस मकार जिज्ञासु लोग आपके स्वरूपमें (आश्वः) छीन हों, जैसे (मिन्धोरिव) समुद्रके (प्रवणे निक्ने) निम्न प्रवाहमें (हपच्युताः) वेगसे-वहने वालीं निर्देशे मिलतीं हैं॥

भावार्थ--परमात्मा करुणासिन्धु है। जिस पकार छुद्र निदयाँ समुद्रमें मिलकर महासागर हो जातीं हैं, इसी पकार उक्त परमात्माको मिलकर उपासक महत्वको धारण करता है ॥७॥

आ नः पवस्व वर्सुमुद्धिरण्यवृदश्चाविद्गोमृद्यवेमत्सुवीर्यम् । यूयं हि सीम पितरो मम स्थनं दिवो मूर्यानः प्रस्थिता वयस्क्वतंः९ आ । नः । पुवस्व । वर्सुऽमत् । हिरण्यऽवत् । अश्वेऽवत् । गोऽर्मत् । यर्वेऽमत् । सुऽवीर्यं । यूयं । हि । सोम् । पितरः ममं । स्थनं । दिवः । मूर्धानंः । प्रऽस्थिताः । वयःऽकृतंः॥

पदार्थः—(सोम) हे जगदीश! (नसुमत) ऐश्वर्यसम्पन्नः (हिरण्यवत) खर्णादिधनस्वामी (गोमत्) गनाचैश्वर्यनान् (अश्वनत्) निचुदादिशक्तेरीश्वरः (यनमत्) अन्नधनाचैश्वर्ययुक्तस्त्वम् (स्रुवीयै) सुपराक्रमं (नः) अस्मन्यं (आपवस्त) परितोदेहि। (युयं) भनान्- (हि) खलु (मम पितरः स्थन) अस्मत्पालनकर्ता भवतु। अथ च (वयस्कृतः) ऐश्वर्यदायकोभवान् (दिवः) द्युलोकस्य (मूर्घोनः) मुखरूपः (प्रस्थिताः) विराजमानोस्ति ॥

पद्मिं — (सोम) हे परमात्मन्! (बसुमत्) ऐश्वर्यसम्पद्म (हिरण्य-वत्) खर्णादिधनके स्वामी (गोमत्) गवाँधैश्वर्य वाळे (अश्ववत्) विद्युदादि-चाक्तियों के स्वामी (यवमत्) अन्नधनायैश्वर्ययुक्त आप (सुवीर्य) सुन्दर-पराक्रमको (नः) हम छोगोंको (आपवस्व) सब ओरसे दें। (यूपं) आप (हि) निश्चय करके (मम) भेरे (पितरः स्थन) पाछन करने वाछे हों। और (वयस्कृतः) ऐश्वर्यके देने वाछे आप (दिवः चुछोकके (मूर्थानः) सुखक्ष (मास्थिताः) विराजमान हैं।।

भावार्थ - इस मंत्रमें परमात्मासे ऐश्वर्षकी प्रार्थना की गई है।।८॥ एते सोमाः पर्वमानास इन्द्रं रथां इव प्र यंयुः सातिमच्छं ।

सुताः पुवित्रमितं युन्त्यव्यं हित्वी वृद्रिं हिरतो वृष्टिमच्छं ॥९॥ पुते । सोमाः । पर्वमानासः। इंद्रै । रथाःऽइव । प्र । ययुः ।

साति । अच्छ । सुताः । पृवित्रं । अति । यृति । अव्यं । हित्वी । विष्ठे । हरितः । वृष्टिं । अच्छ ॥

पदार्थः——(पवमानासः) पावकाः (एते) इमे (स्ताः) संस्कृताः (सोमाः) सौम्यस्वभावाः (रथाइव) रणे महारथिन इव (पवित्रं) पूर्त (सातिभच्छ) संप्रामाभिमुखगं (इन्द्रं) कर्मयोगिनं (प्रययुः) प्राप्नुवन्ति । उक्ताः स्वभावाः (हितः) पापान्हरन्तः (अव्यं) कातर्यं (अतियन्ति) दूरीकुर्वन्ति । अथ च (वित्रं)

जरां (हिली) प्रणस्य (वृष्टिं) अमोदवृष्टिं (अच्छ) ददन्ते ॥

पद्धि——(पवनानासः) पित्र करने वाळे (एते) ये (स्रुताः) संस्कृत (सोमाः सोम्यस्वभ व (रथाइव) संग्राममें महारथीके समान (पिवत्रं) पवित्र (सार्तमच्छ) संग्रामके अमिम्रुख जाने वाळे (इन्द्रं) कमेयोगीको (वययुः) नाप्त हों। उक्त स्वभाव (हरितः) पार्गोको हरणकरते हुए (अव्यं) कायरताको (आतियंति) द्र करते हैं। और (व्रितं) जराका (हिस्वी) नाम्न करके हिंछ आनन्दकी हिष्ठको (अच्छ) देते हैं॥

मावार्थ--इन मंत्रमें श्रीलकी प्रार्थना है। जिस श्रुभ शीकसे मनुष्य पेश्वर्यसम्पन्न होता है।। ९॥

इन्द्विन्द्रांय बृह्ते पंवस्व सुम्रळीको अनवद्यो रिशादाः । भरा चन्द्राणि गृणते वस्तिने देवैद्यावापृथिवी पावतं नः।१०१२। इन्दो इति । इन्द्राय । बृह्ते । पृवस्व । सुऽम्रुळीकः । अनुवद्यः । रिशादाः । भरं । चन्द्राणि । गृणते । वस्ति । देवैः । द्यावापृथिवी इति । प्र । अवतु । नः ॥

पदार्थः—(इन्दो) ऐश्वर्यसम्पन्न परमात्मन्! (सुमृलीकः) कर्मयो।गिसुखदः (अनवद्यः) निन्दारहितः (रिशादाः) वाधकन्ताशकस्त्रम् (इन्द्राय) कर्मयोगिने (पवस्त) पवित्रतां देहि । अथ च (गृणते) स्तोत्रे कर्मयोगिने (चन्द्राणि) आह्वादकानि (वस्ति) धनानि (भर) प्रदद्ख । भवान् (देवैः) दिन्यधन- युते (द्यावापृथिवी) धावाभूमी (नः) असम्यं (प्रावतं) प्रापयतु ॥

पदार्थ--(इन्दो) ऐश्वर्यसम्पन्न परमात्मन्! (सुमृकीक) कर्म-योगीको सुख देने वाळे (अनवद्यः) निन्दारहित (श्विशदाः) वाधकीं-के नामक आप (इन्द्राय) कर्मयोगीके ळिय (पवस्व)पवित्रताका प्रदान- करें। और (ग्रुणने) स्तुति करने वाले कर्मयोगीके लिये (चन्द्राणि) आल्हाद देने वाळे (वसानि) धनोंको (भर) प्रदान करें। आप (देवै:) दिव्य धनोंके सहित (द्यावाप्धिवी) द्युलोक और पृथिवीलोकको (नः) हम छोगोंके छिये (पावतं) प्राप्त करायें।।

भावार्थ-इस मंत्रमें कर्मवागीके लिये ऐश्वर्यपदानका वर्णन किया गया है।। १०।।

इत्यकोनसप्ततितमं मूक्तं द्वाविशोवर्गश्च समाप्तः ।

यह ६९ वां स्रक्त और २२ वां वर्ग समाप्त हुआ।

अथ दशर्चस्य सप्ततितमस्य स्रक्तस्य-

१-१० रेणुर्वेश्वामित्र ऋषिः। पवमानः सामो देवता। छन्दः-१, ३ त्रिष्टुए । २, ६, ९, १० निचृज्जगती । ४. ५.

७, जगती । ८ विराइजगती । स्वरः-१, ३

धैवतः । २, ४-१० । निषादः ॥

अथ पञ्चविंशतितत्वानि वर्ण्यन्ते ।

अव पर्चीस प्रकारके तत्वोंका वर्णन करते हैं।

त्रिरंस्मे सप्त धेनवी दुदुई सत्यामाशिरं पूर्व्ये व्योमनि । चत्वार्यन्या भुवनानि निर्णिजे चारूंणि चक्रे यहतेरिवर्धत ॥१॥

त्रिः । अस्मे । सप्त । घेनवंः । दुदुद्दे । सत्यां । आऽशिरं ।

पूर्व्ये । विऽओमिनि । चत्वारि । अन्या । भुवनानि । निः-ऽनिजे । चारूणि । चके । यत् । ऋतैः । अवर्धत् ॥१॥

पदार्थः—(पूर्व्यं व्योमिन) महदाकाशे (अन्या) प्रकृते-रन्यानि (चलिरि मुत्रनानि) चलारि तत्वानि (यत्) यानि (चारूणि) सुन्दराणि सन्ति तानि (निर्णिते) शुद्धये (ऋतैः). प्रकृतेः सत्यद्वारेण (चके) परमात्मना निर्मितानि सन्ति। (अस्से) एतदर्थे (धेनवः) वेदवाचः (श्रिःमस्) अहङ्कारत इन्द्रियपर्यन्त-मेकविशतितलैः (दुदुहूं) दुहन्ति। अथ च तैस्तत्वैः (सत्यामाशिरं) सत्यकारणभृतान् क्षीरादिरसान् (अवधत्) वर्धयन्ति॥

पद्धि—(पूर्वेयं व्योमानि) महराकाश्चमं (अन्या) मक्कतिसे-भिन्न (चत्वारि श्रुवनानि । चार तत्व (यत्) जो कि ःचारूणि) सुन्दर हैं, व (निणिज) शुद्धिके छिये (ऋतैः) मक्कतिके सत्यद्वारा (चके) परमात्माने रचे हैं। (अस्मे) इस कार्यके छिये (धेनवः) वेदवााणिये (श्रिःसप्त) अहङ्कारसे छेकर इन्द्रियों तक २१ तत्वां द्वारा (दुदुह् ) पूर्ण करतीं हैं। और चससे (सत्यामाश्चिरं) सत्य हैं कारण जिनके ऐसे सीरादि रसोंको (अवधत् ) बहातीं हैं।।

भावार्थ--परमात्माने प्रकृतिरूपी छपादान-कारणसे इस संसार-को उत्पन्न किया। और वह इस प्रकार कि प्रकृतिसे पहलत्व, और पहलत्वसे अहङ्कार और अहङ्कारसे पश्चतन्मात्र अर्थात् शब्द,स्पर्श,रूप,रस, तथा गन्ध इनसे पांच ज्ञानिन्द्रिय और पांच कर्मेन्द्रिय एवं पश्च-भूत अर्थात् पृथिवी, जल,तेज, वायु, आकाश और २१ वां अहङ्कार इन २१ प्रकृतियों-से परमात्माने संसारको उत्पन्न किया। महत्तत्वको यहाँ इस लिये नहीं-गिना, कि वह वैदिक-लोगोंके पन्तव्यमें एक प्रकारकी प्रकृति ही है। ताल्पर्य यह है, कि प्रकृति इस संसारका परिणामी उपादान कारण है। अर्थात् प्रकृतिके परिणामसे इस संसारकी रचना हुई है। और परमात्मा कृटस्थ नित्य है। उसका किसी प्रकारसे परिणाम वा परिवर्तन नहीं होता।।१।। स भिक्षंमाणो अमृतंस्य चारुंण उभे द्यावा काव्येना वि शंश्रथे। तेजिष्ठा अपो मंहना परिं व्यत् यदीं देवस्य श्रवंसा सदों विद्धः।२। सः । भिक्षंमाणः । अमृतंस्य । चारुंणः । उभे इति । द्यावां । काव्येन । वि । शृश्रुथे । तेजिष्ठाः । अपः । मंहनां । परिं । व्यत् । यदिं । देवस्यं । श्रवंसा । सदः । विदुः ॥२॥

पद्रार्थः -- (भिक्षमाणः ) प्रकृतितलस्य लाभं कुर्वन्तं (चारुणोऽमृतस्य ) प्रियामृतपदातारं (उभे द्यावा ) द्युलोकं पृथिवीलोकं च (काव्येन) स्वाचातुर्येण (विश्वश्रये) व्यक्तंकरोति (सः ) असौ परमात्मा (तेजिष्ठा अपः ) तेजस्विजलपरमाणूनां (मंहना ) महलेन (पित्व्यत ) आच्छादयति । (यदि देवस्य ) यदि ।दिव्यज्ञानस्य (श्रवसा) महलेन (सदः) सद्रूपब्रह्म (विदुः) विदाङ्कुर्वन्तु चेत्तदोक्तपरब्रह्मणः कर्तृलं ज्ञांस्यन्ति ॥

पद्रार्थ — (भिक्षमाणः) मकृतिरूपी तत्वको लाभ करता हुआ ( वारुणोऽमृतस्य ) सुन्दर अमृतके देने वाले ( उभे द्यावा) दुल्लोक और पृथिवीलोकको (काल्येन) अपनी चतुराईसे (विश्वश्रथे) त्यक्त करता है। ( सः ) वह परमात्मा ( तेजिष्ठा अपः ) तेजस्वी जन्नमयपरमाणु झोंके ( मंहना ) महत्वसे ( परित्यत ) आच्छाद्न करता है। ( यदि देवस्य ) अगर दिन्य ज्ञानके ( श्रवसा ) महत्वसे ( सदः ) सद्भुवल्लाको ( विदुः ) जानें, तो उक्तपरमात्माके कर्नुष्वको जान सकते हैं॥

भावार्थ-- जो पुरुष परमात्माके महत्वको जानते हैं, वे ही इस जगत्की अक्रतसत्ता जान सकते हैं, अन्य नहीं ॥२॥ ते अस्य सन्तु कृतवोऽस्ट्रेत्यवोऽदांभ्यासो ज्नुषी उभे अनुं।
येभिर्नृम्णा च देव्यां च पुन्त आदिद्राजांनं मननां अग्रभ्णत ३
ते । अस्य । संतु । कृतवः । अस्त्र्यवः । अदांभ्यासः ।
जनुषी इति । उभे इति । अनुं । येभिः । नृम्णा । च ।
देव्यां । च । पुन्ते । आत् । इत् । राजांनं । मननाः ।
अग्रम्णत ॥३॥

पदार्थः—(ते) पूर्वे काः (अमृत्यवः) मरणधर्मशून्याः (अदाभ्यासः) अदम्मनीयास्तलाविदः (अस्य) अमुष्य जगतः (केतवः) मौलिमिणिस्थानीयाः (सन्तु) भवन्तु (उमे जनुषी) उभयजन्म (अनु) लक्ष्यीकृत्य (देव्या नृम्णा) दिव्यानि कर्माणि (योभेः) यैः क्रियन्ते ते एव (पुनते) जगत पवित्र-यन्ति। (च) अथ च (आदित) ते एव (मननाः) मान्याः (राजानं) स्वतःप्रकाशं परमात्मानं (अग्रम्णत) गृह्णन्ति॥

पद्धि—— ते ) वे ( अमृत्यवः ) मरणधमरहित ( अदाभ्यासः ) अदम्भनीय पूर्वोक्त तत्ववेत्ता लोग (अस्य) इस संसारके (केतवः ) मौलिमणिस्थानी (सन्तु) हों। (उसे जनुषी) दोनों जन्मोंको (अनु) लक्ष्यकरके (देव्या नृम्णा) दिव्य कर्ष (येथिः) जिनसे किये जाते हैं, वेहीलोग ( पुनते ) संसारको पवित्र करते हैं ( च ) और ( आदित् ) वे ही ( मननाः ) माननीय ( राजानं ) मकाश्रूष्य परमात्माको । अग्रभ्णत ) ग्रहण करते हैं।।

भावार्थ-जो लोग लोक और परकोकको लक्ष्य रखकर श्रम-कर्म करते हैं, वेही परमात्माके ज्ञानपात्र हो सकते हैं, भन्य नहीं ॥३॥ स मुज्यमानो द्शभिः सुकर्मभिः प्र मध्यमासुमातृषु प्रमे सर्चा। वृतानि पानो अमृतस्य चारुण उभे नृवक्षा अनु पश्यते विशोध सः । मृज्यमानः । दृशक्षेः । सुकर्मं ऽभिः । प्र । मध्यमासु । मातृषु । प्रक्रमे । सर्चा । वृतानि । पानः । अमृतस्य । चारुणः । उभे इति । नृऽवक्षाः । अनु । पृश्यते । विशो ॥४॥

पदार्थः -- (मध्यमासु प्रमातृषु ) ज्ञानेन्द्रियेषु (प्रमे ) प्रमान्णार्थ (सचा ) संगतः (सः ) असौ परमात्मा (दशिमः कर्माभः) सूक्ष्मभृतैः पञ्चभिस्तथा पञ्चस्थुलभृतैः (मृज्यमानः ) विराड्-रूपेणाभिज्यक्तः सर्वत्र विराजते (व्रतानि पानः ) व्रतकर्ता जनः (चारुणोऽमृतस्य ) शोभनामृतभावपदातृणी (उमे विशौ ) ये हे ज्ञानकर्मणी ते (नृचक्षाः ) सर्वज्ञ एव (अनुप्र्यते ) अवलोकयित नान्यः ॥

पद्धि—( मध्यमासु प्रमात्षु ) ज्ञानेन्द्रियों में (प्रमे ) प्रमाणके लिये (संचा) संगत (सः) वह परमात्मा (दश्वभिः कपिभिः) पांच सुक्ष्मभूत और पांच स्थूळभूतों से ( सृज्यमानः ) विराद् रूपसे अभिव्यक्तिको पाप्त हुआ सर्वत्र विराजमान है (व्रतानि पानः ) व्रतोंको धारण-करने वाळा मनुष्य (चाडणोऽसृतस्य ) सुन्दर असृत भावके देने वाळे (उमे विश्वी) दोनों ज्ञान और कर्म जो हैं, जनको (नृवक्षाः) सर्वज्ञ पुरुष ही ( अञ्यवस्यते ) देखता है. अन्य नहीं ।।

भावार्थ-- नो पुरुष तपश्चर्यादि कर्में को करता है, वही पुरुष झान तथा कर्मके प्रभावसे सर्वत्राभिन्यका परमात्माको झानहाद्विसे देख सकताहै, अन्य नहीं ॥४॥ स मंर्धजान ईन्द्रियाय धार्यस् ओभे अन्ता रोदंसी हर्षते हितः वृषा शुष्मेण बाधते वि दुर्मतीरादेदिशानः शर्यहेव शुरुषः ५-२३ सः । मुर्मुजानः । इन्द्रियायं । धार्यसे । आ । उभे इति । अन्तरिति । रोदंसी इति । हुर्षते । हितः । वृषा । शुष्मेण । बाधते । वि । दुः प्मतीः । आ ऽदेदिशानः । शर्यहाऽइंव । शुरुषः ॥५॥

पदार्थः — ( मर्मुजानः ) सर्वपूष्यः ( दुर्मतीः शुरुधः ) दुष्टप्रकृतीनामसुराणां (आदेदिशानः) शिक्षकः ( वृषा ) आमोद वर्षकः (उमे रोदसी ) द्यावापृथिव्योद्धयोर्लोकयोः ( अन्तर्हितः ) मध्ये विराजमानः ( सः ) स परमात्मा ( इन्द्रियाय) इन्द्रियाणां (धायसे) धारणकर्त्रे बलाय ( आहर्षते ) सर्वत्र विराजमानास्ति । अथ च (शुष्मेण) शत्रुनाशकेन बलेन (विवाधते ) दुष्टान्पीडयति । ( शर्यहेव ) यथा योद्धा प्रतिपक्षस्थितं स्वशत्रुं हन्ति, तथा परमेश्वरो दुराचारिविष्ठकारिराक्षसान् हिनस्ति ॥

पद्र्शि—' मर्गुजानः ) सर्वपूज्य ( दुर्वतीः शुरुषः ) दुष्ट प्रकृति-वाक्षे असुरोंको ( आदेदिशानः ) शिक्षा देने वाक्षा ( द्वषा ) आनन्दका-वर्षक (उसे रोदसी) गुल्लोक और पृथ्वीलोक दोनोंके (अन्तिहेतः) मध्यमें विराजमान (सः) वह परमातमा (इन्द्रियाय) इन्द्रियोंके (भायसे) धारण-करने वाले वाक्षके लिये ( आहर्षते) सर्वत्र विराजमान है। और (शुष्पेण ) अपने वलसे (विवाषते) दुष्टोंको पीड़ा देता है। (श्रयंहव) जैसे वाणोंसे सोदा अपने मतिपक्षीको मारता है, उसी प्रकार परमात्मा दुरावारी और विम्नकारी राम्नसोंको मारता है ॥ भावार्थ--परमात्मा अपने सिचदानन्दरूपसे सर्वत्रैव परिपूर्ण हो-रहा है। और वह अपनी दमनरूप शक्तिसे दुर्शेको दमन करके सत्युरुपें। का उद्धार करता है।।५॥

स मातरा न दर्दशान उसियो नानंददेति मुरुतांमिव खुनः । जानन्तृतं प्रथमं यत्स्वंर्णर् प्रशंस्तये कमंत्रणीत सुकृतुः॥६॥ सः । मातरां । न । दर्दशानः । उसियः । नानंदत् । एति मुरुतांऽइव । खुनः । जानन् । ऋतं । प्रथमं । यत् । स्वंऽनरं । प्रश्चांस्तये । कं । अवर्णीत । सुऽकृतुः ॥६॥

पदार्थः—( मातरा दहशानः ) मातरं पश्यन् ( न ) यथा वत्सः ( नानदत ) शब्दं कृत्वा ( उस्त्रियः ) गोसम्मुखं ( एति ) गब्छाति । तथा (सः ) असौ ( सुकतुः ) शोभनकर्मो-पासकः ( मरुतां स्वन इव ) कर्भयोगिविदुषां शब्दैः ( ऋतं ) सत्यं ( जानन् ) अवगतं कुर्वन् ( स्वर्णरं ) सर्वहितकारकं ( प्रथमं ) अनादिं ( कं ) सुखरूपं परमात्मानं ( प्रशस्तये ) प्रशंसायै ( अवृणीत ) स्वीकरोति ॥

पद्धि——(मानरा दहनानः) मानाको देखता हुआ (न) जैसे (वत्स) नानदत् ) शब्द करके (बिल्लयः) गौके सम्मुख (एति जाता है, इसी प्रकार् (सः) वह (सुकतुः) शोभनकभी बपासक (महनां खन इव) कर्मपोगी विदानों के शब्दों (ऋतं) सत्यको (जानन्) जानता हुआ (खर्णरं) सर्वेद्दितकारक (प्रथमं) अनादि (कं) सुखरूप परमात्माकी (पशस्तये) पश्चेसाके लिये (अद्वणीत) उस परमात्माको स्वीकार करता है।।

भावार्थ---जो पुरुष ब्रह्मासृतवर्षिणी धेनुके समान परमात्माको कामधेनु समझकर उसकी उपासना करता है, वह अन्य किसी सुखर्की अभिछापा नहीं करता ॥६॥

> रुवित भीमो वृष्भस्तेविष्यया शृङ्के शिशानो हरिणी विचक्षणः । आ योनिं सोमः सुरुतं नि षीदिति गन्ययी त्वरभवति निर्णिगन्ययी ॥७॥

रुवति । भीमः । चृष्मः । त्विष्ययां । शृङ्गे इति । शिशांनः । हिरंणी इति । विऽच्छाणः । आ । योनि । सोमः । सुऽकृतं । नि । सीद्ति । गृब्ययी । त्वक् । भवति । निःऽनिक् । अब्ययी ॥७॥

पदार्थः—यस्य कर्मयोगिविदुषः (गव्ययी) सद्दत्ति जेत्री
( लक् ) चिच्छक्तिः (निर्णिगव्ययी) परिशोधनकर्त्री तथा
राक्षका (भवति) अस्ति,तस्य (सुकृतं) सुकृतिनः कर्मयोगिनोहृद्यं ( योनिं ) स्थानंकृला ( तिविष्यया ) बंधितुमिच्छया
( भीमः ) दुष्टभयदः (वृषभः ) कामानां वर्षकः (विचक्षणः )
सर्वज्ञः (सोमः ) परमेश्वरः ( आनिषीदित ) कर्मयोगिनोहृदये

निवसित । अथच (हरिणी) अविद्यानाशि के (शृङ्गे) हे दीती (क्रिशानः) तीक्षणीकुर्वन् (रुवति) शब्दस्पर्शोद्याश्रयभृतपञ्च-तलान्यत्पाद्यति॥

पदार्थ--जिस कर्षयोगीकी (गन्ययी) सत् असत्का निर्णय-

करने वाली (त्वक्) चैतन्यशक्ति (निर्णिगन्ययी) परिशोधन करने वाली और रक्षा करने वाली (भवति) होती है, उस (मुकुतं) सुकृति कर्मयोगी-के हृदयको (योनिं) स्थान बनाकर (तिविष्यया) हृद्धिकी इच्छासे (भीमः) दुष्टके भयदाता (ष्ट्रपभः) कार्योका वर्षक (विचल्लणः) सर्वेझ (सोमः) परमात्मा (आनिषीदति) निवास करता है। और (हरिणी) अविद्याकी हरण करने वालीं (श्रृक्ते) दो दीप्तियोंको (श्रिशानः) तिक्षण करता हुआ (रुवति) शब्द स्पर्शिदकोंके आश्रयभूत पञ्चतत्वोंको खरपन करता है।

भावार्थ--परमात्मा जीवरूपी शक्ति और प्रकृतिरूपी शक्ति दोनोंका अधिष्ठाता है। वा यों कहो, कि उक्त दोनों दीप्तियोंको उत्पन्न-करके परमात्मा इस ब्रह्माण्डकी रचना करता है।।।।।

शुचिः पुनानस्तन्वेमरेपसमब्ये हरिन्यंधाविष्ट सानंवि । जुष्टेर्। मित्राय वरुणाय वायवे त्रिधातु मधे क्रियते सुकर्मभिः।८। शुचिः । पुनानः । तन्वे । अरेपसं । अब्ये । हरिः । नि । अधाविष्ट । सानंवि । जुष्टः । मित्रायं । वरुणाय । वायवे । त्रिऽधातुं । मधुं । क्रियते । सुकर्मऽभिः ॥८॥

पदार्थः -- (सुकर्माभः) सुन्दरकुतैः (त्रिधातु) ककवाति प् त्तात्मकं (अरेपमं) पापशून्यं (तन्वं) शरीरं (मित्राय वरुणाय वायवे) अध्यापकलोपदेशकलकर्मयोगित्वसंपादनाय (मधु-क्रियते) यः संस्करोति स पुरुषः (अब्ये सानवि) सर्वरक्षकस्य परमात्मनः स्वरूपे (न्यधाविष्ट) स्थिरोभवति । यः परमित्मा (हरिः) पापानां नाशकोस्ति। अथच (शुचिः) पवित्रोस्ति। तथा (पुनानः) पावकः (जुष्टः) प्रीत्या संसेवनीयोस्ति॥ पद्य में (क्षेत्रमंभिः ) सुन्देर कमोंसे ( त्रिषातु ) कर्फ, बात-पितात्मक ( अरेपसं ) पापरहित (तन्वं ) श्रीर ( मित्रांच वरुणायं बायवे ) अध्यापक, उपदेशक और कर्मयोगी वननेके छिये (भेषु क्रियत ) जिसने संस्कृत किया है, वह पुरुष (अन्ये सानवि) सवरक्षक परमात्माके स्वरूपमें (न्यशाविष्टे ) स्थिर होता है। जो परमात्मा (हारे: ) पापाकां हरणं करने बाळा है, और ( श्रुचिः ) पवित्र है, तथा (पुनानः ) पवित्र करने बाळा है। और ( जुष्टः ) प्रीतिसे सेच्य है।

भावार्थ — जो बांग अपने इन्द्रियसंयय द्वारा वा यज्ञादि कर्मों-द्वारा इस ग्रारिका संस्कार करते हैं, वे मानो इस ग्रारिको मधुमय बनाते हैं। जैस कि "महायज्ञेश्च यज्ञेश्च ब्राह्मीयं क्रियते तनुः" इत्यादि वाक्योंमें यह कहा है, कि अनुष्ठानसे पुरुष इस तनुको ब्राह्मी अधीत् ब्रह्मसे सम्बन्ध रखने वाळी बना छेता है। इसी भावका उपदेश इस मंत्रमें किया गया है।।८॥

> पर्वस्व सोम देववीतये वृषेन्द्रंस्य हार्दि सोमुधानुमा विश । पुरा नी बाधाईरिताति पारय क्षेत्रविद्धि दिश्व आहां विप्रच्छते ॥९॥

पर्वस्व । सोम् । देवऽबीतये । ग्रुपां । इन्द्रस्य । हार्दि । सोमुङ्गानं । आ । विश्व । पुरा । नः । बाधात । दुःऽइता । अति । पारय । क्षेत्रऽवित् । हि । दिशः । आर्ह । विऽपृच्छुते ॥९॥

पदार्थः—( सोम ) हे जगदीश ! भवान् ( देववीतये ) यज्ञादिकर्भकरणीय ('पवस्व ) अस्मान् पवित्रयतु। अथच (वृषा) आनन्दर्वको भवान् (इन्द्रस्य) कमैयोगिनः (सोमधानं) भवित्रथितयोग्यं मनः (हार्दि) सर्वित्रियमस्ति तस्मिन् (आविदा) आगत्य प्रविदातु । तथा येन प्रकारेण (क्षेत्रधित्) मार्गज्ञोजनः (विष्टच्छते) मार्गष्टच्छकाय (दिदाआह हि) शुभमार्गमुपदिदाति तथा भवान् (नः) अस्माकं (बाधात्) बाधनात (पुरा) पूर्वमेव (दुरिता) दुरितानि (अतिपारय) दूरयतु॥

पद्मर्थ--(सोम) हे परमात्मन्! आप (देवनीतये) यज्ञादि कर्मके लिये (पवस्व) हमको पवित्र बनायें। और (हवा) आनन्दवर्षक आप (इन्द्रस्य) कर्मयोगीको (सोपधानं) जी आकर प्रवेश करें। और मन (हार्दि संविध्य है, उसमें (आविश) आकर प्रवेश करें। और जिस प्रकार (क्षेत्रवित्) मार्ग जानने बाला पुरुष (विश्वच्लते) मार्ग पूलने बालको (दिश आह हि) शुभ मार्गका उपदेश करता है, इसी प्रकार आप (नः) हम लोगों के (बाधात्) पीडनके (पुरा) पहले ही (हुरिता) पार्गको (अति पार्य) द्र करिये॥

भावार्थ-परवात्वा जीवोंको श्रुभमार्गका उपदेश करके आने-वाके दुःखोंसे पहिले ही बचाता है ॥९॥

हितो न सप्तिराभि वाजमर्षे-न्द्रस्येन्द्रो जठरमा पेवस्व । नावा न सिन्धुमाती पर्षि विद्वाञ्द्वरो-न युष्यन्नव नो निदः स्पः॥१०॥२॥।

हितः । न । सप्तिः । अभि । वाजै । अर्षे । इंन्द्रस्य । इंन्द्रो इति । जुठरे । आ । पुवस्व । नावा । न । सिन्धुं । अति । पृष्टि । विद्वानः । श्रूरः । नः । युध्यनः । अवं । नः । निदः । स्परिति स्पः ॥१०॥

पद्धिः—(इन्दो) परमैश्वर्यं सम्पन्न परमात्मन्! (नावा न) यथाः नाविकाः नराः (सिन्धु) नदीं (अतिपर्धिः) पारयन्ति तथा भवान् अस्मान् संसारसागरतः पारं करोतुः। (विद्वान् शूरोनः) यथा प्राज्ञः शूरः (युध्यन्) युद्धं कुर्वन् (नः) अस्माकं (निदः) निन्दकान् (अवस्पः) हिनस्ति । तथा भवानपि दुष्टान्निहत्य श्रेष्ठान् जनान् परिपालयतुः। अश्वच (सित्ते) यथा सूर्यः (वाजः) ऐश्वर्यसुत्पादयन् (अभ्यर्षः) स्वलक्ष्यं (प्राप्तोति) तथा भवान् (इन्द्रायः) कर्मयोगिनः (जठरं) हृद्वये ज्ञान्रूपसत्त्या विद्राजमानः (आपवस्त्व) पवित्रयस्व॥

पद्मश्र—(इन्दो) परमैश्वर्य सम्पन्न परमात्मन् ! (नावान) जैसे नावि-कलन (सिन्धुं) नदीको (अतिपर्षि) पार करते हैं, ऐसे आप इमको संसारसागर से पारकरें। (बिद्धान शुरोन) और जैसे विद्धान शुरवीर (युध्यन्) युद्ध करता-हुआ (नः) इम कोगोंक (निदः) निन्दकोंको (अवस्पः) मारता है, इसी तरह आप दृष्टोंको दमन कर श्रेष्ठोंको ज्वारें। और (सिप्तर्न) जैसे सुर्थ (वाजं) ऐश्वर्यको उत्पन्न करता हुआ (अध्यर्ष) अपन सहयको माप्त होता है, इसी पकार आप (इन्द्रस्य) कर्मयोगीके (जटरं) हृद्यमें झान ह्वी सत्तासे-विराजमान होकर (आपवस्त ) पवित्र करें।

भावार्थ---परमात्मा सूर्वके समान अझानरूप अन्धकारको द्र-क्रके इमारे इदयमें झानदीसिका प्रकाश करता है ॥१०॥

> इति सप्ततितमं सूक्तं चतुर्विशोवर्गश्च समाप्तः ॥ यह ७० वां सक्त और २४ वां वर्ग समाप्त हुमा ॥,

अथ दश्चरयैकसप्ततितमस्य सुक्तस्य-

१—९ ऋषभो वैश्वामित्र ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥

छुन्दः-१, ४, ७ विराड्जगती । २ जगती । ३, ५, ८ निच्छागती । ६ पादनिच्छागती । ९

विरादित्रिष्टुए ॥ स्वरः—१—८

निषादः । ९ घैवतः ॥

अय परमात्मनोद्युभुवादीनामधिकरणलं निरूप्यते ॥

अब परमात्माको गुभुवादि-छोकोंका अधिकरणस्यसः निरूपण करते हैं।।

आ दक्षिणा सृज्यते शुब्म्याईसदं

वेति द्रहो रक्षमः पाति जागृविः।

हरिरोपशं कृषाते नभस्पर्यः

उपस्तिरे चम्बोईर्बद्धा निर्णिजे ॥१॥

आ । दक्षिणा । सुज्यते । शुष्मी । आऽसदै । वेति । दुहः ।

रक्षसः । पाति । जागृविः । हरिः । अभेपशं । कृणुते ।

नर्भः । पर्यः । उपऽस्तिरे । चुम्बोः । ब्रह्मं । निःऽनिजे ॥शा

पदार्थः—( सोमः ) परमात्मा (शुष्मी ) बलवान् (आसदं ) सर्वत्र ज्याप्तोस्ति । उपासकाः (दक्षिणा ) उपासनारूपां

( जातप् ) तप्पः भ्यातास्त । उपासकाः ( दाक्या ) उपासनारूपाः दक्षिणां (सुज्यते ) परमात्मानं समर्पयाति । (जागृतिः ) जागरण-

शीलः परमात्मा (द्वहोरक्षसः) द्रोहकारिराक्षसान्निहत्य सज्जनान्

(पाति ) रक्षति । अथव (चम्बोः) द्यावाभूमी (निर्णिजे)

पुष्णाति । (हरिः) पापाहारकः (ब्रह्म) परमात्मा (नभः) अन्तरिक्षलोकं (पयः) परमाणुपुञ्जेन (उपस्तिरे) आच्छादयति। तथा (ओपशं) सर्वावकाशदम्न्तरिक्षलोकं (कृणुते) स परमात्मैव करोति ॥

पदार्थं—(सोपः) परमात्मा ( शुब्मी ) वक्र वाला ( आमदं ) सर्वत्र व्याप्त हैं । उपासक कोग (दक्षिणा) उपसनारूप दक्षिणाको (सृज्यते ) परमात्माको समर्पित करते हैं। (जाग्रुविः) जागरणजील परमेश्वर । दुहोरक्षसः) द्रोह करने वाले राक्षसोंको मारकर सज्जनोंकी ( पाति ) रक्षा करता है । और ( चम्बोः ) युलोक तथा पृथिवीलोकको ( निर्णिजे ) पोषण करता है । ( हरिः ) पापांका हरण करने वाला ( ब्रह्म ) परमात्मा ( नभः ) अन्तरिक्षलोकको ( पयः ) परमाणु म्मूहसे ( उपास्तरे ) आच्छादित करता है । तथा ( ओपरं ) वही परमात्मा अन्तरिक्षलोकको ( कुणुने ) सब्को अवकाश देने वाला करता है ।

भावार्थ--परमात्माने इस ब्रह्माण्डको द्रवीभृत अथवा यों कहो-कि वाष्परूप परमाणुओंसे आच्छादित किया हुआ उसी सर्वोपरि उपास्य-देवको उपासक छोग अपनी उपासना रूप दक्षिणासे उपासना करें॥१॥

> प्र कृष्टिहेर्व शूष एति रोरुवदसुर्य र वर्णुं नि रिणीते अस्य तम् । जहाति वृत्रिं पितुरेति निष्कृतमुप्युतं कृणुते निर्णिजं तनां ॥२॥

प्र । कृष्टिहाऽइंव । श्रूषः । एति । रोरुवत् । असुर्यं । वर्णं । नि । रिणीते । अस्य । तं । जहाति । वृत्रिं । पितुः । एति । निःऽकृतं । उपऽप्रते । कृणुते । निःऽनिजै । तना ॥२॥ पद्र्थं:— (श्रूषः) अस्य जगत् उत्पाद्कः परमेश्वरः (कृष्टि-हेव ) योदेव ( प्रेति ) महताप्रभावेन सर्वेत्र परिपूर्णोस्ति । अथच (असुर्थे ) सक्षमान् ( रोह्वतः ) सेदयति । तथा ( अस्य ) असुष्य जीवासमाः ( तं ) पूर्वोक्तां ( वणे ) आच्छादनकर्त्रीं ( वित्रं ) वृद्धावस्थां ( जहाति ) अतिकामति । अथच ( पितु-रोति ) पितुमीवं प्राप्नुवन् ( निष्कृतं ) कृतकार्यं तथा ( उपपुतं ) पूर्ण ( कृणुते ) करोति । तथा ( तना ) इदं शरीरं ( निर्णिजं ) सुरूपयुक्तं करोति ( निरिणिते ) निर्मुक्तं च करोतिः॥

पद्र्यं ——( श्र्वः) इस संसारकी उत्पाक्ति करूने वाळा परमात्मा ( कृष्टिहेव ) योद्धाके समान ( मेति ) वहे प्रपावसे सर्वत्र परिपूर्ण हो रहा है। और ( असुर्थे ) असुरोंको ( रोख्वत् ) अत्यन्त क्ळाता है। तथा ( अस्य ) इस जीवात्माके ( तं ) पूर्वोक्त ( वर्षे ) आच्छादन करने वाळी ( वर्षि ) छद्धावस्थाको ( जहाति ) अतिक्रमण करता है । और ( पितुः एति ) पिताके भावको पाप्त होकर ( निष्कृतं ) कृतकार्य और ( उपमुतं ) पूर्ण ( कुणुते ) वना देता है । तथा ( तना ) इस क्षरिरको (निर्णितं ) सुन्दरक्ष युक्त बना देता है । और ( निरिणीते ) निर्धक्त करता है ।

भावार्थ- जो पुरुष परमात्मज्ञानके पात्र हैं परमात्मा उनको-पूर्णज्ञान देकर जरामणादिभावोंसे निर्मुक्त करके अमृत बना देता है।।२।।

> अद्विभिः सुत पंवते गर्भस्त्योर्वृषायते नर्भसा वेपते मृतीः। स मोदते नर्सते साधते गिरा नेनिक्ते अप्सु यर्जते परीमाणे ॥३॥

अद्रिंऽभिः । सुतः । प्वते । गर्भस्त्योः। वृष्ऽयतं । नर्भसा । वेपते । मृती । सः । मृोदते । नर्सते । साधते । गिरा । नेनिक्ते । अपृऽसु । यजेते । परीमणि ॥३॥

पदार्थः -- ( छतः ) स्वयंसिद्धः परमेश्वरः ( अद्रिभिः ) चित्तवृत्तिभिः साक्षात्कृतः सन् ( पवते ) पित्रत्रयति । अथच ( गभरत्योः ) अस्य जीवात्मनोज्ञानरूपदीतीः ( वृषायते ) बल्याताःकरोति । तथा (मती) ज्ञानस्वरूपोजगदीश्वरः ( नभसा वेपते ) व्यासोभवति । ( सः ) असौ परमेश्वरः ( मोदते ) आनन्दरूपणिवराजते तथा ( नसते ) सर्वैः संगतो विराजमानोस्ति । (गिरा ) वेदवाणिभिरुपासितः ( साधते ) सिद्धिदायकोस्ति ( अप्ध ) सत्कर्मणि प्रविदय ( नेनिक्ते ) मनुष्यं पित्रत्रयति ( परीमणि ) रक्षायज्ञेषु ( यजते ) सर्वत्र परिपूजितोस्ति ॥

पदार्थ—( ग्रुतः ) स्वयंसिद्ध स्वयम्भू परमात्मा ( अद्रिभिः ) वित्तवृत्तियों द्वारा साक्षात् किया हुआ ( पवते ) पवित्र करता है । और ( नमस्त्योः ) इस जीवात्माकी ज्ञानरूपीः दीप्तियोंको ( वृषायते ) वल यक्त करता है । तथा ( मती ) वह ज्ञानस्वरूप परमात्मा ( नभसा वेपते ) व्याप्त हो रहा है । ( सः ) वह ( मोदते ) आनन्दरूपसे विराजमान है । और (नसते) सबका अकी सक्ती होकर विराजमान है । (गिरा) वेदरूपी वाणिओं द्वारा ज्यासना किया हुआ ( साधते ) सिद्धिका देने वाला है । और (अपस्र) सत्कमोंमें मवेश करके (नेनिक्ते) मनुष्यको शुद्ध करने वाला है । तथा ( परीमाणे ) रक्षाप्रधान यज्ञोमें (यजते) सर्वत्र परिवृत्तित है ।।

भावार्थ-- जो परमात्मज्ञानके पात्र होते हैं, वे पथम स्वयं-उद्योगी बनते हैं, फिर परमात्मा उनके उद्योग द्वारा उनको शुद्ध करके प्रमानन्दका भागी बनाता है ॥३॥ परि द्युक्षं सहसः पर्वतात्रुघं मध्यः सिञ्चन्ति हुर्म्यस्यं सक्षणिम् । आ यस्मिन्गावः सुहुताद् उधिनि मुर्धञ्जूशिणन्त्यंत्रियं वरीमभिः ॥श॥

परि । द्युक्ष । सहसः । पूर्वतऽवृधं । मध्यः । सिञ्चिति । हर्म्यस्य । सक्षणि । आ । यस्मिन् । गावः । सुहुतुऽअदः । ऊर्धनि । मुर्धन् । श्रीणन्ति । अप्रियं । वरीमऽभिः ॥४॥

पदार्थः—(सहसः) क्षमी (मध्यः) सर्वोनन्ददः परमेश्वरः ( द्युक्षं ) ज्ञानदीप्तिष्ठ निश्चलस्य जीवरय ( हम्येस्य सक्षणि ) ये रात्रवःसन्ति तेषां घातकोस्ति । तथा (पर्वतावृषं ) योहिमवानिवं स्वसहायमूर्तैजनैरम्युद्यंगतः एतादशं जीवात्मानं (परिषिञ्चति ) ज्ञानवृष्ट्या सिञ्चनं करोति । (यस्मिन्) यत्र ( गावः ) इन्द्रियणि (सुहतादः ) स्वीयमोग्यविषयाणां शब्दस्पर्शादीनां भोग-कर्तृशक्तिमंति सन्ति । अथ च (वरीमिभः) समहत्त्वन (अधिन)-पयोधारपात्रमिव (अत्रियं ) तस्य प्रणीपुरुषस्य ( मूर्धन् ) मूर्धानं ( आश्रीणन्ति ) अभिषेकेण पवित्रयन्ति ॥

पदार्थ — (सहसः) क्षमाशीळ वह परमात्मा (मध्यः) सबको॰ आनन्द देने वाळा ( गुक्षं ) ज्ञानरूपी दीप्तियोंमें स्थिर जीवको (हर्म्यस्य सक्षणि) जो शत्रुओंको हनन करने वाळा है, तथा (पर्वताष्ठधं) जो हिमा-ळयकी तरह अपने सहायक ळोगोंसे बृद्धिको प्राप्त है, ऐसे जीवात्माको (परिचिचति) परमात्मा ज्ञानारूपी दृष्टिसे सिंचन करता है। तथा वह पेस जीवारमाको ज्ञानदृष्टिसे परिपूर्ण करता है। (यस्मिन्) जिसमें (गावः) इन्द्रियें (सुहुतादः) अपने ग्रन्दस्पर्शादि भोग्य विषयोंको भोगनेकी श्वक्ति रखतीं हैं। और (वरीमिभः) अपने महत्वसे (ज्ञानि) पर्योधारपात्रके समान (अग्नियं) उस अग्रणी पुरुषके (मूर्थन्) मूर्थाको (आश्रीणन्ति) अभिषेक द्वारा शुद्ध करतीं हैं॥

भावार्थ--परमात्मा चपासकको ज्ञानी तथा विज्ञानी बनाकर उसका उदार करता है ॥४॥

समी रथं न भुरिजीरहेषत् दश् स्वसारो अदितेरुपस्थ आ । जिगादुपं जयति गोरंपीच्यं पृदं यदंस्य मतुथा अजीजनन् ॥५॥२५॥

सं । ईमिनुति । रथं । न । भुरिजोः । अहेषत् । दशं । स्वसारः । अदितेः । उपऽस्थे । आ । जिगात् । उपं । ज्रयति । गोः । अपीच्यं । पदं । यत् । अस्य । मतुर्थाः । अजीजनन्॥ ५॥

पद्शिः—(दश) दशसंख्याकाः (स्वसारः) स्वाभाविकगितमंतः प्राणाः (अदितः उपस्थे) अस्मिन् पार्थिवशरीरे ( आजिगात्) इन्द्रियवृत्तीः जयन्ति ( न ) यथा सारथी (रथं) यानं ( मुक्तिः) ) बाहुभ्यां ( अहेषत ) प्रेरयति तथा जगदीश्वरः शुमाश्चमकर्मिमेनरशरीररूपं रथं प्रेरयति । अथ च ( अस्य ) अमुष्य जीवात्मनः (मतुथाः) मनोरथान् ( अजीजनन् ) सफल्यन्ति । तथा ( यत् ) यत् ( अपीच्यं पदं ) गूढं पदं वर्तते तत् जीवात्मानिमं

प्रदद्ति । अथ च (ई) पूर्वोक्तं परमेश्वरं (सं) सम्यक् प्राप्य (उपज्रयति) स्वकीयमनोरथान् साधनोति ॥

पद्धि—(दश) दश संख्या वाळे (स्वसारः) ,स्वभाविक गति-वाळे नाण (अदितः, उपस्थे) इस पार्थित शरीरमें (आजिगात्) इन्द्रियों-की द्वत्तियोंको जीतते हैं। और (न) जैसे सारथी (रथं) रथको (श्वरिजोः) हाथोंसे (अहेपत) पेरणा करता है, इसी प्रकार परमात्मा श्वभाश्च भ कर्म द्वारा मनुष्योंके शरीररूपी रथकी प्रेरणा करता है। (अस्य) इस जीवा-रमाके (मतुथाः) मनोरथोंको जो (अजीजनन्) सफळ करते हैं। तथा (यत्) जो (अपीच्यं) गृह (पदं) पद है, वह इस जीवात्माको प्रदान करते हैं। और (ई) उक्त परमात्माको (सं) भळीभांति नाप्त होकर (उपज्यति) अपने मनोरथों को सिद्ध कर ळेता है।।

भावार्थ--इस पंत्रमें यह वतलाया गया है, कि मनुष्य प्राणा-याम द्वारा संयमी वनकर उन्नितिशील वने ॥२॥

> रथेनो न योनिं सर्दनं धिया कृतं हिरण्यर्थमासदं देव एषंति । ए रिणन्ति बृहिषिं प्रियं गिराश्वो न देवाँ अप्येति यज्ञियः ॥६॥

श्येनः । न । योनिं । सदनं । ध्रिया । कृतं । हिर्ण्ययं । आऽसदं । देवः । आ । ईपिति । आ । ईपिति । रिण्नित । बर्हिपि । प्रियं । गिरा । अश्वः । न । देवान् । अपि । एति । यित्रयंः ॥६॥ पदार्थः—(देवः) दिव्यगुणयुक्तः परमेश्वरः (धिया कृतं ) संस्कृतबुद्धा साक्षात्कृतः (हिरण्ययं) प्रकाशरूपं (आसदं) स्थानं (एषति) प्राप्तोभवति । (दयेनो न) यथा दयेनः पक्षीं (योनि सदनं) स्वनीडमभिगच्छिति तद्धत् (ई) एनं (प्रियं) सर्विप्रयं परमात्मानं उपासकाः (बिहिषि) हृद्ये (गिरा) वेदवाणीभिः (आरिणन्ति) स्तुवन्ति । (अश्वीन) अद्मुतेषराचर मितिअश्वो, विद्युत् यथा चराचरं व्याप्तोति । तथा (यज्ञियः) परमेश्वरः (देवान्) विदुषः (अप्येति) प्राप्तोभवति ॥

•पदार्थ — (देवः) दिव्यगुणयुक्त परमातमा (धिया कृतं) संस्कृत बुद्धिसे साक्षात्कार किया हुआ (हिरण्ययं) मकाश्ररूप (इयेनो न योनिं सदनं) अपने स्थिर स्थान घोंसळेको माप्त होता है उसी तरह जैसे बाज (आसदं) स्थानको (पपति) माप्त होता है। (ई) उक्त (प्रियं) सबके प्योर परमात्माकी उपासक (बिहिंष्) हृदयमें (गिरा) वेदवाणियोंसे (आरिणन्ति) स्तुति करते हैं। एवं (यिक्षयः) परमात्मा (देवान्) दिव्यगुण वाळे विद्वानोंको (अप्येति) माप्त होता है।।

भावार्थ--नो छोग परमात्माका साक्षात्कार करना चारं, वे अपने हृदयमें उसका ध्यान करें ॥६॥

> पर्ा व्यंक्तो अनुषो दिवः कृविर्देषां त्रिपृष्ठो अनिवष्ट् गा अभि । सुहस्रंणीतिर्थितिः परायती रेभो न पुर्वीरुषसो वि राजति ॥७॥

परां । विऽश्रकः । अरुषः । दिवः । कृविः । वृषां । त्रिऽपृष्ठः । अनुविष्ट । गाः । अभि । सहस्रंऽनीतिः । यतिः ।पुराऽयतिः । रेभः । न । पूर्वीः । उपसंः । वि । राजति ॥७॥

पदार्थः ——( अरुषः ) प्रकाशस्त्ररूपः ( वृषा ) आनन्दवर्षकः ( कविः ) सर्वज्ञः ( व्यक्तः ) स्फुटः परमात्मा ( दिवः
परा ) खुळोकादिप परोस्ति । तथा ( त्रिप्रष्ठः ) त्रिकाळज्ञः परमात्मा ( गाः ) उपासनारूपा वाणीः ( अभि ) अभिलक्ष्य
( अनिवष्ट ) स्थिरोस्ति । अथ स परमेश्वरः ( सहस्रणीतिः )
अनन्तशक्तिमानस्ति । तथा ( यतिः ) लोकमर्योदाहेतुरस्ति ।
तथा ( परायतिः ) सर्वत्र व्यासोस्ति । परमात्मा ( पूर्वी उषसः )
अनादिषूषरस्र (रेभो न) प्रकाशमानः सूर्य इव (विराजिते) विराजमानोस्ति ॥

पद्धि—(अक्षयः) मकाशस्त्रक्षप ( हपा ) आनन्दका वर्षक (किबिः ) सर्वज्ञ (च्यक्तः ) स्फुट परमात्मा (दिवः परा ) द्युळोकसे भी परे हैं । तथा (त्रिपृष्ठः ) त्रिकाळज्ञ परमात्मा (गाः ) उपासनारूपी वाणीको (अभि ) ळक्ष्य करके (अनिवृष्ट ) स्थिर है । और वह परमेश्वर (सहस्रणीतिः ) अनन्त शक्ति वाला है । और (यितः ) क्लोक मर्यादाका है । अपर (यितः ) क्लोक मर्यादाका हेतु, और (परायितः ) सर्वत्र ज्याप्त है । परमात्मा (पूर्वी उपसः ) अनादि काळकी उपाओं में (रेभो न) मकाशमान सूर्यके समान (विरा- किते ) विराजमान है ॥

भावार्थ — अनादि काळसे परमात्मा अनेक ऊपाकाळोंको प्रका-शित करता हुआ सर्वत्र विद्यमान है ॥७॥ त्वेषं रूपं र्रुणुते वर्णी अस्य स यत्राशयत्सर्घता सेघंति स्विषः । अप्सा याति स्वषया देव्यं जनं सं स्टूती नसते सं गोक्षंप्रया ॥८॥

त्वेषं । रूपं । कृणुते । वर्णाः । अस्य । सः । यत्रं । अशंयत् । संऽऋंता । सेघंति । स्निधः । अप्साः । याति । स्वधयां । देव्यं । जनं ।सं ।सुऽस्तुती । नसंते । सं ।गोऽअंग्रया ॥८॥

पदार्थः—(सोमः) परमातमा (रूपं) स्ररूपं (लेषं) दीप्यमानं (कृणुते) करोति (वर्णः) वरणीयः (सः) असौ परमेश्वरः (यत्र) यिस्मन् (समृता) रणे (अशयत्) स्थिरोभवाति (अस्य) तत्र (स्निधः) दुष्टान् (सेधति) हिन्स्ति। (दैव्यं जनं) दिव्यशक्तिमन्तं पुरुषं (अप्साः) सुकर्मदः (संस्तुती) स्तुतियोग्योजगद्गीशः (स्वध्या) स्वानन्दवृष्ट्या (याति) परिपूर्णोक्ति। अथ च (गोअग्रया) वेद-वृष्या (संनसते) सर्वत्र संगतोभवति॥

पद्रश्रि——(सोनः) परमात्मा (रूपं) रूपको (त्वेषं) दीष्य-मान (कुणुते) करता है। (वर्णः) वरणीय (सः) वह परमात्मा (यत्र) जिस (समृता) संग्रावमं (अग्नयत्) स्थिर होता है (अस्य) इसमें (स्निषः) दुष्टोंको (सेषति) मारता है। (दैव्यं जनं) दिव्य-शक्ति वाळे मनुष्यको वह (अप्साः) सत्कर्मोंका दाता (संस्तुती) सुन्दर स्तुति योग्य परमात्मा (स्वषया) अपने आनन्दसे (याति) परिपूर्ण है। और (गोअग्रया) वेदवाणीसे (संनसते) सर्वत्र संगत होता है। भावार्थ--इस मंत्रमें इस बातका वर्णन किया गया है, कि परमात्मा मत्येक रूपको मदीस करने वाला है। उसीकी सत्तासे सम्पूर्ण पदार्थ स्थिर हैं। और खयं वह निर्लेष होकर इन सब घीजोंमें विराजमान है।।८॥

> बुक्षवं यूथा पंरियन्नरावीदिधि त्विभीरधित् सूर्येस्य ।

दिव्यः सुंपूर्णोऽवं चक्षत् क्षां सोमः

परि ऋतुंना पश्यते जाः ॥९॥२६॥

उक्षाऽइंव । युथा । परिऽयन् । अरावीत् । अधि । त्विषीः । अधित् । सूर्यस्य । दिव्यः । सुऽपूर्णः । अर्व । चृक्षत् । क्षां । सोर्मः । परिं । ऋतुंना । पृश्यते । जाः ॥९॥

पदार्थः—( उक्षेव ) विद्युदिय (यूथा ) गणान् (पिरयन्) संप्राप्य ( अरावीत ) शब्दायते (सुर्व्यस्य ) सर्वात्मनः (लिषीः) दीप्तः ( अध्यधित ) अधिदधाति स पूर्वोक्तः ( दिव्यः ) (सुपर्णः ) चिद्रूपः परमात्मा ( क्षां ) पृथिवीं ( अवचक्षत ) व्याकरोति ( सोमः ) परमात्मा (ऋतुना ) । ज्ञानदृष्ट्या (जाः ) प्रजाः ( परिपर्यते ) पर्यति ॥

पद्र्थि—( उक्षेव ) विद्युत्के समान ( यथा ) गणोंको ( परि-यन् ) माप्त होकर ( अरावीत् ) शब्दायमान होता है ( सूर्यस्य ) सूर्यको ( त्विपीः ) हीप्तिका ( अध्यधित ) धारण कराता है । ( दिच्यः ) दिच्य-गुण बाळा ( सुपर्णः ) चेतन ( सोमः ) परमात्मा ( क्षां ) पृथिबीका ( अवचक्षत ) निर्माण करने वाळा है । वह परमात्मा ( जाः ) मजाको ( कतुना ) ज्ञानदृष्टिसे ( परिपद्यते ) देखता है ॥

## भावार्थ---परमात्मा अपनी ज्ञानदृष्टिसे सम्पूर्ण पदार्थीको देखता-है। और सुर्याद छोकछोकान्तरींका मकाशक है।।९॥

द्काककाकाकास्तराका मकासक ह।। 🖓

इत्यकसस्तितमं मूक्तं पर्विशोवर्गश्च समाप्तः।

यह ७१ वां सुक्त और २६ वां वर्ग समाप्त हुआ।।

अथ नवर्चस्य दिसप्ततितमस्य सूक्तस्य-

१-- ९ हरिमन्त ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥

छन्दः-१-३, ६,७ निचृज्जगती । ४,८

जगती । ५ विराड्जगती ।

९ पादनिचृज्जगती ॥ निषादः स्वरः॥

अथ परमात्मापदेशोनिरूप्यते ।

अव परमारमापदेश निरूपण करते हैं।

हरि मजन्यरुषो न युंज्यते सं

धेनुभिः कुलशे सोमों अज्यते ।

उदार्चमीरयंति हिन्वते मृती पुरुष्टतस्य कति चित्परिष्रियः ॥१॥

हरिं। मृजन्ति। अरुषः । न । यज्यते । सं । धेनुऽभिः ।

कुछेशं । सोमः । अज्यते । उत् । वार्त्रं । ईरयंति । हिन्वतं ।

मृती । पुरुब्स्तुतस्यं । कितं । चित् । पुरिबियः ॥१॥

पदार्थः—(सोमः) परमेश्वरः (उद्घाचं) सदुपदेशं (ईर-यति) प्रेरयति । परमात्मा (मती) बुद्धं (हिन्वने ) प्रेरयति । अथचं (पुरुष्टुतस्य ) विज्ञानिनां (पारीप्रयः ) सखा । तस्मै

(कतिचित) बहुधनानि प्रयच्छति (कलशे) संस्कृतान्तःकरणे (सं धेनुभिः) संस्कृतेन्द्रियैः परमात्मा ( अञ्यते ) पूज्यते । सोयं-

परमात्मा (अरुपेन) विद्युदिव (युज्यते) सर्वत्र युक्तोभवति ॥

पद्धि --- (सोमः) परमात्मा ( बद्दाचं) सदुपदेवकी (ईरयित) मेरणा करने वाळा है। (मती) बुद्धिका (हिन्वते) मेरक है। और (पुरुष्टु-तस्य) विज्ञानियोंको (परिपियः) सर्वोपिर प्यारा परमात्मा (कतिथित्) अनन्त दान देता है। (अरुपोन) विद्युत्की तरह वह परमात्मा ( युज्यते ) युक्त होता है। ऐस ( हरिं) परमात्माको खपासक ( मृजन्ति ) ध्यानविषय करतेहैं। और उसका (संभेनुभिः) इन्द्रियोंके द्वारा (कळको) अन्तःकरणोंमें

भावार्थ — जो छोग अपनी इन्द्रियोंको संस्कृत बनाते हैं, अर्थात् शुद्ध मन वाले होते हैं, परमात्मा अवस्यमेव उनके ध्यानका विषय होता है ॥१॥

> साकं वंदान्ति बहवां मनीषिण इन्द्रंस्य सोमं जठरे यदांदुहुः। यदी मृजन्ति सुगंभस्तयो नरः

(अज्यते) साक्षात्कार किया जाता है।।

सनीळाभिर्देशिभः काम्यं मधु ॥२॥

साकं । वदन्ति । बहवः । मनीषिणः । इंद्रस्य । सोमं । जठरे । यत् । आऽदुहुः । यदि । मजन्ति । सुऽगंभस्तयः ।

नरंः । सऽनीलाभिः । दुशऽभिः । काम्यं । मधुं ॥२॥

पदार्थः — सुगभस्तयः ) श्रीभनकर्माणाः (नरः नेतारो जनाः (यदि) यदा (सर्नालाभिः) बलयुक्तेः (दश्वभिः) द्वर्शेन्द्रियैः (काम्यं) सर्वकामप्रदं, (मध्) आनन्दरूपं परमातगानं (जठरे) अन्तः-करणमें (मृजान्ति) ध्यानविषयं कुर्वन्ति तदा (बहवः) प्रचुराः (मनी-षिणः ) योगिनः (साकं वदन्ति युगण्देय उच्चारयन्ति । किं तस् वदन्ति (इन्द्रस्य ) ऐश्वर्थस्य (सोमं ) उत्पादकं परमातमानं (आदुहुः ) यूयं साक्षात्कुरुत ॥

पदार्थ — (यदि) जब (बदबोमनी पिशः) बुद्धिपान् लोग (साकं) माथही (बदनित) उसका यशोगात करते हैं। तब (इन्द्रम्य) कर्मयोगीके (जबरे) अन्तः करणमें (सोमं) शान्ति रूप परमातमा (दुहुः) परिपूर्ण रहते हैं और (सुगमस्तयोनरः) भाग्यवान् लोग (यदा) जब (मृजनित) उसका साक्षात्कार करते हैं। तब (सनीलाभिर्दशिभः) बलयुक्त दश इन्द्रियोंसे (काम्य मधु) यथेष्ट आनेन्दको लाभ करते हैं॥

भावार्थ — नव कर्मयोगी कोग उस परमात्माका साम्रात्कार करते हैं, तब सामाजिकवळ उत्पन्न होता है। अर्थात् बहुतसे छोगोंकी सङ्घति होकर परमात्माके यशका गान करते हैं ॥२॥

अरममाणो अत्येति गा अभि सूर्यस्य प्रियं दुहितुस्तिरो रवम् । अन्वस्मे जोषममरिद्धनङ्गुसः सं द्वयीभिः स्वसृभिः क्षेति जामिभिः ॥ ३ ॥ अरममाणः । अति । एति । गाः । अभि । सूर्यस्य । प्रियं । दुहितुः । तिरः । रवं । अनु । अस्मे । जोषं । अक्ष- रृत् । विनुऽङ्गृसः । सं । द्वयीभिः । स्वसृंऽभिः । क्षेति । जामिऽभिः ॥३॥

पदार्थः—( अरममाणः ) जितेन्द्रियः कर्मयोगी (गाः ) इन्द्रियाणि (असेति) अतिकामित (सूर्यस्य प्रियं दुहितुः ) रवेः- प्रियाया उषायाः (आभे) सम्मुखं (तिरोरवं) शब्दायमानः सन् रिथरोभवति ! अथच स कर्मयोगी ( द्वयाभिः स्वस्भिः ) एकेन मनसाऽऽविभीवात्स्वसभावं दघन्सौ कर्मयोगस्य दे वृत्ती (जामिभिः) य युगलरूपेण वर्तमाने ताभ्यां (संक्षेति ) विचराति । (विनङ्-गृसः ) स्तोता ( अस्मै ) कर्मयोगिने ( जोषमन्वभरत् ) प्रीत्या संसेवते ॥

पद्र्थि—(अरममाणः) जितिन्द्रियकमियोगी (गाः) इन्द्रियोंका (अत्येति) अतिक्रमण करता है। (सूर्यस्य प्रियं दृष्टितः) सूर्यकी प्रिय
दृष्टिना उपाके (अभि) सम्मुख (तिरोरंव) शब्दायमान होकर स्थिर
होता है। और वह कर्मयोगी (द्रयोभिः स्वस्रभः) कर्मयोगकी दोनों
द्वर्तियं जो एक मनसे उत्पन्न होनेके कारण स्वस्रभावको धारण किये
हुई हैं, और (जामिभिः) जो युगळरूपसे रहतीं हैं, उनसे (संक्षेति)
विचरता है। (विनङ्ग्रसः) स्तोता (अस्मै) उस कर्मयोगीके लिये
(जोषमन्वभरत्) प्रीतिसे सेवन करता है।

भावार्थ — जितिन्द्रय पुरुषके यक्को स्तोता छोग गान करते हैं। क्योंकि उनके हाथेंप इन्द्रिय रूपी घोड़ोंकी रामें रहतीं हैं। इसी अभिनायसे उपनिषत् में यह कहा है, कि "सोऽध्वनः पारमान्नोति तद्धिष्णोः परमं पदम्" वही पुरुष इस संसाररूपी मार्गको ते करके विष्णुके परम पदको नाम होता है, अन्य नहीं ॥॥॥ न्धृतो अद्रिषुतो बर्हिषि पियः

पतिर्गवां प्रादेव इन्देर्ऋत्वियंः।

पुरंन्धिवान्मनुषो यज्ञसार्धनः

शुचिंधिया पंवते सोमं इन्द्र ते ॥४॥

नृऽघूंतः । अद्रिंऽसुतः । बृहिषि । प्रियः । पतिः । गवौ । पृऽदिवेः । इन्दुः । ऋत्वियः। पुरेन्धिऽवान् । मनुषः । युज्ञऽ-सांधनः । शुचिः । धिया । पवते । सोमः । इन्द्र । ते ॥श॥

पदार्थः—( इन्द्र ) हे कर्मयोगिन् ! ( नृघूतः ) सर्व-कम्पकः ( अद्रिषुतः ) संस्कृतेन्द्रियेः साक्षात्कृतस्तथा ( बर्हिषि ) यज्ञेषु (प्रियः) प्रियकारकः (गवां पितः) लोकलोकान्तरस्य भर्ता तथा (प्रिदेवः) चुलोकस्य (इन्दुः) प्रकाशकः (ऋलियः) त्रिकालज्ञः (पुरन्धिवान् ) सर्वज्ञः ( मनुषः ) मनुष्येभ्यः ( यज्ञसाधनः ) ज्ञानयज्ञकर्मयज्ञादिदायकः सः ( सोमः ) परमेश्वरः (शुचिर्धिया) शुद्धबुख्या साक्षात्कृतः सन् (ते ) त्वां ( पवते ) पवित्रयति ॥

पद्मिं — (इन्द्र) हे कर्मयोगिन ! परमात्मा (तृधृनः) सबको कम्पायमान करने वाळा, और (आद्रिषुतः) संस्कृत इन्द्रियोंकी तृत्तियों से साक्षात्कारको जो प्राप्त है, तथा (बिहेंबि) यहाँ में (प्रियः) जो प्रिय है, और जो जगदीश्वर (गवां पितः) छोकछोकान्तरोंका पित है, तथा (पितः) छोकछोकान्तरोंका पित है, तथा (पितः) छोकको (इन्द्रः) प्रकाशक है। और (ऋत्वयः) त्रिकाछइ (द्वरन्धियान्) सर्वेद्व तथा (मनुषः) मनुष्योंके छिये (यहसाधनः) ह्वानयइ, कर्मयहादिकोंका देने वाळा वह (सोमः) परमात्मा (श्वाविधिया) शुद्ध बुद्धिसे साक्षात्कार किया हुआ (ते) तुमको (पवते) पवित्र करता है।।

भावार्थ — जो लोक लोकान्तरीका अधिपति परमारमा है, उसकी जब मनुष्य ज्ञानदृष्टिमे लाभ कर लेता है, तब आनन्दित हो जाता है।।।।।

नुबाहभ्यां चोदितो धारया सुतोऽनुष्वधं पवते सोमं इन्द्र ते । आप्राः कत्नत्समजैरध्वरे मृतीर्वेर्न द्वपद्यक्वोई रासदद्धरिः॥ ५॥ २७॥

तृबाहुऽभ्यां । चोदितः । धारया । स्नुतः । अनुऽस्वधं । पवते । सोमः । इन्द्र । ते । आ । अपाः । कर्त्न । सं । अजैः । अध्वरे । मृतीः । वेः । न । हुऽसत् । चुम्बोः । आ असदत् । हरिः ॥ ५॥

पदार्थः — (इन्द्र ) हे कर्मयोगिन् ! (ते) त्वां (अनुष्यधं) बलार्थं (सोमः) शान्तरूपः परमात्मा (पवते ) पविन्त्रयतु । उक्तः परमेश्वरः (नृवाहुभ्यां) मनुष्याणां श्वानेन कर्मणाच्च (चोदितः) प्रेरितः अथ च (धारया) धारणरूपबुच्धा (सुतः) साक्षात्कृतः सन् पवित्रयतु । उक्तपरमात्मना पवित्रितरत्वं (ऋतुनाप्राः) कर्माणि प्राप्नुहि । (अध्वरे ) धर्मयुद्धे (स्तीः) अभिमानिनदशत्रून् (समजैः) सम्यग्जय (वेर्न ) यथा विद्युत्

( द्भुषत् ) प्रतिगतिशीलपदार्थेषु स्थिरास्ति तथा (हरिः) पापहर्त्ते परमातमा ( चम्नोः ) द्यात्राष्ट्रिथ्योः ( आसदत् ) स्थिरोस्ति ॥

पदार्थ--( इन्द्र ) हे कर्मयोगिन्! ( ते ) तुमको ( अनुष्वधं ) वळके छिपे (सोमः ) ज्ञान्तरूप परमात्मा ( पत्रते ) प्वित्र करे। उक्त- परमात्मा (तृबाहुभ्यां) मनुष्यों के ज्ञान और कर्म द्वारा (चादितः) भेरणा किया हुआ, तथा ((धारया) धारणारूप बुद्धिसं (छुतः) साक्षात्कार किया हुआ पतित्र करें। उक्त परमात्माके पतित्र किये हुए तुम (कत्नामाः) कर्मों को प्राप्त हो। (अध्वरे) धर्म गुद्धमें (मर्ताः) आमिमानी शत्रुओं को तुम (समर्जः) भली भाँति जीतो। (वेर्न) जिस मकार विद्युत् (दुपत्) पत्यक गतिशील पदार्थों में स्थिर है, इसी मकार (हिरः) परमातमा (चम्बोः) गुर्छोक तथा पृथितीकोकमं (आसदत्) स्थिर है।।

भावार्थ--कर्मयोगी उद्योगी पुरुष धर्मयुद्धमें अन्यायकारी शृतु ओं पर विजय पाते हैं। और विद्युत्के समान सर्वव्यापक परमात्मा पर भरोसा रखकर इस संसारमें अपनी गति करते हैं ॥५॥

अंशुं दुहन्ति स्तृनयन्त्मिक्षतं कृविं कवयोऽपसी मनीपिणः । समी गावा मृतयो यान्ति संयत्तं-ऋतस्य योना सदने पुनुर्भुवः ॥ ६ ॥

अंशु । दुहन्ति । स्तनयन्तं । अक्षितं । कवि । कवर्यः । अपसः । मनीषिणः । सं । ईमिति । गार्वः । मत्तर्यः । यन्ति । संऽयतः । ऋतस्य । योनां । सदने । पुनःऽभुवः ॥६॥

पदार्थः—( पुनर्भुवः ) भुयोभुयोऽभ्यासकारिण्यः ( गावो-मतयः ) बुद्धिरूपा इद्धियवृत्तयः (संयतः ) संयमिताः (ऋतस्य योना सदने ) सत्यस्य यज्ञे स्थिराः (ई ) उक्तं परमात्मानं (संयन्ति) प्रापयन्ति (अथच (मनीषिणः) बुद्धिमन्तः (अपसः) कर्भयोगिनः (कवसः) स्तोतारोजनाः (कविं) सर्वज्ञं ( अंशुं ) सवव्यापकं (स्तनयन्तं) जगहिस्तारयन्तं (अक्षितं) अवि-नाशिनं परमेश्वरं (दुइन्ति ) साक्षात्कुर्वन्ति ॥

पद्धि——( पुनर्श्वः ) वारम्वार अभ्यास करने वार्छी ( गावो-वतयः ) बुद्धिस्पी इन्द्रियद्दिष्यं (संयतः ) संयमको माप्त होर्ता हुई (ऋतस्य योना सदने ) सवाईके यज्ञमं स्थिर (ई) उक्त परमात्माको ( संयन्ति ) माप्त करातीं हैं । और ( मनीषिणः ) बुद्धिमान् ( अपसः ) कर्मधोगी (कवयः) स्तुनिकी शक्ति रखने वाश्चे छोग (किन्नं) सर्वज्ञ ( अक्षिनं ) क्षय-तथा ( स्तनयन्तं ) सम्पूर्ण संसारका विस्तार करने वार्च्च ( अक्षिनं ) क्षय-रहित परमात्माका ( दहन्ति ) साक्षात्कार करते हैं ॥

भावार्थ-नो लोग सर्वाधार और सर्वेश्वर परमात्माके ज्ञानको लाभ करते हैं, वेही उसके सचाईके यज्ञके ऋत्विक्वन सकते हैं, अन्य नहीं॥६॥

नामां पृथिव्या धुरुणीं मुहो दिवोई ऽपामुर्मी सिन्धुंष्वन्तरुक्षितः । इन्द्रंस्य वज्री वृषभो विभूवंसः

सोमी हदे पंवते चारु मत्सरः ॥७॥

नामां । पृथिव्याः । घुरुणः । मुहः । दिवः । अपां । ऊर्मी ।

सिन्धुंषु । अन्तः । उक्षितः । इन्द्रंस्य । वर्षः । बृष्भः । विभुऽवंसुः । सोर्मः । हृदे । पवते । चारुं । मत्सरः ॥७॥

विभुज्वसुः । सामः । हृद् । पुवत् । चारु । मृत्सरः ॥७॥

पदार्थ-ः( इन्द्रस्य वज्रः ) रुद्ररूपः (वृषभः ) कृामानां-वर्षकः ( विभृवसुः ) पूर्णेश्वर्ययुक्तः ( चारु मत्सरः ) सर्वोपरि प्रमोदरूपेः पूर्वोक्तः (सोमः ) जगदीशः (हदे ) मद्हद्यं (पवते ) पवित्रयतु। (पृथिव्या नामा ) यः परमेश्वरः पृष्टव्या नामौ स्थिरः अथच ( महोदिवः ) महतोषुळोकस्य ( धरुणः ) धारकोस्ति । तथा ( अपामूमौ ) जलतरङ्गेषु (सिन्धुषु ) समुद्रेषु खु (अन्त-रुक्षितः ) अभिषक्तेस्ति स परमात्मा मां पश्चित्रयत् ॥

पद्र्यि——(इन्द्रस्य बजः) रुद्रस्य परमात्मा (हष्मः) सर्व कामनाओं की हृष्टि करने वाला तथा (विभृवसुः) परिपूर्ण ऐश्वर्य वाला और
(चारु मत्मरः) जिसका सर्वोपिर आनन्द है, वह उक्त (सोमः) परमात्मा
(हरे) हमारे हृत्यको (पवते) पवित्र करे। (पृथिन्या नाभा) जो
परमात्मा पृथिवीकी नाभिमें स्थिर है, और (महोदिवः) बड़े युलोकका
(भरुणः) धारण करने वाला है। तथा (अपाम्मों) जलकी लहरोंमें
और (सिन्धुषु) समुद्रोंमें (अन्तरुक्षितः) अभिषिक्त किया गया है। एक
गणविश्विष्ट परमात्मा हमको पवित्र करे।।

भावार्थ- जो छोग उक्तग्रणसे विशिष्ठ परमात्माका बपासन करते हैं, और उसमें अटळ विश्वास रखते हैं, परमात्मा उनको अवस्यमेव पवित्र करता है। और जो इतविश्वास होकर, ईश्वरके नियमका उल्लक्ष्मन करते हैं, परमात्मा उनके मदको चूर्ण करनेके लिये वन्नके समान उद्यत रहता है॥॥।

स तू पंवस्त्र परि पार्थिवं रजः स्तोत्रे शिक्षंत्राघृन्वते चं सुक्रतो । मा नो निर्भाग्वस्तंनः सादनस्पृशीं-रियं पिशङ्गं बहुलं वसीमहि ॥८॥

सः । तुँ । प्वस्व । परि । पार्थिवं । रजः । स्तोत्रे । शिक्षंच् । आऽधून्वते । च । सुकृतो इति सुरक्रतो । मा । नः । निः । भाक् । वस्रुनः । सदुनुरस्पृत्राः । रुपिं । पिश्राद्वं । बहलं । वसीमहि ॥८॥

पदार्थः -- (सुकतो ) हे शोभनयज्ञप्रभो जगिन्नयन्तः ! (सः) पूर्वोक्तस्य (तु ) झिटिति (पार्थितं ) पृथ्विह्यांकस्य तथा (रजः) अन्तिभिन्नहोकस्य (पिरे ) चतुर्दिक्षु (प्यस्तं ) मौ पित्रत्रय । अथा (आधून्वते स्तोत्रे) किप्पतं स्तोतारं मां (शिक्षन् ) शिक्षयन् पित्रत्रय । तथा (सादनस्पृशः) यत् मन्दिरशोमारूपं (वसुनः) घनं वर्तते तेन (नः) अस्मान् (मानिर्भाक्) अवियुक्तान् कुरु । अतः (पिशङ्गं बहुलं रायं) स्त्रणीदियुतं बहुधनं (वसीमहि) वयं पाष्तुमः॥

पद्र्यं — (सुकतो) हे शोधनयक्षेश्वर परमात्मन् ! (सः) वह पूर्वोक्त आप (तु) शीघ्र (पार्थिवं) पृथिवीलोक और (रुष्ठः) अन्तरिक्षलक्षे (परिं) चीरो ओर (पबल्व) हमको पवित्र करें। और (आधून्वते स्तात्रे) कम्पायमान हुए तथा स्तुनि करने हुए मुझको (शिक्षन्) शिक्षा करते हुए आप पवित्र करें। और (सादनस्पृशः) घरके शोधाभूत (वसुनः) जो धनं हैं उनमे (नः) हमको (पानिर्भाक्) वियुक्तमत करिये। इस लिये (पिशक्तं) स्वर्णादियुत (बहुलं रुप्यें) बहुत धनको (वसीमिहि) हम लोग प्राप्त हों।।

भावार्थ — हे परमात्मन् ! आपकी हुपासे हम लोग पृथिवी तथा

भावार्थ--हे परमात्मन् ! आपकी क्रपासे हम लोग पृथिवी तथा अन्तरिक्षलोकके चारो ओर परिश्रमण करें। ओर नाना मकारके धर्नोको प्राप्त करें ॥८॥

आ तू नं इन्दो शृतदात्वरूपं सहस्रदातु पशुमाद्धरंण्यवत् । उपं मास्त्र बृहतीं रेवतीरिपोऽधि स्तोत्रस्य पवमान नो गहि ॥९॥९८॥ आ। तु। नः। इन्दो इति । श्तरदातु ।अरुयं । सहस्रश्दातु । पृशुक्षत् । हिरंण्यत्वत् । उपं । मास्व । बृहतीः। रेवतीः । इषः । अधि । स्तोत्रस्य । पृवमान् । नः । गहि ॥९॥

पदार्थः — (इन्दें।) प्रकाशरूप परमात्मन् ! लम् (शत-दातु अश्व्यं) विद्युदादिशतविधकलाकौशलयुक्तं तथा (सहस्र-दातु पशुमत हिरण्यवत् ) सहस्रविधपशुस्वर्णादियुक्तं धनमथच (रेवतीरिषः) धनयुतमैश्वर्ये यत् (बृहतीः) महद्वर्तते तानि मदर्थं (उपमास्त्र) निर्मिमीष्त्र। (पवमान) पावक परमेश्वर! (स्तोत्रस्य) स्तोतृन् (नः) अस्मान् (अधिगहि) गृह्वातु॥

पद्श्वि—(इन्दो) प्रकाशकल परमात्मन् ! आप ( शतदातु अदन्यं) विद्युदादि सेकड़ो प्रकारके कळाकौशळयुक्त और ( सहस्रदातु) सहस्रों प्रकारके (पशुमत् हिरण्यवत्) पशु और हिरण्यादि युत धन और (रेवतीः रिपः) धनयुक्त ऐश्वर्य (बृहतीः) जो सबसे बड़े हैं, उनको हमारे छिये ( उपमास्व ) निर्माण करिये । (पवमान) सबको पवित्र करने बाळे परमात्मन् ! (स्तोत्रस्य ) उक्त स्तुतिके करने वाळे ( नः ) हमको (अधिगिहि ) आप ग्रहण करें ॥

भावार्थ--जो पुरुष अपने कर्मयोग और उद्योगके अनन्तर अपने कर्मोंको ईश्वरार्पण कर देता है, अर्थात् निष्काम मावले कर्मोंको करता है, परमात्मा अवस्यमेव उसका उद्धार करता है ॥२॥

इति द्विसप्ततितमं सूक्तमष्टानिशोवर्गश्च समाप्तः ॥

यह ७२वां सक्त और २८वां वर्ग सम्भत हुआ।।

अथ नवर्चस्य त्रिसप्ततितमस्य सक्तस्य--

१-९ पवित्र ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः-१ जगती । २-७ निचुज्जगती । ८,९ विराड्जगती ॥ निपादः स्वरः ॥

अथ परमात्मना यज्ञकर्मोपदिश्यते ।

अव परमात्मा यज्ञकमिका उपदेश करते हैं।

सकें द्रप्सस्य धर्मतः समस्वरन्तृतस्य योना समरन्त नाभयः । त्रीन्त्स मुझें असुरश्चक आरभे

स्ट्यस्य नार्वः सुकृतंमपीपरन् ॥१॥

सके । द्रुप्सस्य । धर्मतः । सं । अस्वर्न् । ऋतस्य । योनां । सं । अरन्त । नार्भयः । त्रीन् ।सः । सूर्धः । असुरः । चुके । आऽरभे । सत्यस्य । नार्वः । सुऽकृतं । अपीपरन् ॥१॥

पदार्थः--(सल्रस्य नावः) सल्रस्य नोकारूपा उक्ता यज्ञाः ( सुकृतं ) शोभनकर्माणं जनं ( अपीपरन् ) ऐश्वर्यैः पिपूर-

यन्ति । (स सोमः ) उक्तपरमात्मना (मूर्धनः) सर्वोपरि (त्रान्)

त्रयाणां लोकानां ( आरमे ) आरम्भाय ( असुरश्रक ) असुरा-निर्मिताः । अथ च ( द्रप्सस्य ) कर्मयज्ञस्य ( स्रके ) शिरःस्था-

नीयाः (धमतः) प्रतिदिनं शुभकभीण तत्पराः कर्भयोगिनो-

निर्मिताः । पूर्वोक्ताः कर्मयोगिनः (ऋतस्य योना) यज्ञस्य कारणरूपे-

कर्मणि (समस्वरन् ) चेष्टां कुर्वन्तः (समरन्तः ) सांसारिकीं यात्रां कुर्वन्ति । उक्ताः कर्मयोगिनः परमात्मना (नाभयः) नाशि-स्थानीयाः कृताः ॥

पद्द्यि—(सत्यस्य नावः) सचाईकी नौकारूप उक्त यह (सुकृतं) क्षोभन कर्म वाळेको (अपिएन्) ऐश्वयाँसे परिपूर्ण करते हैं। (स सोमः) उक्त परमात्माने (मुद्देः) सर्वोपिर् (त्रीन्) तीन लोकोंके (आरभे) आरंभके किये (असुरश्रके) असुरोंको बनाया। और (द्रप्सस्य) कर्म- यहके । स्रके ) मूर्योस्थानी (धमतः) प्रतिदिन कर्म करनेमें तत्यर कर्म- योगियोंको बनाया। उक्त कर्मयोगी (ऋतस्य योना) यहके कारणरूप कर्ममें (समस्वरन्) चेष्टा करते हुए (समरन्तः) सांमारिक यात्रा करते हैं। उक्त कर्मयोगियोंको परमात्मात् (नाभयः) नाभिस्थानीय बनाया॥

भावार्थ---इस मंत्रमें असुरोके तीन कोकोंका वर्णन किया है। और वे तीन कोक काम, कोष, और कोम हैं। इसी अभिमायसे गीतामें यह कहा है, कि " त्रिविधं नरकस्येदं द्वारं नाशनमात्मनः । कामः क्रोधस्तथालोभस्तस्मादेतत्त्रयं त्यजेत् ॥" और इनसे विपरीत कर्म-यागियोंको यहकी नाभि और यहका मुखक्ष वर्णन किया है ॥१॥

अथासुराज्ञिन्दयन्कर्मयोगिनः प्रशंसयन्नाह ।

अब असुरोंकी निन्दा करते हुए, और कर्मयोगियोंकी प्रशंसा करते हुए कहतेहैं।

सम्यक् सम्यश्ची मिहुषा अहेषत् सिन्धीरूमीवधि वेना अवीविपन्। मधोधीरीभिर्जनयंन्तो अर्किमि-त्पियामिन्द्रंस्य तन्वंमवीवृधन्॥॥ सम्यक् । सम्यञ्चः । मृहिषाः। अहेषत्। सिन्धोः । ऊर्मी । अधि । वेनाः । अवीविषन् । मधोः। घाराभिः। जनयेन्तः । अर्कं । इत् । षियां । इन्द्रंस्य । तन्वं । अवीवृधन् ॥२॥

पदार्थः — ( महिषाः ) महान्तोजनाः ( वेनाः ) अभ्यु-दयाभिलाधिणः ( सम्यञ्चः ) संगतिमन्तः ( सिन्धोरूर्मावधि ) संसारसागरेग्सिन् (सम्यक्) सुतरां ( अहेषत ) द्युद्धं प्राप्नुवन्ति । अथ च ( अवीविषन् ) दुष्टान्कम्पयन्ति च । ( मधोर्धाराभिः ) ऐश्वर्यस्य धाराभिः ( जनयन्तः ) प्रकटन्तः ( अर्कमित् ) अर्च-नीयं परमात्मानं प्राप्नुवन्तः ( प्रियामिन्द्रस्य तन्वं ) ईश्वरस्य प्रियमैश्वर्यं ( अवीवृधन् ) वर्धयन्ति ॥

पद्धि — (महिषाः) महान् पुरुष (सम्यञ्चः) संगति वाळे (सम्यञ्चः) भली गांति (सिन्धोरूपाँविधि) इस संसार रूपी समुद्रमें (बेनाः) अभ्युद्यकी अभिलाषा करने वाळे (अहेषत) बृद्धिको माप्तः होते हैं । और (अवीविपन्) दुष्टें। को कम्पायमान करते हैं । (मधो-धाँराभिः) ऐम्बर्यकी धाराओंसे (जनयन्तः) प्रकट होते हुए तथा (अर्क-मित्) अर्चनीय परमात्माको प्राप्त होते हुए, (प्रियामिन्द्रस्य तन्वं) ईम्बरके प्रिय ऐम्बर्यको (अवीव्यन्) बढाते हैं ॥

भावार्थ — जो लोग परमात्माक महत्वको धारण करके महान् पुरुष बनते हैं, वे इस भवसागरकी लहरों से पार हो जाते हैं। और परमात्माक यक्षको गान करके, अन्य लोगोंको भी अभ्युद्यशाली बनाकर, इस भवसागरकी धारसे पार कर देते हैं॥२॥

प्वित्रंवन्तः परि वाचेमासते पितेषां प्रत्ना अभि रक्षति व्रतम् । महः संमुद्रं वर्रणस्तिरो दंधे धीरा इच्छेकुर्धरुणेष्वारभंग ॥ ३ ॥

पुवित्रंऽबन्तः । परि । वाचै । आसुते । पिता । पृषां । पृत्नः । आभि । रक्षिति । त्रृतं । मुहः । सुमुद्रं । वर्रणः । तिरः । दुधे । धीराः । इत् । द्रोकुः । धुरुणेषु । आऽरभै ॥३॥

पदार्थः -- (पित्रवन्तः) पुण्यकर्माणः कर्मयोगिनः (पिर-वाचं) वेदवाचं (आसते) आश्रयन्ति (एषां) अमीषां कर्म-योगिनां (प्रत्नः) प्राचीनः (पिता) परमात्मा (व्रतं) एषां-सद्रतं (अभिरक्षति) रक्षति। अथ च तद्मिमुखं (मद्दः समुद्रं) महान्तं संसारसागरिममं (वरुणं) वरुणरूपेण स्वतरङ्गेषु निमञ्ज-थितुमुद्यतं (तिरोद्धे) परमात्मा तिरस्करोति। तथा (धरुणेषु) कर्मयोगज्ञानयोगादिसाधनेषु (आरभं) आरम्भं कर्तुं (धीराः) धीराः पुरुषाः (इत् ) एव (होकुः) समर्था भवन्ति, नान्ये॥

पद्र्यि—(पवित्रवन्तः) उक्त पुण्य कर्म वाळे कर्मयोगी (पिर वाचं) वेदरूपी वाणीका (आसते) आश्रयण करते हैं। (एपां) इन कर्मयोगियोंका (प्रतः) प्राचीन (पिता) परमात्मा (त्रतं) इनके व्रतकी (अभिरक्षति) रक्षा करता है। और उनके साम्हने (महः समुद्रं) इस बढ़े संसाररूप सागरको (वरुणं) जो वरुणरूप अपनी छहरोंमें दुवा छनेके-छिये उद्यत है, उसको (तिरोद्धे) परमात्मा तिरस्कार कर देता है। (धरुणेषु) उक्त कर्मयोग और ज्ञानयोगादि साधनोंमें (आरभं) आ-रम्भको (धीराः)धीरपुरुष (इत्) ही (श्रेक्कः) समर्थ होते हैं, अन्य नहीं।।

भावार्थ--परमात्मा उपदेश करता है, कि पवित्र कर्मी बास्ट्रे

पुरुषही वागमी बनने हैं। और वे ही इस भवतागरकी छहरोंसे पारहों सकते हैं, अन्य नहीं। इसी अभिनायसे उपनिषत्में यह कहा है, कि 'किश्चिद्धीर आत्मानमैक्षत्" कि यह संसार छरेकी धार है। कोई धीर पुरुष ही इस धारका अतिक्रमण कर सकता है। सब नहीं। भवसागरकी छहरें और छुरेकी धार यह एक अत्यन्त उत्तेजना उत्पक्ष करनेके छिय वाणीका अछङ्कार है।।३।।

सहस्रधारेऽव ते समस्वरान्दिवो नाके मर्श्वजिब्हा असुश्चर्तः । अस्य स्पशो न नि मिषुन्ति भूणीयः पुदेषदे पाशिनः सन्ति सेर्तवः ॥४॥

सुहस्रंऽघारे । अर्व । ते । स । अश्वर्त् । दिवः । नार्के । मर्धुऽजिह्वाः । अस्य्र्यतः । अस्यं । स्पर्शः । न । नि । मिषन्ति । भूर्णयः । पदेऽपदे । पाशिनः । सुन्ति । सेतंवः।४।

पदार्थः—हे जगिन्नयन्तः परमेश्वर! (ते) तव (सेतवः) मर्यादारूपाः सेतवः (पदेपदे सन्ति) स्थाने स्थाने विद्यन्ते। अथ च ते मर्यादास्त्रपाः सेतवः (पाशिनः) पापिभ्यो दण्डदाताः। तथा (भूणयः) क्षिप्रकारिण्स्सन्ति। अथच (न निमिषन्ति) तदवमानं कृत्वा न कोपि स्थातुं शक्तोति। (अस्य) अमुख्य परमात्मनः (रपशः) सारभृतानि (अस्थतः) अनन्तानि ज्योतीषि सन्ति। हे परमात्मन्! भवान् (सहस्रधारे) अनन्तानन्दस्तरूपे (अव) मम रक्षां करोतु। तथा (दिवोनाके) धुलोकमध्ये (समस्वरन्)

ये स्यन्दमाना भवदानन्दाः [ मधुजिह्या ] ये आह्वादनीयास्ते मां प्राप्तवन्त ॥

पद्धि — हे परमात्मन्! (ते) आपका (सेतनः) मर्यादाक्ष्य सेतृ (पदेपदे सन्ति) पद पद पर हैं। और वे मर्यादाक्ष्य सेतृ (पाश्चिनः) पापियोंके दण्डदाता हैं। (भूर्णयः) शीघ्रता करने वाछे हैं। और (न निमिपन्ति) उनके साम्द्रने कोई आँख उठा कर नहीं देख सकता। (अस्य) उस परमात्माके (स्पशः) सारभूत (असथतः) अनन्त ज्योतियें हैं। हे परपात्मन्! आप (सहस्रपारे) अनन्त आमन्द-खरूप-में (अन्न) हमारी रक्षा करें। और (दिनोनाके) ग्रुलोकके मध्यमें (समस्यर्न) स्रवित होते हुए, आपके आनन्द (मधुजिहा) जो अत्यन्त आहाद जनक हैं, वे हमको पास हों॥

भावार्थ — परमात्माके आनन्दकी सहस्रों घारें इस संसारमें इत-स्तत: सर्वत्र वह रही हैं। जो 'पुरुष परमात्माकी आज्ञाओं को पाछन करता-है, वही बन आनन्दोंको छाभ करता है, अन्य नहीं ॥४॥

> पितुर्मातुरध्या ये सुमस्वरन्तृचा शोर्चन्तः सुन्दर्हन्तो अवृतान् । इन्द्रिद्धिःमपं धमन्ति मायया

त्वचमित्तर्भी भूमेनो दिवस्परि ॥५॥२९॥

पितुः । मातुः । अधि । आ । ये । सुंऽअस्वरन् । ऋवा । शोचंन्तः।संऽदहंन्तः।अवतान्।इन्द्रंऽद्विष्टां।अपं।धमन्ति ।

मायया । त्वचं । असिकीं । भूमनः । दिवः । परि ॥५॥

पदार्थः--ये मनुष्याः (पितुर्मातुः) मातापित्रोः शिक्षां-

प्राप्य सुशिक्षिताः सन्ति अथ (ये) ये जनाः (ऋचा) वेदस्य ऋग्मिः (समस्वरन्) स्वीयजीवनयात्रां कुर्वन्ति तथा (शोचन्तोऽन्वतान्) शोकशीलानव्रतिनः (संदहन्तः) सम्यग्दाहकास्सन्ति तथा ये (मायया) स्वकीयापूर्वशक्त्वा (इन्द्रहिष्टामपधमन्ति) ईश्वराज्ञाभञ्जकानां राक्षसानां निहन्तारस्सन्ति अथच ये राक्षसाः (असिक्षां) रावेरन्धकारमिव (भ्रमनः) भ्रुलोकस्य तथा (दिवः) युलोकस्य (परि) सर्वतः (लचं) लगिववर्तमानास्तेषां नाशकाः पित्रमन्तो मातृमन्तश्च कथ्यन्ते॥

पद्रशि—जो लोग (पितुर्मातुः) पिता माताकी शिक्षाको पाकर
सुशिक्षित हैं, और (ये) जो लोग (ऋषा) वेदकी ऋषाओं के द्वारा
(समस्वरन्) अपनी जीवनयात्रा करते हैं (शोचन्तोऽत्रतान्) तथा
शोकशील अत्रतियों को (संदहन्तः) भली मांति दाह करने वाले हैं।
और जो (मायया) अपनी अपूर्व-शक्तिसे (इन्द्रद्विष्टामपपमन्ति) ईश्वर-की आज्ञाको भक्त करने वाले राक्षमोंका नाश करते हैं, और जो राक्षम (असिर्क्षा) रात्रिके अन्धकारके समान (भूपनः) मूलोक और (दिवः) द्युलोकके (परि) वारो ओर (त्वचं) त्वचाके समान वर्तमान हैं, उनको नाश करने वाले पितृमान और मातृमान कहलाते हैं।।

भावार्थ--मनुष्य इस संसारमें चार प्रकारसे शिक्षाको लाभ करता है। वे चार प्रकार यह हैं, कि माता, पिता, आचार्य, और गुरु। इसी अभिपायसे उपनिष्तमें कहा है, कि "मातृमान् पितृमान् आचा-र्यवान् पुरुषो वेद" ॥५॥

> पृतान्मानादध्या ये समस्वर्ज्छ्रो-कंयन्त्रासो रभसस्य मन्तंवः ।

अपनिक्षासी बिष्रा अहासत ऋतस्य पन्यां न तरिन्त दुष्कृतः ॥॥। प्रवात । मानात । अधि । आ । ये । संऽअस्वरन् । कोकंऽयन्त्रासः । रुभुसस्य । मन्तंवः । अप । अनुक्षासः । बिष्राः।अहासत । ऋतस्य । पन्यां। न । तरान्ति । दुःऽकृतंः॥

पदार्थः—(अनक्षासः) अज्ञानिनोजनाः (बिधराः) येहितमप्युपदेशं न शृण्वन्ति ते (ऋतस्य) सत्यस्य (पन्थां) मार्ग
(अपाद्दासतः) उज्झन्ति।(दुष्कृतः) ते दुष्टाचारिणोऽस्य मनसागरस्योर्मि (न तरन्ति) तरितुं न शक्तुवन्ति। अथव (ये) ये नराः
(प्रक्षान्मानातः) प्राचीनादासपुरुषातः (अध्या) आगतान् उपदेशान् (समस्यम्) पालयन्तः (श्लोकयन्त्रासः) सज्जनैः संगतारसान्ति तथा (रभसस्य मन्तवः) परमात्माञ्चापालकास्तेऽस्यभवसागरस्योर्मि तरन्ति॥

पद्यं ——( अनक्षासः ) अज्ञानी छोग ( विधराः ) जो हितो-पदेशको भी नहीं सुन सकते वे (अद्गतस्य पन्थां) सचाईके मार्गको ( अपाहासत ) छोड़ देते हैं । (दुष्कृतः ) वे दुष्टाचारी इस भवसाग्रकी छहरको (न तरन्ति) नहीं तर सकते । और (ये) जो (प्रवात्) प्राचीन ( मानात् ) आञ्च-पुरुषसे ( अध्या ) आये हुए उपदेशोंको ( समस्वरम् ) पाछन करते हुए ( श्लोकयन्त्रासः ) सत्युरुषोंकी संगतिमें रहने वाखे हैं तथा (रभसस्य मन्तवः) परमात्माकी आज्ञा मानने वाखे हैं, वे इस भव-साग्रकी छहरको तर जाते हैं ॥

भावार्थ-- को छोग आप्त-पुरुषोंके वाक्यों पर विश्वास करते हैं.

और सामाजिक वलको भारण करते हैं, परमात्मा उनकी सदैव रक्षा करता है।।६।।

> सृहस्रंधारे वितंते पृवित्र आ वार्चं पुनन्ति क्वयों मनीषिणः । रुद्रासं एषामिषिरासी अद्भुद्दः स्पशः स्वर्चः सुदृशों नृचक्षसः ॥७॥

सहस्रंऽधारे । विऽतंते । प्वित्रं । आ । वार्चं । पुन्नित् । कृवयः । मृनीपिणः । रुद्रासंः । पुषां । दृषिरासः । अदुर्दः । स्पर्शः । सुऽअर्बः । सुऽदृर्शः । नृऽनक्षसः ॥७॥

पदार्थः—(नृचक्षसः) कर्मयोगी तथा (सुद्दशः) ज्ञान-योगी (स्वष्टः) गतिशीलस्तथा (स्पशः) मेधावान् (अदुदः) अद्रोग्धा (इषिरासः) गमनशीलः (रुदासः) परमात्मनोन्याय-पालनाय रुद्ररूपोभवति । (एषां) ज्ञानयोगिकर्मयोगिनां सदैव परमात्मा रक्षकोभवति । अथच ते (सद्दस्रधारे वितते) अत्यन्ता-नन्दमये विस्तृते (पवित्रे) पृते परमात्मान (वाचमापुनन्ति) स्वीयवाचं तस्योपासनया पवित्रयन्ति । पूर्वोक्ता विद्वांस एव (मनीषिणः) मनस्विनस्तथा (कवयः) क्रान्तदर्शिनोभवन्ति॥

पद्र्थि — (त्रवससः) कर्मयोगी और (सुद्धः) ज्ञानयोगी (स्वश्रः) गतीशील और (स्पशः) बुद्धिमान् (अद्भुदः) किसीके साथ द्रोह न करनेवाले हैं। तथा (इषिरासः) गमनशील (रुद्रासः) परमात्माके न्याय पालन करनेके लिये रुद्रस्य हाते हैं (एपा) उक्तगुण-सम्पन्न पुरुर्षीका- परमात्मा सदैव रक्षक होता है। और वे छोग (सहस्रघारे वितते) अनन्त आनन्दमय विस्तृत (पवित्रे) पवित्र परमात्मामें (वाचनापुनन्ति) अपनी वाणीको उसकी स्तुति द्वारा पवित्र करते हैं। उक्त प्रकारके विद्वान् ही (मनीषिणः) मनस्वी और (कवयः) क्रान्तदर्शी होते हैं॥

भाशार्व -- जो छोग परमात्माके स्वरूपमें चित्तहित्तको छण कर अपने आपको पवित्र करते हैं, वे ही कर्मयोगी और ब्रानयोगी बन सकते-हैं, अन्य नहीं ॥७।'

> ऋतस्य गोषा न दर्भाय सुक्रतुस्री ष प्वित्रा ह्यं हेन्तरा देधे । विद्रान्त्स विश्वा भुवनाभि पंश्यत्य-वार्जुष्टान्विष्यति कृतें अंबृतान् ॥८॥ गोषाः । न । दर्भाय । सङ्कृतुंः । त्री

ऋतस्यं । गोपाः । न । दभाय । सुङ्कृतुं । त्री । सः । प्वित्रां । हृदि । अन्तः । आ । द्धे । विद्वान् । सः । विश्वां । भुवंना । अभि । पृश्यृति । अवं । अर्जुष्टान् । विध्यति । कर्ते । अत्रतान् ॥८॥

पदार्थः—( ऋतस्य गोपाः ) सत्यस्य रक्षकः ( सुकतुः ) शोभनकर्मी ( न दभाय ) यः परैरदम्भनीयः (सः ) असौ कर्म-योगी (पावित्रा) पवित्रे स्वकीये ( हृद्यन्तः ) अन्तःकरणे (त्री ) परमात्मनः उत्पत्तिस्थितिप्रस्रयरूपास्तिसः शक्तीः ( आद्धे ) आद्धाति । ('सं विद्वान् ) असौ पण्डितः कर्मयोगी ( विश्वा सुवना ) सम्पूर्णानि स्रोकस्रोकान्तराणि (अभिपदयति ) अवस्रो- क्यति । अथच (कर्ते ) कर्तव्ये (अन्नतान् ) अन्नतिनः (अजुष्टान् ) परमात्मनोवियुक्तान् (अवविध्यति ) हिनरित ॥

पद्रिश्च—(ऋतस्य गोपाः) सचाईकी रक्षा करने बाळा (सुक्रतुः) शोभन कर्षो वाळा कर्षयोगी (न दभाय) जो किसीसे दवाया नहीं जाता (सः) वह (पवित्रा) अपने पवित्र (हृद्यन्ते) अन्तः करणमें (त्री) परणात्माकी उत्पत्ति, स्थिति, मळयळप तीनों शक्तियोंको स्थाद्ये। धारण करता है। (विद्वान सः) वह विद्वान पुरुष (विश्वा श्ववना) सम्पूर्ण क्षेत्र-लोकान्तरोंकों (अभिपञ्चति) देखता है। और (कर्ते) कर्तव्य-में (अन्नतान्) जो अन्नती (अजुद्यान्) और परमात्मासे वियुक्त हैं, उनकों (अन्विध्यति) मारता है।

भावार्थ-- जो छोग परशास्या पर अटछ विश्वास रखने वाछे हैं, वे किसीसे दवाये नहीं जा सकते ॥८॥

> ऋतस्य तन्तुर्वितंतः पृवित्र आ जिहाया अग्रे वर्रणस्य मायया । धीराश्चित्तत्समिनेश्वन्त आग्रातात्रा कृतमर्व पदात्सप्रभुः ॥९॥३०॥

शुरुतस्यं। तन्तुः। विऽतंतः। पवित्रं। आ। जिह्वायाः। अग्ने। वरुणस्य। माययां। धीराः। चित्। तत्। संऽइनंक्षन्तः। आश्रतः। अत्रं। कर्तः। अवं। पदाति। अर्थः अः ॥९॥

पदार्थः -- ( अप्रभुः ) योजनः कर्मयोगी नास्ति सः ( कर्तमवपदाति ) कर्ममार्गात्पतित (अत्र ) कर्मण्यास्मन् (धीरा- श्रित ) कर्मयोगिन एव ( तत् ) तत्समक्षं ( समिनक्षन्तः )

संगच्छन्तः ( आशत ) स्थिरतां यान्ति । ( ऋतस्य ) सत्यस्य ( तन्तुः ) विस्तारकः ( विततः ) विस्तृतः परमेश्वरः ( वरुणस्य मायया ) सम्पूर्णजनवशकारिण्या स्वशक्तया सह ( पवित्रे ) तस्य पवित्रे ऽन्तःकरणे तथा ( जिहाया अग्रे ) जिहाश्रमागे ( आ ) आवसति । उपसर्गश्रुतेर्योग्यिकयाध्याहारः ।

पदार्थ—(अप्रशः) जो पुरुष कर्मयोगी नहीं है, वह (कर्तमब पदाति) कर्मरूप मागसे गिर जाता है। (अत्र) इस कर्ममें (धीरा-श्चित्) कर्मयोगी पुरुष ही (तत्) उसके समक्ष (सिमनक्षन्तः) गति-शील होकर (आशत) स्थिर होते हैं। (ऋतस्य) सचाईका (तन्तुः) विस्तार करने वाला (विततः) जो विस्तृत है, वह परमात्मा (वरुणस्य मायपा) सबको वशीभूत रखने वाली अपनी शक्तिके साथ (पवित्रे) उसके पवित्र अन्तःकरणमें और (जिह्यास्ये) जिह्यके अग्रमागमें (आ) निवास करता है।

भावार्थ-- जो कर्मयोगी और वद्योगी पुरुष हैं, वन्हींके अन्तः-करणमें परमात्मा निवास करता है ॥९॥

इति त्रिसप्ततितमं स्कं त्रिशोवर्गम्य समाप्तः ।

यह ७३ वां सुक्त और ३० वां वर्ग समात हुमा।

भय नवर्षस्य चतुस्सप्तितमस्य सूकस्य-१--- कक्षीवानृषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः--- १, ३ पादिनचृज्जगती । २ ६ विराड्जगती । ४ ७ जगती । ५ ९ निचृज्जगती । ८ निचृत्त्रिष्टुप् । स्वरः-१-७, ९ निषादः ।

८ धैवतः ॥

## अथाभ्युद्यपात्रतामाह् ।

अव अभ्युदयके आधिकारियोंका निरूपण करते हैं।

शिशुर्न जातोऽवं चक्रदब्रने स्वर्ध्यब्राज्यंरुषः सिषासित । दिवो रेतसा सचते पयोष्ट्रधा तमीमहे सुमृती शर्मे सुप्रथः ॥१॥ शिशुः । न । जातः । अवं । चक्रदत् । वने । स्वः । यत् । वाजी । अरुषः । सिसांसित । दिवः । रेतंसा । सुचते । पयःऽवृधां । तं । ईमुहे । सुऽमृती । शर्मे । सुऽप्रथः ॥१॥

पदार्थः—( वने ) भक्तिविषये ( यत ) यदा ( जातः ) सद्य उत्पन्नः ( शिशुर्ने ) बालक इव ( चकदत् ) अयं जिज्ञा- सुर्जनः स्वभावत एव रोदिति तदा ( स्वः ) सुस्रस्रस्पः ( वार्जा ) बलस्रस्पः ( अरुषः ) प्रकाशस्रस्पः परमेश्वरः ( सिषासित ) तस्योद्धारं कर्तुभिच्छति । ( दिवोरतसा ) यः परमात्मा धुलोकत आरम्य सम्पूर्णलोकलोकान्तरैः सह ( सचते ) स्वीयशक्ता संगतोभवति । तथा ( पयोव्धा ) यः स्वक्षयेश्वर्येणाम्युन्नतः (तं ) तस्सात्परमात्मनः ( सप्रथः ) विततमम्युद्यमथच ( शर्म ) कल्याणं ( ईमहे ) वयं प्रार्थयामः ॥

पदार्थ--(वने) भक्तिके विषयमें (यत्) जब (जातः) तत्काछ उत्पन्न (शिशुः) बाडकके (न) समान यह जिज्ञासु-पुरुष स्वाभाविक-रीतिसे (चकदत्) रोता है, तब (स्वः) सुख स्वरूप (वाजी) बड-स्वरूप (अरुषः) प्रकाशस्वरूप परमात्मा (सिषासति) उसके उद्धार-की इच्छा करता है। (दिवोरेतसा) जो परेमात्मा गुछोकसे छेकर छोक- छोकान्तरोंके साथ अपनी बाक्तिसे (सन्नते ) संगत है। और (पयो-हुधा ) जो अपने ऐश्वर्यसे बृद्धिको प्राप्त है, (तं) उस परमात्मासे (सन्नथः) विस्तृत अभ्युद्य और / जर्म । निश्रयस द्वस्त इन दानोंकी हम छोग (ईमहे ) नार्थना करते हैं।।

भावार्थ -- जब पुरुष द्घ पीने बाळे यचेके समान मुक्तकण्डसे परमात्माके आगे रोता है, तब परमात्मा उसे अवश्यमेव ऐश्वर्य देता है॥१॥

> दिवो यः स्कृम्भो घुरुणः स्वांतत् आपूर्णो अञ्चः पूर्येति विश्वतः । सेमे मुही रोदसी यक्षदावृता समीचीने दाघार समिषः कविः ॥२॥

दिवः । यः । स्कृम्भः । घुरुणः । सुऽआंततः । आऽपूर्णः । अंशुः । परिऽएति । विश्वतः । सः । इमे इति । मृही इति । रोदंसी इति । यक्षत् । आऽवृतां । समीचीने इति संऽर्हेचीने । दाधार । सं । इषः । कविः ॥२॥

पदार्थः—( दिवोयः स्कम्भः ) यो युलोकस्य सहायः अथ-च (धरुणः) पृथिव्या धारकोस्ति तथा (स्नाततः) विततः (आ-पूर्णः ) सर्वत्र परिपूर्णः (अंशुः) व्यापकः परमात्मा (विश्वतः) सर्वतः (पर्येति ) प्राप्तोस्ति (सः ) असौ परमात्मा (इमे मही रोदसी ) इमं भुलोकं युलोकं च (आवृता ) आश्चर्यकर्मणा (यक्षत् ) संगतं करोति । अथच (समीचीने ) संगते द्यावा-भूमी स परमात्मैव (दाधार ) धारयति । सः (कविः) सर्वज्ञो- जगदीश्वरः ( इषः ) ऐश्वर्योन् ( सं ) संप्रयुष्छति । उपसर्ग-श्रतेयोग्यिकियाध्याद्वारः ॥

पद्धि——(दिवोय: स्कम्भः) जो घुळोकका सहारा है, और ( घठणः ) पृथिवीका धारण करने वाळा है । तथा ( खाततः ) विस्तृत ( आपूर्णः ) सर्वेत्र परिपूर्ण ( अंग्रुः ) व्यापक परमातमा ( विश्वतः ) सब ओरसे ( पर्येति ) माप्त है (सः) वह परमातमा ( इमे मही रोदसी ) इस भूळोक और अन्तरिक्ष-छोकको ( आहता ) अद्गुतकमेसे ( यसत् ) संगत करता है, और ( समीचीने ) संगत छुळोक और भूळोकको वहीं परमात्मा ( दाधार ) धारण करता है। वह ( किविः ) सर्वेज्ञ परमेश्वर ( इषः ) ऐश्वरोंको ( सं ) देता है ॥

भावार्थ--जिस परमात्माने घुडोक और पृथिवी छोकादिकोंको खीडामात्रसे घारण किया है, नहीं सब ऐश्वयोंका दाता है। अन्य नहीं ॥२॥

> मिंह प्सर्ः सुर्कृतं सोम्यं मधूर्वी गर्न्यूतिरिदेतेर्ऋतं यते । ईशे यो बृष्टेरित जिसयो बृषापां नेता य इतर्जतिर्ऋग्मियः॥॥॥

मिहि । स्सरंः । सुऽकृतं । सोम्यं । मर्श्व । दुर्वी । गव्यूतिः । अदितेः । ऋतं । यते । ईशे । यः । बृष्टेः । हृतः । बृक्षियः । वृषां । अपां । नेता । यः । हृतःऽक्रतिः । ऋग्मियः ॥३॥

पदार्थः -- ( ऋग्मियः ) स्तुत्यः ( इत ऊतिः ) सर्वविषः रक्षकः ( यः ) यः ( नेता ) नियन्तास्ति अथच ( अपां वृषा )

सम्पूर्णकर्मणां फलदः ( उस्तियः ) प्रकाशस्त्ररूपे।स्ति स पर-मेश्वरः ( इतः ) द्युलोकात उत्पन्नस्य ( वृष्टेः ) वृष्ट्यादिकस्य ( ईशे ) ईश्वरे।स्ति । ( मिह ) महीयान् ( प्तरः ) सर्वस्यादन-कर्तास्ति । तथा ( सुकृतं ) शेमनकम्मीस्ति । ( मोम्यं ) सौम्य-स्वभाववान् अस्ति । ( अदितेः ) तस्मात् ज्ञानस्ररूपात्परमात्मनः ( गन्यूतिः ) अस्य जीवात्मनोमार्गः ( मधु ) मधुरः अथच ( उर्वी ) विस्तृतोभवि । अथच ( ऋतं यते ) सत्ययज्ञं प्राप्त-वते पुरुषाय स परमात्मा शुमं विद्धाति ॥

पद्र्थि—(ऋश्वियः) स्तुतियोग्य (इत ऊतिः) सब मकारका रक्षक (यः) जो (नेता) नियन्ता है, और (अपां ह्या) सब
मकारके कर्मोका फळ देने बाळा (उस्नियः) मकाशस्वरूप है (इतः)
युळोकसे उत्पन्न (हृष्टेः) हृष्ट्यादिका (ईशे) ईश्वर है। (महि) सबसे
बड़ा है (प्सरः) सबका अत्ता है (सुकृतं) शोभनकर्मा है। (सोम्यं)
सौम्य स्वभाव वाळा है। (अदितेः) उस झानस्वरूप परमात्मासे (गञ्यूतिः)
इस जीवात्माका मार्ग (मधु) मीठा और (उर्वी) विस्तृत होता है। और
(ऋतं यते) सत्यरूप यज्ञको मास होने वाळे पुरुषके ळिये वह परमात्मा
श्वभ करता है।।

भावार्थ--सन्मार्ग चाहने वाळे पुरुषोंको उचित है, कि वे सचाई-का यज्ञ करनेके ळिये परमात्माकी शरण खें ॥३॥

> आत्मन्वन्नभी दुझते घृतं पर्य ऋतस्य नाभिर्मृतं वि जायते । समीचीनाः सुदानंवः प्रीणन्ति तं नरो हितमवे महन्ति पेरवः ॥॥॥

आत्मन्ऽवत् । नर्भः । दुह्यते । घृतं । पर्यः । ऋतस्य । नाभिः । अमृतं । वि । जायते । संऽर्द्देचीनाः । सुऽदानेवः ।

प्रीणन्ति । तं । नरंः । <u>हितं</u> । अवं । मृहान्ति । पेरंवः ॥शा

पदार्थः — येन परमात्मना (नभः) आकाशमण्डलात (आत्मन्वत्) सारभृतं (घृतं) जलादिकं (दुद्धते) प्रपूर्यते अथच (ऋतस्य नाभिः) सत्यस्य नाभिस्थानीयोस्ति तथा (अमृतं) अमृतस्वरूपोस्ति सः (पयः) तृतिरूपः परमात्मा (विजायते) विराजमानोवर्तते। (नरः) यः पुरुषः तस्योपासनां करोति (तं) तं पुरुषं (पेरवः) सर्वरक्षिकाः शक्तयः (श्रीणन्ति) तर्पयन्ति। अथच (समीचीनाः) सुन्दराः (सुदानवः) दानशिलाश्शक्तयः सदर्थे (हितं) हितस्य (अवमहेन्ति) वृष्टिं कुर्वन्ति॥

पदार्थ--जिस परमात्मासे (नमः ) द्यमण्डळसे (आत्मन्वत् ) सारभूत ( घृतं ) जळादिक ( दुहाते ) दुहे जाते हैं, और (ऋतस्य ) जो

संचाईकी (नाभिः) नाभि है और (अमृतं) अमृतस्वरूप है वह (पयः)
तिप्तरूप परमात्मा (विजायते) सर्वत्र विराजमान है। (नरः) जो प्रस्

(भीणान्त) तुप्त करतीं हैं। और (समीचीनाः) सुन्दर (सुदानवः) दान-शीख शक्तियें उसके छिये (हितं) हितकी (अवभेहन्ति) दृष्टि करती हैं॥

उसकी उपासना करता है (तं) उसको (पेरवः) सर्वरक्षक बक्तियें

भीज शक्तियें उसके छिये (हितं) हितकी (अवमहिन्त) दृष्टि करती हैं।।

भावार्थ--जो पुरुष परमात्माकी आज्ञाओंका पाळन करते हैं, परमात्मा उनके ळिये अपनी दानशीस शक्तियोंसे अनन्त प्रकारके ऐश्वयों-की दृष्टि करता है ॥॥॥ अरांवीद्शः सर्वमान कुर्मिणां देवाञ्यं मर्नुषे पिन्वति त्वचंम् । दर्घाति गर्भमदितिरुपस्थ आ

येने तोकं च तर्नयं च धामहे ॥५॥३१॥

अरावीत् । अंग्रुः । सर्चमानः । कुर्मिणां । देवऽअव्यं । मर्जुषे । पिन्वाते । त्वर्चं । दधांति । गर्भं । अदितेः । उपऽस्थं । आ । येनं । तोकं । च । तनयं । च । धार्महे ॥५॥

पदार्थः—( ऊर्मिणा ) स्वीयानन्दतरङ्गैः ( सचमानः ) संगतः ( अशुः ) व्यापकः परमात्मा ( अरावीत् ) सदुपदेशं करोति । अथच ( मनुषे ) मनुष्याय ( देवाव्यं लचं ) देवभावोत्रपादकं शरीरं ( पिन्वति ) पुष्णाति । तथा ( अदितेष्ठपस्थे ) अस्याः पृथिव्याः (गर्भे) नानाविधौषधरुत्पत्तिरूपं गर्भे (आद्धाति) धारयति । ( येन ) यतः ( तोकं ) दुः लनाशकं ( तनयं ) पुत्रप्तित्रादिकं ( धामहे ) वयं धारयम ॥

पृद्ध्य — (ऊर्मिणा) अपने आनन्दकी छहरोंसे (सचमानः) संगत (अंशः) सर्वव्यापक परमात्मा (अरावीत्) सदुपदेश करता है। और (मनुषे) मनुष्यके छिये (देवाव्यं त्वचं) देवभावको पैदा करने- बाळे श्ररीरको (पिन्वति) पुष्ट करता है। तथा (अर्दितेरुपस्थे) इस पृथिवी पर (गर्भे) नाना मकारके औषधियोंके उत्पत्तिस्थ गर्भको (आद्धाति) धारण कराता है। (येन) जिससे (तोकं) दुःखके नाश करने बाळे ( बनयं) पुत्र-पौत्रको ( ध्यमहे) इस छोग धारण करें।

भावार्थ--परमात्माकी ऋषासे ही मुक्तर्प-पुरुषको नीरोग और

दिव्य शरीर मिळता है। जिससे वह सत्सन्तितिको शाप्त होकर इस संसार-में अभ्युद्यशालां बनता है।।५॥

> सहस्रघारेञ्च ता असश्चतंरतृतीयं सन्तु रजीस मुजावंतीः । चतंस्रो नाभो निहिता अवी-दिवो हविभेरन्समृतं घृतश्चतंः ॥६॥

सहस्रं प्रारे । अर्व । ताः । अस्रश्रतः । हृतीयं । सन्तु । रजीसि । प्रजाऽवंतीः । चर्तसः । नार्मः । निऽहिताः । अवः ृदिवः । हविः । भुरान्ति । असृतं । पृत्ऽरचुतः ॥६॥

पदार्थः—( सहस्रधारे ) नानाविषेश्वयेवति ( तृतीये ) तृतीयेऽन्तरिक्षलोके (रजास ) योलोकोरजागुणिविशिष्टोस्ति तस्मिन् ( प्रजावतीः ) नानाविधप्रजावन्त्रेश्वर्याणि ( सन्तु ) अस्मान्तिमलन्तु । ( असश्रतः ) यान्येश्वर्याणि जीवात्मनोऽशक्तकागणि न भवन्ति ( ताः) ताश्रक्तयः ( धृतश्चृतः) या नानाविधिस्मिन् पदार्थदात्र्यः ( हविः ) हवीरूपं ( अमृत भरन्ति ) अमृतं ददति । अयच याः ( दिवाऽवोनिहिताः) गुलाकस्याधः स्थितास्त्रथा यासु ( चतस्रोनाभः ) चतुर्विधा दीसयस्मन्ति, धमार्थकाममोक्षकलयुता-इति याकत् ताश्रक्तः। परमात्मास्मर्यं ददातु ॥

पद्भर्थ--(सहस्रधारे ) अनन्त पकारके ऐश्वर्य वाक्के (तृतीये ) तीसरे अन्तरिक्षकोकों (रजिस) जो रजोग्रुणविशिष्ट है, उसमें (प्रजावतीः) नाना प्रकारको प्रजा वाले ऐश्वर्य (सन्तु ) इपको प्राप्त हों। (असश्चतः) को ऐश्वर्य जीवको अञ्चल करने नाले न हों (ताः) ने मिलियें (प्रविच्युतः) जो नाना मुकारके क्लियपदार्थोंकी देने नालीं हैं (धिवरमृतं भूरिनत ) और हनीका अमृतको देने नालीं हैं । और जो (दिनोडनोनिहिताः) युलोकके नीचे रक्षी हुई हैं, जिनमें (चतस्तोनाभः) चार मकारकी दीकि हैं, अर्थात् धमे, अर्थ, काम, मोक्ष चारो मकारके फल संयुक्त हैं, ने मिलियें परमातमा हमें मदान करे।।

भावार्थ- परमात्या जिन् पर प्रसन्धा होता है, उनको चारी प्रकार के फर्ळोका प्रदान करता है ॥६॥

श्वेतं रूपं क्रंणुते यत्सिपांसित् सोमी मीद्वाँ अक्षरो वेद भूमंनः । ष्रिया शमी सचते सेम्मि प्रवद्विस्कर्वस्थमवं दर्षदृद्विणम् ॥७॥

श्वेतं । रूपं । कुणुते । यत् । सिसासिति । सोमंः । मीद्वान् । असुरः । वेद् । भूगंनः । धिया । शमा । सचते । सः । ई । अभि । प्रत्वत् । दिवः । कवन्धं । अर्व । दुर्षत् । बुद्रिणम्॥०॥

पदार्थः -- (यत् ) यदा (सिषासति ) मनुष्यः सुख-प्रदान्येश्वर्याण्याभिनाञ्छति तदा परमेश्वरस्तदर्थ (श्वतं रूपं कृणुते ) ऐश्वर्ययुतं रूपं करेगति । (मिह्वान् ) सर्विविधेश्वर्यदः (सोमः ) परमात्मा (भूमनः ) अखिलस्य लोकस्य (वेद ) ज्ञातास्ति । (स ई ) स परमात्मा एनं (धिया ) ब्रह्माविषयिण्या बुद्या (सचते ) सङ्गतोभनति । अथस परमेश्वरः (दिवः ) द्युलोकाद्-( उद्विणं ) समधिकजलवर्ता (कवन्धं ) वृष्टिं (अवद्यंत् ) उत्पादयति । तथा ( श्वतः शमी ) रुद्रकर्मवतः (असुरः ) राक्ष-सान् दण्डं ( अभि ) अभिददाति । उपसर्गश्रुतेयोभ्यक्रियाध्याहारः॥

पदार्थं — (यत्) मद (सिक्सिति) मनुष्य सुख्यद देन्कर्य-को चाहता है, तब परमात्मा उसके लिये (न्यतं रूपं कुणुते) हेन्द्र्ययुत रूप करता है। (मिद्वान्) सब प्रकारके ऐन्यवींका देने बाला (स्रोमः) परमात्मा (सूमनः) सब लोक-लोकान्तरींका (नेद) झाता है। (स ई) वह परमात्मा इस जपासकको (थिया) ब्रह्मविषयिणी बुद्धि द्वारा (सन्तते) संगत होता है। और वह (दिवः) इस खुलोकसे (जदिणं) बहुत जल्क

वाळे (कवन्धं) दृष्टिको (अवदर्षत्) उत्पक्त करता है। और (प्रवत्) रुद्र (ग्रमी / कर्मवाळे (असुरः) राक्षसोंको दण्ट (अभि ) देता है।।

भावार्थ--जो स्रोग अनन्य-भक्ति द्वारा परमात्म-परायण होते-हैं, परमात्मा उनको अवश्यभेव तेजस्वी बनाता है। और जो दुष्कर्मी बन-कर अन्याय करते हैं, परमात्मा उनको अवश्यभेव दण्ड देता है।।।।।

> अर्थ श्वेतं कुछशे गोभिर्क्तं काष्मेन्ना वाज्यंक्रमीत्सस्वान् । आ हिन्विरे मनसा देवयन्तंः

कुक्षीवंते शुतिहिमायु गोनांम् ॥८॥

अर्ध । श्वेतं । कुलशं । गोभिः । अक्तं । कार्धमन् । आ । वाजी । अकर्मीत् । समुज्वान् । आ । हिन्विरे । मनसा । देवऽयन्तः । कक्षीवंते । शतऽहिंमाय । गोनांम् ॥८॥

पदार्थः—( अध ) यदा ( श्वेतं कलक्षं ) सत्त्वगुणिविशिष्ट-

मन्तःकरणं ( गोभिः ) इन्द्रियवृत्तिभिः ( अक्तं ) रेक्कितं तथा-

(कार्षमन्) अतिशुद्धं तस्मिन् (वाजी) बलवान् परमेश्वरः (आकमीत्) खदीप्त्या प्रविश्वति। तं परमारमानं (ससवान्) संभजन् (मनसा देवयन्तः) मनसा प्रकाशयम् (गोनां) पृथि-व्यादिलोकलोकान्तराणां (शतिहमाय) शतिहमर्तुपर्यन्तं नाना-विधमैश्वर्यं (कक्षीवते) विद्षे (हिन्विरे) प्रेरयति॥

पदार्थ — ( अघ ) जब ( श्वेतं कछत्तं ) सत्त्व-गुण-विशिष्ट अन्तः-करणको ( गोभिः ) जो इन्द्रियहन्तियोंसे ( अक्तं ) रिख्यत है ( कार्ध्मन् ) जो अत्यन्त ग्रुद्ध हो गया है, उसमें ( वाजी ) बळवान् परमात्मा ( आक्रमीत् ) अपनी दीप्ति द्वारा प्रविष्ट होता है । उस परमात्माका ( सस-वान् ) भजन करता हुआ ( मनसा देवयन्तः ) मनसे प्रकाश करते हुए, ( गोनां ) पृथिवयादि छोकछोकान्तरोंके ( श्वतिहमाय ) सौ हेमन्तऋतु पर्यन्त अनन्त प्रकारके ऐश्वर्यको ( कसीवते ) विद्वान्के छिये (हिन्विरे) परणा करता हैं ॥

भावार्थ — जो पुरुष धुद्धिकी परा काष्टाको पहुँच जाता है परमात्मा उस पर अवस्थोन दया करता है ॥८॥

> अद्भिः सीम पष्टचानस्यं ते रसोऽज्यो वारं वि पंवमान धावति । स मुज्यमीनः कृविभिर्मदिन्तम् स्वदस्केन्द्रीय पवमान पीतये ॥९॥३२॥

अत्ऽभिः । सोम् । पृष्ट्चानस्यं । ते । रसः । अव्यः । वारं । वि । पुवुमान । अविवित्ति । सः । मृज्यमानः । कविऽभिः ।

मदिन्ऽतम् । स्वदंस्व । इन्द्राय । पुवमान् । पीतये॥९॥३२॥

99

पदार्थः—(आद्रः) साद्रः कर्मीमः (पष्टंचानस्य) आभि-व्यक्तस्य (ते) तव (रसः) आनन्दः यः (अव्यः) सर्वरक्षकोस्ति सः (वारं) वरणीयं पुरुषं प्रति (विधावति) विशेषरूपेणं प्राप्तोभवति । (पवमान) सर्वपवित्रयितः परमात्मन् ! भवान् (कविभिः) विद्वद्भिः (मृज्यमानः) सक्षात्कृतोस्ति । तथा (पव-मान) पवितास्ति । (मदिन्तम) सर्वानन्ददस्लम् (इन्द्राय) कर्मयोगिनः (पीतये) तृसये (स्वदस्त्व) प्रियंकारकोभव ॥

पद्द्यं — (आर्द्धः) सत्कर्मोंसे (पपृचानस्य) अभिन्यक्तं (तें) आपका (रसः) आमन्द्द (अन्यः) को सर्वरक्षक है, वह (वारं) वरणीय- पुरुषके मित (विधावति) विशेषरूपसे माप्त होता है। (पवमान) सबको पित्र करने वाले (सोम) परमात्मन् । आप (कविभिः) विद्वानोंसे (मुज्यमानः) साक्षात्कृत हैं। और (पवमान) पित्र करने वाले हैं। और (पदमान) पित्र करने वाले हैं। और (पदिन्तम) सबको आह्वादकारक आप (इन्द्राय) कर्मयोगीकी (पीतये) तिभिक्ते लिये (स्वदस्व) पियकारक हों॥

भावार्थ--जो छोग कर्मयोगसे अपनेको पवित्र बनाते हैं, उनके छिये परमात्मा अवश्यमेव अपने ब्रह्माष्ट्रतका प्रदान करते हैं ॥९॥

ा अवश्यमव अपन ब्रह्मासृतका प्रदान करत इ ॥६॥ इति चतुस्तस्तितमं मुक्तं द्वाविंशोवंगश्च समाप्तः॥

यह ७४ वां स्क और ३२ वां वर्ग समाप्त हुआ ॥

अथ पञ्चर्चस्य पञ्चसप्तातितमस्य सुक्तस्य-

१-५ कविर्ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः-१, ३, ४ निचृज्जगती । २ पादनिचृज्जगती ।

५ विराड्जगती ॥ निषादः स्वरः ॥

अथेश्वरः सूर्योदीनां प्रकाशकत्वेन वर्ण्यते ।

अव ईश्वरको सूर्यादिकोंके प्रकाशकत्वरूपसे वर्णत करते हैं।

अभि प्रियाणि पवते चनेहितो नामानि यहाे अधि येषु वर्धते । आ सूर्यस्य बृहतो बृहन्नधि रथं विष्वंत्रमरुहद्विचक्षणः ॥ १ ॥

अभि । प्रियाणि । प्रवृते । चर्नः ऽहितः । नामानि । युद्धः । अधि । येषु । वधिते । आः । सूर्यस्य । बृह्तः । बृह्त् । अधि । रथे । विष्वेञ्चं । अरुहत् । विष्वक्षणः ॥१॥

पदार्थः—(विचक्षणः) स सर्वज्ञः परमात्मा (विष्वश्चं) विविधविधामिमंसंसारं (रथं) रम्यं कृत्वा (अध्यरुह्त ) सर्वो-पिर विराजते । स परमात्मा (बृह्न् ) महानिस्ति । तथा (बृह्तः-सूर्यस्य ) अस्य महतः सूर्यस्याभितः (आ) व्यामोति । अथच (चनोहितः) सर्वहितकारकः (अभिप्रियाणि) सर्वेषां कल्याणं-कुर्वन् (पवते) पवित्रयति । तथा (यहः) महतोमहान् (येषु नामानि) येष्वनन्तानि नामानि सन्ति स जगदीश्वरः (अधिवर्धते) अधिकत्या बृद्धि प्रप्नोति ॥

पदार्थ--( विचक्षणः ) वह सर्वज्ञ परमात्मा (विष्वश्चं) विविध-प्रकार वाले इस संभारको (रथं) रम्य बनाकर (अध्यरुहत्) तथा सर्वो परि होकर विराजमान हो रहा है। वह परमात्मा (बृहन्) वहा है। और (बृहत: सूर्यस्य ) इस बड़े सूर्यके चारो ओर (बा) व्याप्त होता है। और- (चनोहित:) सबका हितकारी परमात्मा (आभिषियाणि) सबका कल्याण करता हुआ, (पवते) पवित्र करता है। तथा (यहः) सबसे बड़ा है। (येषु नामानि) जिसमें अनन्त नाम हैं, वह परमात्मा (अधिवर्षते)

(यषु नामानि ) जिसमे जगरत अधिकतासे बृद्धिको प्राप्त है ॥

भावार्थ--इस निखिल ब्रह्माण्डका निर्माता परमात्मा सूर्यादि-सबलोक लोकान्तरोंका प्रकाशक है। इसी अभिपायसे कहा है, कि "न लद्धासयते सूर्यों न शशाङ्कों न पावकः" अर्थात् परमेश्वरका प्रका शक कोई नहीं। वहीं सबका प्रकाशक है।।?॥

> ऋतस्यं जिद्वा पंवते मधं पियं वक्ता पतिर्धियो अस्या अदांभ्यः ।

द्धांति पुत्रः पित्रोरंपीच्यं रे-नामं तृतीयमधि रोचने दिवः ॥ २ ॥

ऋतस्य । जिह्या । पवते । मधुं । प्रियं । वक्ता । पतिः ।

धियः । अस्याः । अदांभ्यः । दर्धाति । पुत्रः । पित्रोः । अपीच्यं । नामं । तृतीयं । अधि । रोचने । दिवः ॥२॥

पदार्थः--(दिवः) बुलोकस्य (रोचने) प्रकाशनाय

( तृतीयं नाम ) तृतीयं नामधेयं । ( अधिद्धाति ) घरति। तथा ( पुत्रः पित्रोः ) सन्तानभावस्य सन्तानीभावस्य च ( अपोच्यं ) अधिकरणरूपोस्ति। अथच (ऋतस्य जिहु।) सत्यस्य जिहु॥से लम्।

तथा (पवते) सर्वान्पवित्रयति । (मधु) मधुरस्य (प्रियं)

प्रियवचनस्य (वक्ता) कथनकर्तास्ति । तथा (अद्।भ्यः) अद्मभनीयः स परमेश्वरः ( अस्या थियः ) अमीषां कर्मणामधिपतिरस्ति ॥ पद्मर्थ — (।देवः ) गुलोकके ( रोचने ) प्रकाशके लिखे ( तृतीयं ) तीसरा ( नाम ) नाम ( अधिद्धाति ) धारण करता है। तथा ( श्रुत्रः पित्रोः ) सन्तान, सन्तानीभावका ( अपीच्यं ) अधिकरण है। भौर ( ऋतस्य-जिद्धा) सचाईकी जिद्धा है। तथा (पवते ) सबको पित्र करता है। (मधु) मधुर (प्रियं ) प्रिय वचनोंका (वक्ता) कथन करने वाला है। और (अदाभ्यः ) अदम्भनीय वह प्रमात्मा (अस्या थियः) इन कमोंका अधिपति है।

भावार्थ — जीवके श्रुपाद्यभ सब कर्मोंका अधिपति परमात्मा है। उसी मकाश्रस्त्र कर परमात्मासे सब द्यु भुवादि कोक-कोकान्तरोंका मकाश होता है॥२॥

> अर्व द्युतानः कुछशाँ अचिकद्वृ-भिर्येमानः कोश आ हिर्ण्यये । अभीमृतस्यं दोहनां अनुपताधि त्रिपृष्ठ दुषसो वि राजिति ॥ ३ ॥

अवं । द्युतानः । कुलशांन् । अचिकृद्त् । चऽभिः । येमानः । कोशें । आ । हिर्ण्यये । अभि । ई । ऋतस्यं । दोहनाः । . अनुष्तु । अधि । त्रिऽपृष्ठः । उपसः । वि । राजति ॥३॥

पदार्थः — त्रिपृष्ठः) भू भुवः, स्वः, इमे त्रयोलोकाः पृष्ठ-स्थानीया यस्य स परमात्मा (उषसः) उषाकालस्य प्रकाशको-भुला- (अधिविराजित ) विराजमानोस्ति । (ऋतस्य ) सत्यस्य (दोहनाः)दोहनकर्तारः (ई) अमुं परमात्मानं (अभ्यन्षत) उषासनया विभृषयन्ति । स परमात्मा (हिरण्यये कोशे ) प्रकाशरूपेऽन्तःकरणे (यमानः) अखिलनियमनियामकः परमे-श्वरः (अचिक्रद्त्) शब्दायमानः सन् (नृभिः) उपासकैः स्तुतोनिवसति । अथच (कलशान्) तेषामन्तःकरणानि (अव-द्युतानः) प्रकाशयन् (आ) विराजितोस्ति ।

पदार्थ--(त्रिपृष्ठः) भूः, भ्रुवः, स्वः, यह तीन छोक हैं पृष्ठस्थानी जिसके वह परमात्मा (उपसः) उपाकाछका प्रकाशक होकर (अधि-विराजाति) विराजमान हैं। (ऋतस्य) सचाईके (दोहनाः) दोहन करने वाळे (ई) इस परवात्माको (अभ्यनूषत) उपासक गण उपासना द्वारा विभूषित करते हैं। (हिरण्यये कोशे) प्रकाशस्य अन्तःकरणमें (येमानः) सम्पूर्ण नियमोंका कर्ता वह परमात्मा (अचिकदत्) शब्दायमान होता हुआ (त्रिभः) उपासक छोगोंसे स्तुति किया गया निवास करता है। (कळशान्) उनके अन्तःकरणोंको (अवद्युतानः) निरन्तर प्रकाश करता हुआ (आ) विराजमान है।।

भावार्थ — परमात्मा उपाके प्रकाशित सूर्यादिकोंका भी प्रकाशक है। और वह पुण्यात्माओंके स्वच्छ अन्तःकरणको हिरण्य पात्रके समान प्रदीप्त करता है। अर्थात् जो पुरुष परमात्मपरायण होना चाहे, वह पहिले अपने अन्तःकरणको स्वछ बनाय ॥३॥

अद्रिभिः सुतो मृतिभिश्चनेहितः प्ररोचयत्रोदंसी मातरा शुचिः। रोमाण्यन्यां सुमया वि धावित् मधोर्घारा पिन्वमाना दिवेदिवे॥श॥ : । मनः । मनिऽभिः । चर्नःश्वितः । प्रयो

अद्रिऽभिः । सुतः । मृतिऽभिः । चनःऽहितः । प्रुऽरोचयंन् ।

रोदंसी इति । मातरां । श्चिचंः । रोमांणि । अव्यां । सुमयां । वि । धावति । मधोः । धारां । पिन्वंमाना । दिवेऽदिवे ॥४॥

पदार्थः—(रोदसी मातरा) अस्य संसारस्य मातृवत् पितृ-वत् वर्तमानौ द्युलोक-भूलोकौ तौ (अरोचयन्) प्रकाशयन् (च) अथच (मितिभिरिद्रिभिः) ज्ञानरूपचिचवृत्तिभिः (सुतः) संस्कृतस्तथा (चनाहितः) सर्वहितकारी (श्राचिः) शुद्धस्तरूपः

परमेश्वरः (समया) सर्वतः (रोमाण्यव्या) निष्किलपदार्थान् रक्ष-यन् (विधावति) विशेषरूपेण गच्छति । (दिवदिवे) अहरहः (मधोर्धारा) अमृतवर्षणन (पिन्वमाना) पुष्णाति ॥

पृद्वार्थ--(रोदसी मातरा) इस संसारक मातापिताबत वर्तमान

जो छुळोक, और पृथिवीळोक हैं, उनको ( परोचयन् ) प्रकाश करता हुआ (च) और (पितिभिरिद्रिभिः) ज्ञानरूपी-चित्रष्टित्तयोंसे (सुतः) संस्कृत और (चनोहितः) सबका हितकारी (श्रुचिः) शुद्धस्त्ररूप परमात्मा (समया) सब ओरसे (रोमाण्यव्या) सब पदार्थीकी रक्षा करता हुआ (विभावति) विशेषरूपसे गति करता है। (दिवेदिवे) प्रतिदिन (मथोर्थारा) अमृतदृष्टिसे (पिन्वमाना) पुष्ट करता है।

भावार्थ---- ग्रुलोक और पृथिन्यादि लोक-लोकान्तरोंका प्रकाशक परमारमा अपनी सुधामयी-दृष्टिसे सदैव पवित्र करता है ॥४॥

> परि सोम् प्र धन्वा ख्वस्तये नृभिः पुनानो अभि वीसयाशिरम् । ये ते मदा आहुनसो विह्ययसस्ते-भिरिन्द्रं चोदय दातंवे मघम् ॥५॥३३॥२॥

परिं। सोम्। प्र। धन्व । स्वस्तवे । नृऽभिः। पुनानः। अभि । वास्य । आऽशिरं । ये । ते । मदाः। आहनसः। विऽहायसः । तेभिः। इन्द्रं । चोदय । दात्तवे । मधम्॥५॥

पदार्थः --हे परमात्मन् ! (ये ते मदा आहनसः) ये तव स्वमावा वाणीवोपदिशन्ति (तेभिः) तैः (विहायसाः) अस्मान्नाः छादय। अथच (इन्हं) कर्मयोगिनं (मघं दातवे) ऐश्वर्यदानाय (चोदय) घरय। (सोम) हे जगदीश ! (नृभिः) उपदेशकैः (परिपुनानः) अस्मान्पवित्रयन् (स्वस्तये) मत्कल्यान्णाय (प्रधन्व) प्राप्तोभव। तथा (आशिरं) अस्मदाश्रयं (अभिवासय) अभितोरक्षय॥

पदार्थ — हे परमात्मन् ! (ये ते मदा आहनसः) जो आपके समान नाणीके समान जपदेश करते हैं (तेभिः) जनसे (विहायसाः) हमारा आप आच्छादन करें। और (इन्हें) कर्मयोगीको (मधं दातवे) ऐश्वर्य देनेके किये (चोदय) भैरणा कांतिये। (सोम) हे परमात्मन् ! (नृभिः) जपदेशकों द्वारा (पिपुनानः) हमको पित्रेश्व करते हुए (स्वस्तये) हमारे कल्याणके लिये (प्रयन्तः) माप्त होइये। और (आश्चरं) हमारे आश्चयका (अभिवासय) सब ओरसे रक्षा कीजिये॥श॥

भावार्थ — जो लोग एकपात्र परमात्माका आश्रयण करते हैं, परमात्मा उनकी सर्वया रक्षा करते हैं। क्योंकि सर्वनियन्ता और सबका अधिष्ठाता एकपात्र वहीं है। जैसा कि हम पूर्व भी अनेक स्थलों में दिख आये हैं, कि "यतो वा इमानि भुतानि जायन्ते येन जातानि जीवन्ति यदप्रयन्त्यभिसंविद्यन्ति तदिजिज्ञासस्य तद्रक्ष" तैं २ ११॥ "सर्वाणि वा इमानि भुतान्याकाशादेव समुत्पद्यन्ते आकार्श प्रत्यस्तं यन्त्यान

काशोह्यभ्योज्यायानाकाशः परायणम्" छा॰ १।९।१॥ "ब्रह्मैत्रदं वि-श्रम्" मु० २।२।११॥ 'सर्व खल्विदं ब्रह्म" छा० ३।१४।१॥ "आ-त्मैबेदं सर्वम्" छा • ७।२५।२॥ "पुरुष एवेदं सर्वम्" ऋ • ८।४।१७[१॥ "स एवजातः स जनिष्यमाणः" यज् ३२।८॥ "नित्योनित्यानाम" कठ० ५।१३॥ "निसं विभुं सर्वगतं सुसूक्ष्मम्" मु०१।१।६॥ "सस्य ह्येव ब्रह्म" ब्र॰ ५।४।१। "ब्रह्मवादिनोहि प्रवदन्ति नित्यम" श्वे॰ ३।२१॥ "योविश्वस्य जगतः प्राणतस्पतिः" ऋ०१।७।१२।५॥ "यः प्राणतो निमिषतो महिलेक इदाजा जगतोबभुव" ऋ॰ ८। ७।३।३॥ "यो भतं च भन्यं च सर्वे यश्चाधितिष्ठति" अथ॰ १०।८।४।१॥ "ब्रह्मगामश्रं जनयन्त ओषधी वेनस्पतीन्प्रथिवीं पर्वताँ सर्य दिवि रोहयन्तः सदानव आर्या वता विस्जन्तो अधि क्षमि"॥ इत्यादि वेदोपनिषदोंके वचबोंमें प्रसिद्ध है, कि प्रमात्मा ही सबका अधि-प्रान है। अधिष्ठान, अधिकरण, आश्रय, ये एकडी वस्तुके नाम हैं। उसी परमात्माने इस चराचरात्मक संसारको उत्पन्न किया है। जिसको कोई आश्चर्य रूपसे देख रहा है, कोई आश्चर्य रूपसे सुन रहा है, और कोई इस गृहतत्त्वको न सब्बकर आज्ञानावस्थाने पड़ा हुआ है । पर इसमे कोई सन्देह नहीं, कि इसके कर्तृत्वका कोई तिरस्कार नहीं कर सकता। अर्थात नास्तिकसे नास्तिक भी जब इस बातका विचार करता है, कि इस विविध-रचना-संयुक्त-विश्वको किसने उत्पन्न किया, तो उसकी हाछ भी किसी अद्भाग शक्ति पर ही उहरती है। अस्त-

ये विचार तो उन लोगों के हैं, जो ब्रह्मकी तर्कगम्य मानते हैं। और जिन आस्तिक-लोगों के विचारमें ब्रह्म शब्द-गम्य है, उनके लिये प्रमाणान्तरकी आवश्यकता नहीं। इसी लिये हमने, क्र. मं. १०। सू. ६५। मं. ११ में यह रेपष्ट कर दिया कि, ब्रह्मने जब इस संसारको पहिले स्क्ष्मा-वस्थामें बनाया, और फिर स्थूलावस्थामें मेघाकार, फिर पृथिनी, बनस्पति, ओषि, और फिर गवान्वादि कपसे इस संसारकी सृष्टि की।

कई एक छोग उक्त मन्त्रके, ये अर्थ करते हैं, कि "दिवि शेहयन्त:" युजोकमें आरोहण करते, हुए, और "सूर्य" सूर्य छोकको आरोहण करते हुए ''सुद्।नवः" दानशील लोग ब्रह्म=अन्न, गौ, अश्वादि सृष्टिको (जन यन्तः ) पैदा करते भये । इस अर्थको न केवळ सायणाचार्यने किया है किन्तु विकसन, ग्रीपथ, इत्यादि यूरोपियन विद्वानोंने भी यही अर्थ किये हैं। और वे लोग हेत्र यह देते हैं, कि "जनयन्तः" यह बहुवचन उक्त देवोमें घट सकता है, ब्रह्ममें नहीं । यदि उनसे यह पूछा जाय, कि "आर्था बता विसृजन्त"इस वाक्यमें "ब्रता" का "ब्रतानि" कैसे बना ळिया और "आर्या" का "श्रेष्ठानि" कैसं बना ळिया। तो उत्तर यही मिलेगा, कि वेदमें इस लौकिकव्याकरणका बल नहीं चलता। यदी इसी-मकार कौकिक व्याकरणका त्याग करना है, तो "ब्रह्म" को कर्ता रख-कर यह अर्थ क्यों न किये जायँ, कि ब्रह्मने सम्पूर्ण पृथिवी-पर्वतादि-पदार्थीको उत्पन्न किया, इस उदाहरणसे हमारा तात्पर्य व्याकरणकी छघुता करनेका नहीं। किन्तु जो छोग् व्याकरणका अन्यथा उपयोग करके वेदार्थ-को बिगाइते हैं, उनकी भूळ दर करने का है। इसी प्रकार मं.१ सु०२४ मं.८। में "पन्थानं" के स्थानमें नेदमें "पन्थां" है। और ''सूर्यस्य'' के स्थानमं "सूर्याय" है। इसी मकार अनेक स्थळोंने "विप्रेभिः" "प्राचैः" ''रथी:'' इत्यादि अनेक प्रयोग ऐसे पाये जाते हैं, जो अजोंके गर्बको भक्षन करके वैदिक-साहित्यके गर्वको स्थिर करते हैं। अस्त ---

मुख्य प्रसङ्ग यह है, कि "आशिरम्" हमारे आध्यात्मिक छक्ष्यकी पूर्ति करने वाला परमात्मा, हममें कर्मयोगियोंको उत्पन्न करके, हमको कर्मयोगी तथा उद्योगी बनाये ॥५॥

इति श्रीमदार्यमुनिनोपनिबद्धे ऋक्संहिताभाष्ये सप्तमाष्ट्रे । दितीयोऽध्यायः

समाप्तः ॥

## ओश्म

सम्पूर्ण आर्थ्यंजनता को विदित हो कि श्री १००० महर्षि स्वा॰ दयानन्द सरस्वतीकृत ऋग्वेदभाष्य जो लगभग ४५ वर्ष से अपूर्ण पड़ा था उसको निष्णिलतंत्रस्वतंत्र-वैदिकरिसर्चेसकालर ''श्री पं० आर्ध्यमुनिजी '' महाराज एक रजिस्टर्ड ''वेदभाष्य समिति'' की संरत्ता में पूर्ण कर रहे हैं जिसके मंत्री रायसाहिव ज्वालामसादजी इन्जिनियर सुपरेंटैण्डैन्ट श्राफ

वर्क्स बनारस हिन्दूयूनीवरसिटी हैं। हर्ष का विषय है कि सप्तम तथा नवम दो मगडल का भाष्य छपकर पूर्ण होगया, विविध विषयों से पूर्ण हन मगडलों को मंगाकर

वेदसाहित्य के प्रेमी अवश्य स्वाध्याय प्रारम्भ करें, मृत्य डाकव्यय सहित दोनों मएडलों का ११।) है अर्थात् सप्तममएडल का म्०३।) और नवम-मएडल का =) है।

श्रव श्रार्य्यजनता को विदित हो कि "अष्टममण्डलः" का भाष्य बराबर छुप रहा हैं, जो श्रनुमान है कि छु मास तक छुपकर तैयार होजायगा।

इसके अतिरिक्त उपनिषद्शास्त्र के प्रेमियों को ज्ञात होकि उक पंण्जी महाराजरूत ''उपनिषदार्थभाष्य" प्रथमभाग जिसमें ''ईचारिं'' आठ उपनिषदों का विस्तारपूर्वकभाष्य है, जो चिरकाल से समाप्त होगया था और जिसकी बहुत मांग आरही थी, वह अवकी बार भलेजकार शोध कर मोटे उत्तम सफेद कागज और मोटे टाइप में रायल साइज़ पर छुप कर तैयार है, मू० ४) रु०, द्वितीयभाग भी छुप रहा है जिसमें छान्दों ये तथा बहुदारएयक का विस्तारपूर्वक भाष्य है, मू० ४)

श्रीपं॰ आर्यमुनिजी महाराजकृत नवीन ग्रन्थः—

ऋग्वेदभाष्य-प्रथम खराड ॥) ऋग्वेदभाष्य-तृतीय खराड ४) ,, द्वितीय खराउ २) , चतुर्थ खराड २॥) गीतायोगप्रदीपार्थ्यभाष्य पद्दर्शनादर्श ॥)

पांचवीं झावृति मू० सजिल्द ३) वेदान्ततत्वकौमुदी ॥)
योगार्थ्यभाष्य द्वितीयावृक्ति १।)
वेदमर्थादा ॥)
राराय्या समय का सद्यपदेश ॥)

उक्त पं०जीकृत सब प्रन्थों के मंगाने तथा सब प्रकार का पत्रव्यवहार करने का पता यह है:-

> भवन्यकत्तो-वेदभाष्य कार्य्यालय

> > रमेक्प-काशी

ओइम

नवममण्डलस्य

## ऋग्वेदभाष्यम्

र्श्वामदार्थम् तिना निर्मितम् संस्कृतार्थभाषात्र्या समन्वितस्

> चतुर्थखण्डात्मकम ------

पण्डित देवदत्तद्दार्भणा धर्मकूप निवासिना प्रकाशितम् काश्यां

वी. एल. पावगी गमघट निवासिना स्वकीय – हिताचिन्तक यन्त्रालये सुद्रितम्

सं०१९७८ वि० सन् १९२१ ई० मृक्यं ३॥) कप्यकम्

## अथ तृतीयोध्यायः।

ओं विश्वांनि देव सर्वितर्दुरितानि परांसुव। यद्भद्रं तन्न आसुंव।

अथ पञ्चचेस्य पर्सप्तातितमस्य सूक्तस्य—

१-५ कविर्ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः---१ त्रिष्टुष् । २ विराङ्जगती । ३, ५ निचृज्जगती । ४ पादनिचृज्जगती ॥ खरः-५ घैवतः। २-५ निषादः ॥

अथ चुभ्वादीनामाधारत्वं वर्ण्यते ।

अथ परमात्माका सर्वाधाररूपसे वर्णन करते हैं।

धर्ता दिवः पवते कृत्व्यो रसो दक्षां देवानांमनुमाद्यो नृभिः । हरिः सृजानो अत्यो न सत्वंभिर्वृथा पाजांसि कृष्यते नदीष्वा ॥ १ ॥

धर्ता । दिवः । प्वते । कृत्व्यः । रसः । दक्षः । देवानां । अनुऽमाद्यः । नृऽभिः । हरिः । सृजानः । अस्यः । न । सत्वंऽभिः । वृथां । पाजांसि । कृणुते । नदीषुं । आ ॥१॥

पदार्थः -- ( दिवः ) चुलोकस्य ( धर्ता ) धारको जग-दीश्वरः ( पवते ) मां पवित्रयतु । ( नृःभिः ) सर्वैरपि जनैः- (कृत्वयः) उपासनीयः। अथ च परमेश्वरः (रसः) आनन्द-स्वरूपस्तथा (दक्षः) सर्वज्ञः (देवानामनुमाद्यः) विदुषा-माह्णदकः (हरिः) पापहारकः परमात्मा (स्रजानः) सर्व स्रजन् (अत्योन) विद्युद्वि (वृथा) अनायासेनैव (सत्विभः) पाणिभिः (पाजांसि) बलानि (कृणुते) करोति। अथ च पूर्वोक्तः परमेश्वरः (नदीषु) प्रकृतेः सर्वासु शक्तिषु (आ) व्याप्नोति। उपसर्गश्रुतेयोग्यिकियाध्याहारः॥

पद्धि——(दिवः) युक्रोकका (धर्ता) भारणकर्ता परमात्मा (पवते) हमको पवित्र करे ( तृभिः ) सव मनुष्योंका ( कृत्व्यः ) जो जपास्य है तथा ( रसः ) आनन्द स्थरूप है, और ( दक्षः ) सर्वज्ञ है । ( देवाना मनुषाद्यः ) और विद्वानोंका आह्वादक है । (हिरः) उक्त गुण्युक्त परमात्मा (स्वानः) सम्पूर्ण स्वित्रं रचना करता हुआ (अल्योन) विद्युत्के समान ( द्या ) अनायास से ही ( सत्विभिः ) माणियों द्वारा ( पानांसि ) वळोंको ( कुणुते ) करता है । और उक्त परमात्मा ( नदीषु ) मक्वितिकी वस्पूर्ण चिक्तयोंमें ( आ ) व्याप्त है ।।

भावार्थ-- मत्येक प्राकृत-पदार्थमें परमात्माकी सत्ता विद्यवान है। और वही ग्रुटोकादिका अधिकरण है ॥१॥

द्यरो न धेत् आयुंधा गर्भस्त्योः स्वर्ःसिषांसत्रथिरो गविष्टिषु । इन्द्रंस्य शुष्मंमीरयंत्रपृस्युभिरि-न्दुंर्हिन्वानो अंज्यते मनीषिभिः ॥ २ ॥ द्युरंः । न । धुत्ते । आयुंधा । गर्भस्त्योः । स्वर्रितिं स्त्रंः । सिसांसन् । रुथिरः । गोऽईष्टिषु । इन्द्रंस्य । शुष्मं । ईरयंन् । अपस्युऽभिः। इन्द्रंः। हिन्तानः। अज्यते । मनीषिऽभिः॥२॥

पदार्थः—( इन्दुः ) सर्वत्रकाशकः परमेश्वरः ( मनीविभिः ) ज्ञानयोगिभिः ( अउपते ) साक्षात्क्रियते । तथा ( अपस्युभिः ) कर्मयोगिभिः (हिन्बानः) प्रेर्यमाणः अथन ( इन्द्रस्य )
कर्मयोगिनः ( शुःष्मं ) बलं ( ईरयन् ) प्रेरयन् ( शूरोन ) शूरइत्र ( गभस्त्योः ) स्वकीयकर्मरूप-ज्ञानरूपशक्त्योः ( आयुधा )
स्रष्टेः करणोपकरणरूपण्यायुधानि (धत्त ) दधाति । स्वः) सुखस्वरूपः परमात्मा ( गविष्टिषु ) प्रजासु ( सिषासन् ) संभक्तुमिष्छया ( रथिरः ) गतिस्वरूपः स परमात्मा स्वकीयगत्या सर्वत्र
परिपूर्णो भवति ॥

पदार्थ — (इन्दुः) सर्वपकाशक परमात्वा (मनीपिभिः) ज्ञान-योगियों द्वारा (अज्यते) ध्यानविषय किया जाता है। (अपस्युभिः) कर्मयोगियों द्वारा (हिन्बानः) पेरणा किया हुआ तथा (इन्द्रस्य) कर्मयोगीके (शुष्मं) बलको (ईरयन्) पेरणा करता हुआ (श्र्रोन) श्रुग्वीरके समान (गभस्त्योः) अपने कर्म और ज्ञानरूप शक्तिमें (आयुषा) सृष्टिके करणोपकरणरूप आयुष्मेंको (धत्ते) धारण करता-है। (स्वः) वह सुखस्वरूप परमात्मा (गिविष्टिषु) प्रजाओंमें (सि-पासन्) विभाग करनेकी इच्छासे (र्राथरः) गतिस्वरूप परमात्मा अपनी गतिसे सर्वत्र परिपूर्ण होता है।

भावार्थ---परमात्मा कर्मों के फल देने के अभिवायमे सर्वत्र सृष्टिमें अपनी न्यायरूपी-शक्तिसे सम्पूर्ण प्रजामें विराजमान हो कर कर्मों के यथा-योग्य फल देता है ॥२॥ इन्द्रंस्य सोम् पर्वमान ऊर्मिणां तिविष्यमांणो जुठरेष्वा विंदा । प्र णः पिन्व विद्युद्भेव रोदंसी धिया न वाजाँ उपं मासि शर्श्वतः ॥ ३ ॥

इन्द्रंस्य । सोम् । पर्वमानः । ऊर्मिणां । तविष्यमांणः । जुटरेषु । आ । विद्या । प्र । नः । पिन्व । विऽद्युत् । अश्वाऽइंव । रोदंसी इति । धिया । न । वाजांच । उपं । मासि । शश्वंतः ॥३॥

पदार्थः—(सोम) हे परमात्मन् ! (पत्रमानः) सर्वान्प-वित्रप्रस्वम् (ऊर्मिणा) स्वज्ञानतरङ्गः (तविष्यमाणः) सर्वस्या-स्युद्यमिष्छन् (इन्द्रस्य) कर्मयोगिनः (जठरेषु) अन्तःकर-णेषु (आविञ्च) आगत्य विराजस्य । अथच (विद्युत्) विद्युत् (अभ्रेष्य) यथा मेघान् प्रकाशयित तथा (रोदसी) द्यावाष्ट्रिय-च्यो बर्द्धयित । तथा (नः) अस्मान् (प्रिपन्व) बर्द्धय । अथ च (भ्रिया) कर्मभिः (वाजान्) बलानि (न) साम्प्रतं (श्रभ्रतः)

निरन्तरं । उपमासि ) निर्मिमीपे ॥ पदार्थ-(मान) हे परमात्मन् ! (पनमानः) सबको पवित्र कस्ते हुए आप तथा (ऊर्मिणा ) अपनी ज्ञानकी लहरांमे (तविष्यमाणः)

मनर्का बृद्धि चाहेत हुए ( उन्द्रस्य ) कर्मयोगीके (जठरेष्ट्याविश ) अन्त:-करणोंमें आकर विरानमान हों। और ( विशुत् ) विजली ( अभ्नेव ) जिस पकार मेघोंको पकाशित करती है, और (रोदसी ) शुलोक और पृथिवीलोकको बृद्धियुक्त करती है, उस पकार ( नः ) हमको आप

(प्रियः ) खुद्धियुक्त करें । और (धिया) कर्मों के द्वारा (वाजान्) बलोको (प्रथ्योन) संप्रति निरस्तर (उपमानि) निर्माण करते हैं ॥ भावार्थ — परमात्मा सत्कर्मों द्वारा मनुष्योंको इस प्रकार प्रदीप्त करता है, जिस प्रकार विजली मेघमण्डलों और युतथा पृथिषी लोकको प्रदीप्त करती है। इस लिये उसकी ज्ञामरूपी दीप्तिना लाभ करनेके लिये सदैव उद्यव रहना चाहिय ॥३॥

> विश्वस्य राजां पवते खर्दशं ऋतस्य धीतिमधिपाळवीवशत् । यः सूर्यस्यासिरेण मृज्यते पिता मंतीनामसंमष्टकाव्यः ॥॥॥

विश्वंस्य । राजां । पृवते । खःऽहशः । ऋतस्यं । धीतिं । ऋषिणद् । अवीवशत् । यः । सूर्यंस्य । असिरेणः । मृज्यते । पिता । मृतीनां । असंमष्टऽकान्यः ॥॥।

पदार्थः—( विश्वस्य राजा ) समस्तसंसारस्य प्रभुः पर-मात्मा ( पवते ) अस्मान्पवित्रयति ( ऋतस्य ) सत्यवक्तः कर्म-योगिनः ( स्वर्दशः ) सुखज्ञातुः ( घीतिं ) कर्म ( अवीविशत् ) वाञ्छति । स परमात्मा ( ऋषिषाट् ) सूक्ष्मात्सुक्ष्मतरोस्ति । तथा ( यः ) यः परमेश्वरः ( सूर्यस्य ) ज्ञानस्य ( असिरेण ) रिइमाभिः ( मृज्यते ) साक्षातिक्रयते । अथच ( मतीनां ) आखि-छज्ञानानां (पिता) प्रदाता परमात्मा ( असम्ष्टकाव्यः ) वाचाम-गोचरोस्ति ॥

पद्धि---(विश्वस्य राजा) सम्पूर्ण संसारकः राजा परवात्मः (पत्रते) इपको पवित्र करता है। (ऋतस्य) सत्यवक्ता कर्षयोगीका तथा- (सर्वद्यः) सुरवके ज्ञानाके (भीतिं) कर्मको (भवीवशत्) चाहता है। और परमात्मा (ऋषिपाद्) सूक्ष्मसे भी सूक्ष्म है। तथा (यः) जो परमात्मा (सूर्यस्य) ज्ञानकी राष्ट्रियोंसे (मृज्यते) साक्षात् किया जाता है। और (मतीनां) समस्त ज्ञानोंका (पिता) प्रदाता है। तथा (असमष्ट-काव्यः) जो कवियोंकी वाणींसे परे है।

भावार्थ--परमात्मा सब ज्ञानींका केन्द्र है। और उसको कोई ज्ञानिविषय नहीं कर सकता। इस किये वह अतीन्द्रिय है। अर्थात् "यतो-वाचो निवर्तन्ते अप्राप्यमनसा सह" उनको वाणी और मन दोनों ही विषय नहीं कर सकते। अर्थात् वह वाणीका उद्यार्थ है, वाच्यार्थ नहीं ॥ ४॥

> वृषेव यृथा परि कोशंमर्षस्य-पामुपस्थे वृष्मः किनंकदत् । स इन्द्रांय पवसे मत्सरिन्तंमो यथा जेपांम समिथे त्वोतंयः॥५॥

वृषांऽइव । यूथा । परिं । कोशं । अर्पिस । अपां । उपऽ-स्थे । बृष्भः । किनेकदत् । सः । इन्द्रांय । प्वसे । मृत्स-रिन्ऽतंमः । यथां । जेषांम । संऽह्थे । त्वाऽऊंतयः ॥५॥

पदार्थः — (स्रोतयः) भवता सुरक्षिता वयं (यथा) येन प्रकारेण (सिमिथे) संग्रामे (जेषान) जयेम तथा भवान्करोतु । (सः) सः (मत्सिरिन्तनः) आनन्ददायकस्त्रम् (इन्द्राय) कर्म-योगिने (पवसे) पवित्रयासि । (वृषा) कामनावर्षकाणां (यूथेव) समूद इव (कोशं) ऐश्वर्यस्य कोशं (पर्यवेसि) प्राप्तोषि । यथा (अपामुपरथे) जलाभिमुखं (वृषभः) मेघमण्डलं (कनि-कदत् ) शब्दं कूला पामोति तहत्॥

पदार्थ-(त्वोतयः) भाषसे सुगक्षित होते हुए (यथा) जैस

(समिथे) संग्राममें (जेपान) इप जीतें वैसा आप करें। (सः) वह (मत्सारिन्तमः) आनन्दके पदाता आप (इन्द्राय) कर्मयोगीके छिये (पवसे) पवित्रता पदान करते हैं। अ।प ( हपा ) कामनाओं के (युथेव) दात्मणके समान (कांगं) एश्वर्यके कोशको (पर्वर्धास) प्राप्त हांचेहैं।

जिस प्रकार (अपाम्रपस्पे) जलोंके समीप (इष्पः) मैघमण्डक

(कलिकदत्) गर्भ कर प्राप्त होता है।।

भावार्थ-परमात्मा इमारे ज्ञान विज्ञानादि कोशोंकी रक्षा करने-वाका है, और वह उद्योगी और कर्मयोगियोंको सदैव पवित्र करता है। इति षद्सप्ततितमं सूक्तं प्रथमोवर्गश्च समाप्तः ।!

यह ७६ वां सक्त और पहिला वर्ग समाप्त इया ॥

अथ पश्चर्चस्य सप्तसप्तितमस्य सुक्तस्य-

१-—५ कविर्ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः–१

जगती । १, ४, ५ निचृज्जगती ॥

निपादः स्वरः ॥

अथ वाचां सदाचारो वर्ण्यते ।

अब बाणियोंका सहाचार वर्णन करते हैं।

एष प्र कोशे मधुमाँ अचिकददिन्द्रंस्य वज्रो वर्षुषो वर्षुष्टरः।

## अभीमृतस्यं सुदुघां घतुरस्रुती वाश्रा अर्षन्ति पर्यसेव धेनवः ॥१॥

एषः । प्र । कोशे । मर्थुऽमान् । अचिकृद्त् । इन्द्रंस्य । वर्ज्ञः । वर्षुषः । वर्षुःऽतरः । अभि । ई । ऋतस्यं । सुऽदुर्घाः । घृतुऽश्चुतंः । वृष्णाः । अर्षन्ति । पर्यसाऽइव । धृनवंः ॥१॥

पद्रार्थः—( वाश्राः ) शब्दवसः ( धेनवः ) वाण्यः याः ( पयसेव ) जलप्रवाह इव ( अभ्यर्षान्त ) आभिगच्छन्ति ताः ( ईं ) अस्य ( ऋतस्य ) सत्यस्य ( सुदुधाः ) दोग्ध्रचः सन्ति । तथा ( घृतरचुतः ) माधुर्यदाच्यः सन्ति । ( एषः ) उक्तः परमेश्वरः ( कोशे ) अन्तःकरणे ( मधुमान् ) आनन्दरूषेण वर्तमानः सन् ( प्राचिकदत् ) साक्षिलेनोपदिशति । स ( वपुष्टरः ) सर्वेषामादिवीजमस्ति । तथा ( इन्द्रस्य ) कर्मयोगिनः ( वपुषः ) शरीरस्य ( वज्रः ) वज्रोस्ति ॥

पद्रार्थ — (नाश्राः) शब्द करती हुई (धेननः) वाणियें जां (पयसेन) जल प्रवाहके समान (अभ्यपंन्ति) चलतीं हैं. वे वाणीयें (ई) इस (ऋतस्य) सत्यकी (सुदुपाः) दोहन करने वाली हैं। जौर (घृतञ्चतः) माधुर्यको देने वाली हैं। (एपः) उक्त परमेश्वर (कोश्र) अन्तः करण- में (मधुपान्) आनन्द-रूपसे वर्तमान परमात्मा (प्राचिकदत्) साक्षी-रूपसे उपदेश करना है। और वह (बपुष्टरः) सबका आदिवीज है, तथा (इन्द्रस्य) कमेयोगीके (बपुष्टः) श्रीरका (बज्रः) वज्र है।

भावार्थ — सब सचाइयोंका आश्रय एकपात्र वाणी है। जो पुरुष वाणीको भीठो और सब कामनाओंकी दोइन करने वाळी बनाते-हैं, वे इस संसारमें सदैव सुख ळाभ करते हैं॥१॥ स पूर्व्यः पंवते यं दिवस्परिं श्येनो मंथायदिष्टितस्तिरो रजः । स मध्य आ युवते वेविजान इत्कृशानोरम्तुर्मनसाहं विभ्युपां ॥श।

सः । पूर्व्यः । पूर्वते । यं । द्विवः । परि । श्येनः । मृथायत् । हृपितः । तिरः । रजः । सः । मध्यः । आ । युवते । वेविजानः । इत् । कृशानीः । अर्तुः । मनसा । अहं । विभ्युषां ॥२॥

पद्रार्थः — (सः) असौ परमेश्वरः (पूर्ध्यः) अनादिरस्ति । तथा (पद्रते) पित्रद्राति । यः (रजः) प्रकृते रजांगुणं (तिरः) तिरस्कृत्व (पिरमथायत्) सर्वान्मश्नाति (सः) अयं परमात्मा (मध्यः) मधुरूपोस्ति । तथा (आयुवते) परमाणुरूपप्रकृतिं भिश्रोमेलयति च। अथ च (वेविजानः) गतिज्ञीलोस्ति (कृशानोः) स्वीयतेजोरूपश्चक्त्या (अस्तु) आक्षेपकारिजनेभ्यः (मनसा) आत्मीयमननरूपबलेन (बिभ्युषा) भयं वृद्गिति ॥

पद्धि—(सः) पूर्वोक्त परमात्मा (पूर्व्यः) अनादि है । और (पवते) सबको पवित्र करता है। जो (रजः) प्रकृतिको रजोगुणको (तिरः) तिरस्कार करके (परिमथायत्) सबको मथन करता है (सः) वह (मध्यः) मधुरूप है। और (आधुवते) परमाणुरूप प्रकृतिको आपसमें मिछाने वाला है। (वेविजानः) गिनशील है। (कृशानोः) अपनी तेजरूप शक्ति (अस्त्र) आक्षप्ता-पुरुषोंको (मनसा) अपनी मननरूप शक्ति से (विश्वपा) भयको देने वाला है।

भावार्थ---परमास्मा प्रकृतिके रजोरूप-परमा गुओंका संयोग करके इस मृष्टिको उत्तक करता है ॥ १ ॥

> ते नः पूर्वीस उपरास इन्देवो मुद्दे वाजीय धन्वन्तु गोमेते । ईक्षेण्यासो अद्योक्षेत्र चारंवो ब्रह्मेब्रह्म ये जुजुपुईविईविः ॥३॥

ते । नः । पूर्वीसः । उपरासः । इन्देवः । महे । वाजाय । धन्तन्तु । गोऽगते । ईक्षेण्यासः । अहाः । न । चारवः । बह्यंऽबद्ध । ये । जुजुदुः । ह्विःऽहंविः ॥३॥

पदार्थः—(ते ) पूर्वोक्ता विडांसो ये (नः) अस्माकं (पर्वापः) पूर्वजाः सन्ति तथा (उपामः) ये भविष्यन्ति ते

(इन्द्रवः) ज्ञानिकः (प्रहे गोगते) महते ज्ञानाय अथच (वाजाय)

बलाय (धनवन्तु ) तं परमात्मानं प्राप्तुवन्तु । अथ च ( ये ) ये (ब्रह्म ब्रह्म) ब्रह्मप्राप्तये ( इवि हैविः ) तथा हविष्यार्थ (जुजुपुः)

संमेवन्ते ते (चारवोन) श्रेष्ठजना इव (अहाः) सुरूपाः (ईहण्यासः) दर्शनीयाश्र भवन्ति ॥

एट्सूर्थ — (ते) पूर्वोक्त विद्वान (नः) जो हमारे (पूर्वासः) पूर्वज ( उपरातः) और जो भविष्यों होने वाले हैं ( इन्दवः ) वे ज्ञानी ( महे-गोवने ) वड़े धानके लिये और (वाजाय) चलके लिये ( धन्वन्तु ) उस परमारगक्षी पाप्त हों। और (ये) जो ( बड़ा ब्रह्म ) ब्रह्मपाप्तिके लिये और (हविर्वितः) इतिके लिए (जुजुषः) सेवन करते हैं, वे (वारवः) श्रेष्ठ लोगोंके

(त) स्थान (अहा:) सुन्दर और (ईक्षेण्यास:) दर्शनीय होते हैं।

भावार्थ — माचीन और अनीचीन अर्थात् पुराने और नये दीनों पकारक विद्वान को वेदकी ईखर प्राप्तिके लिये पढ़ते हैं, और हबनादि यहाँको कम्पेकाण्डके लिये करत हैं, वे इस संस्थरमें उर्धनीय और सदा-चार फैसानेके देह होते हैं। अन्य नहीं के कि।

> अयं नी विद्यान्वेतवदनुष्यतः इन्द्रंः सन्नाचा मनेसा पुरुष्टुतः । इनस्य यः सद्ने गर्भगाद्धे गर्वामुरुष्जमभदोति तजयः ॥॥॥

अयं। नः । विद्वान् । वनवत् । वनुष्यतः । इन्दुः । स्त्राचां । मनसा । पुरुष्टतुतः । इनस्यं । यः । सदेने । गर्भं । आष्ट्षे । गर्वां । उरुष्यं । अभि । अपैति । ब्रुजं ॥॥।

पदार्थः—(अयं) असौ यः (नः) अस्माकं मध्ये (विद्वान्)
मनीष्यस्ति सः (वजुष्यतः) अस्माकं रात्रून् (मत्राचा मनसा)
समाहितमनसा (वनवत्) नाशयतु । स परमात्मा (इन्दुः)
प्रकाशस्त्ररूपोस्ति । तथा (पुरुष्टुतः) मान्योग्ति (यः) योजनः
(इनस्य) ईश्वरस्य (सदने) स्त्रिष्ठो (गर्भ) शिक्षां (आद्धे)
दधाति सः (गवां) इन्द्रियाणां (वजं) फलानि (उरुष्कं)
यानि श्रेष्ठतराणि सन्ति तानि (अर्ध्यपिति) पाग्नोति ॥

पदार्थ — (अयं) यह जो (नः) हमारे मध्यमें विद्वान् हैं, वह (बद्धव्यतः) हमारे शश्च ऑको (सत्राचा मनमा) सपाहित मनसे नाश कर सकता है। और वह (इन्दुः) प्रकाश-स्वरूप है (युरुष्ट्रतः) तथा मान- नीय है। (यः) जो पुरुष (इनस्य) ईश्वरकी (सदने) सन्निधिमें (गर्भ) शिक्षाको (आदधे) धारण करता है, वह (गवां) इन्द्रियोंके (ब्रनं)

पत्रको (उरुव्जं) जो सर्वोपिर है, उसको (अभ्यर्थाते) शाप्त होता है। भावार्थ — जो विद्वान ईश्वरीयज्ञान पर विश्वास करता है, वह

मनुष्य जन्मके फलको छाभ करता है।। ४।।

चिकंर्दिवः पवते कृत्व्यो रसी

मुहाँ अदंब्धो वरुणो हुरुग्यते । असावि मित्रो वृजनेषु यज्ञियोऽत्यो

न यृथे घृष्युः कनिकदत् ॥५॥२॥

चिक्तः । दिवः । पुवते । कृत्व्यः । रसः । मुहान् । अदंब्धः । वरुणः । हरुक् । यते । असावि । मित्रः । वृजिनेषु ।

युज्ञियः । अत्यः । न । यूथे । वृष्उयः । कनिक्रंदत् ॥५॥

पदार्थः—(चिकः) स पुरुषः अनुष्ठानपरायणोभवृति तथा (दिवः) चुलोकं (पवते) पवित्रयति च । अथच

( कृत्व्यः ) कर्तव्यशीलः ( रसः ) आमोदरूपः ( महान् ) वृहत् ( अद्रव्यः ) अद्रमनीयः ( प्रमेश्वरः ( दृह्म्यने ) कृत्विज्ञननं

( अदब्धः ) अदम्मनीयः परमेश्वरः ( हुरुग्यते ) कुटिलजनं (वरुणः ) स्त्रीयविद्याबलेनाच्छादयति । तथा ( असावि ) ज्ञान-

बलमुत्पादयित । (भित्रः ) सर्वेभ्यः त्रियोस्ति । (वृज्ञिनेषु ) सर्वत्र (अत्यः) गन्तु शक्नोति । अथ च (यज्ञियः) यज्ञकर्मसु

योग्यः ( वृषयुः ) सर्वासां कामनानां ( यूथे ) वर्षकगणः ( न ) इव ( कनिकदत् ) गर्जन् अस्मिन्संसारे यात्रां करोति ॥ पद्धि -- (चिक्रः) वह पुरुष अनुष्ठान-परायण होता है।
और (दिवः) गुळोकको (पषते) पित्रत्र करता है। (कृत्व्यः) और
कर्तव्यशील (रसः) आनम्द स्वरूप (महान्) बड़ा अदृष्ट्यः) किसीसे
न द्वाये जाने वाला परमेश्वर (हुरुयते) कुटिल्वासे चलने वाले पुरुषको
(दरुणः) अपमे विधावलसे अच्छादन करता है। और (असावि) ज्ञानरूपी वलको उत्पन्न करता है (मिन्नः) सर्व मिन्न है (वृजनेषु अत्यः)
सब विषयों में गमन कर सकता है। और (यिज्ञयः) यज्ञपम्बन्धी कम्पोंमें योग्य (हपयुः) प्रव कापनाओं के (यूथ) देने वाले गणके (न)
समान (कनिकदत्) गर्नता हुआ, इस संसारमें यात्रा करता है।

भावार्थ--जो विद्वान पीर बीर दहत्रती और अपने विद्याप-भावसे कृष्टिळ वा मायावी पुरुषोंको दवानेकी शक्ति रखता है। वह इस मनुष्य समाजमें द्यप्रके समान गर्जता हुआ, अपने सदाचारी-समाजकी रक्षा करता है॥ ५॥

> इति सप्तसप्तितमं मूक्तं द्वितीयोवर्गश्च समाप्तः । यह ७७ वां सूक्त और रसरा वर्गं समाप्त हुआ ।

अथ पञ्चर्चस्याष्टसप्ततितमस्य सुक्तस्य-

१—५ कविर्ऋपिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः-१, निचुज्जगती ॥ निपादः स्वरः ॥

अथ सर्वनियामकस्येश्वरस्यैश्वर्यमुपदि ३ थते ।

अव सर्वनियामक परमात्माके ऐश्वर्यका उपदेश करते हैं।

प्र राजा वाचं जनयंत्रसिष्यदद्यो वसानो अभि गा इयक्षति । गृभ्णाति रिप्रमविरस्य तान्वां शुद्धो देवानामुपं याति निष्कृतम् ॥१॥

प्र। राजां । वार्चं । जनयन्। असिस्यद्त्। अपः। वसानः।

अभि । गाः । इयक्षति । गृभ्णाति । रिप्रं । अविः । अस्य । तान्वां । शुद्धः । देवानां । उपं । याति । निः

पदार्थः -- (राजा) सर्वप्रकाशकोजगदीशः (वाचं) वेदः

ऽकृतं ॥१॥

वाणी (जनयन्) उत्पादयन् (प्राप्तिष्यदत्) संसारमुत्पाद्दयति । अथ च (अपः) कर्माणि (वसानः) दधानः (गाः)
पृथिव्यादिलोकानां (अभि) सम्मुखं (इयक्षति,) गतिं कराति ।
यः पुरुषः (अस्य) परमेश्वरस्य (तान्या) शक्त्या (रिप्रं) स्वकीयदोषान् (गृभ्णाति) मार्ष्टि अर्थात् दोषत्वेन गृह्णाति । एवं
प्रकारेण (अविः) मुरक्षितः सन् (शुद्धः) पवित्रोस्ति (देवानां)
देवतानां (निष्कृतं) स्थानं (उपयाति) प्राप्नोति ॥

पद्धि--(राजा) सबका प्रकाशक परवात्वा (वाचं) वेदरूपी-बाणीको (जनपन्) उत्पन्न करता हुआ (प्रासिष्यदन्) संसारको उत्पन्न करता है। भीर (अपः) कर्वोका (व्यानः) धारण करता हुआ (गाः) पृथिष्यादि-छोक छोकान्तरोंके (अभि) सम्भूख (इपक्षति) गित करता है। जो पुरुष (अस्य) उस परवात्वाकी (तान्वा) शक्ति-से (रियं) अपने दोषोंको (ग्रुभ्याति)ग्रहण कर छेता है, अर्थात् उनको

स (१रम) अर्थन दापाका (ग्रुम्णात) ग्रहण कर कता ह, अर्थात् उनका समझ कर मार्जन करकेना है, इस प्रकार (अवि: मुस्कित हो कर (शुद्धा)-

शुद्ध है तथा (देवानां) देवताओं के (निष्कृतं) पदको (खपयाति) प्राप्त होता है।। भावार्थ — जो पुरुष परमास्माके जगतकर्तृत्वमें विश्वास करता है, वह उसकी उपासना द्वारा श्वद होकर देव पदको माप्त होता है ॥१॥

इन्द्रीय सोम् परि पिच्यस् चिभिन्नेत्रक्षां ऊर्मिः कृतिरंज्यसे वने । पूर्वीर्दि ते सूत्रयः सन्ति यातवे सहस्रमेथा हर्रयश्रसूपदेः ॥२॥

इन्द्रांष । सोम् । पीरं । सिच्यसे । नृऽभिः । नृऽचक्षाः । कर्मिः । कृतिः । अज्यसे । वने । पूर्वीः । हि । ते । स्रुतयः ।

सन्ति । पातवे । सहस्रं अश्वाः । हर्रयः । चम्ऽसर्दः ॥२॥

पदार्थः—(वनं) भक्तिमार्गे (कविः) सर्वजः परमेश्वरः (नृभिः) मनुष्पैः (भज्यसे) उपामितो जगदीशः (नृचक्षाः)
सर्वान्तर्याम्यस्ति (ऊर्मिः) आनन्दसमुद्ररूपोस्ति च। (सोम)
हे अगन्नियन्तः! भवान् (इन्द्राय) कर्मयोगिनं (परिषिच्यसे)
लक्ष्यरूपेण निर्मितः (ते) तव (स्नतयः) शक्तयः (हि) यतः
(पूर्वीः) प्राचीनाः सन्ति। (यातव) गमनशोलाय कर्मयोगिने
(सहस्रं) चहुविधासु (अश्वाः) गतिशोलासु (चमूषदः) सेनासु
स्थित्वा (हरयः) विनाशं धारयन्तः (सन्ति) कर्मयोगिनं

पदार्थ — (वने) भक्तिके मार्गमें (किनिः) सर्वेज्ञ परमात्मा (तृभिः) मनुष्योंके द्वारा (अज्यसे) चपासना किया जाता है। वह (तृचक्षाः) सवका अन्तर्यामा है। (ऊर्षिः) आनन्दका समुद्र है। (सोम)

प्राप्तुवन्ति ॥

हे परमात्मन् ! आप (इन्द्राप) कर्मयोगीके छिये (परिषिच्यते) छक्ष्य-बनाये गये हो । (ते) तुम्हारी [ छुत्रयः ) शक्तियें (हि ) क्योंकि (पूर्वीः) सनातन हैं। (यात्वे) गतिशीछ कर्मयोगीके छिये (सहस्रं) अनन्त पकार्र-की (अश्वाः ) गतिशीछ (चसूपदः ) सेनामं स्थिर होकर (हरयः ) विनाशको पारण करतीं हुई (सन्ति ) कर्मयोगीको प्राप्त होतीं हैं ॥

भावार्थ — नो लोग परमात्माकी मिक्तमें विश्वास करते हैं, परमात्मा जनके वळको अवश्यमेव बढ़ाता है। अर्थात् उत्पत्ति, स्थिति और संहार-रूप परमात्माकी शक्तिमें कर्मयोगियोंकी आज्ञा-पालन करनेके लिये आ उपस्थित होती हैं ॥१॥

सुमुद्रियां अप्सरसों मनीिषणमा-सीना अन्तर्भि सोर्ममक्षरन् । ता ईं हिन्बन्ति हुम्यस्यं सुक्षणिं यार्चन्ते सुम्नं पर्वमानमक्षितम् ॥३॥

समुद्रियाः । अप्सरसः । मनीपिणं । आसीनाः । अंतः । अभि । सोमं । अक्षर्व । ताः । ईं । हिन्दन्ति । हर्म्यस्य । सक्षणिं । याचैते । सुम्रं । पर्वमानं । अक्षितं ॥३॥

पदार्थः -- (सोममि ) परमात्मनः समक्षं (समुद्रिया आ-सीना अप्सरसः) अन्तरिक्षस्य स्थिरशक्तयः (अक्षरत्) क्षर-न्त्यः सत्यः (मनीषिणं) मनस्विनं पुरुषं (अन्तः) अन्तः करणे उद्योधयन्ति। (ताः) शक्तयः (ई) अमुं (हिन्यन्ति) प्रेरयन्ति। अथ च उक्तपरमात्मनः सकाशात् (हर्म्यस्य) अखिलसौन्दर्य-साधनभुतं (सक्षणिं) समस्तापत्तिसंहारकं (पवमानं) पावकं

सावनमृत ( सजाज ) समस्तापाचसहारक ( पवमान ) पाव ( अक्षितं) क्षयरहितं पदमुपासकाः ( याचन्ते ) प्रार्थवन्ते ॥ पदार्थ--(सोमगांभ) परमात्माके सगक्ष (सम्रादिया आसीना अपनरसः) अन्तरिक्षकी स्थिर-शक्तियें (अक्षग्त्) क्षरण करती हुई (मनी-पिण) मनस्वी प्रुरुपके (अन्तः) अन्तः करणमें प्रदोधन करतीं हैं। (ताः) वे शक्तियें (ई) इसको (हिन्वन्ति) मेरणा करतीं हैं। और एक परमान्मासे (इस्पेस्य) सब सौन्दर्यों के साधन तथा (सक्षणि) सब आपियों के संदारने वाले (प्रमानं) सबको प्रित्र करने वाले (अक्षितं) स्वयरिंद पदकी (याचन्ते) उपासक लोग याचना करते हैं!।

भावार्थ--विद्युदादि अनन्तम्नक्तियं जो अन्तरिक्षमं स्थिर हैं, उसी अनन्त-त्रक्तिमदुब्रह्मसे छोग अक्षय-पदकी याचना करते हैं ॥३॥

> गोजिनः सोमी रथ्जिद्धिरण्य-जित्स्वर्जिद्बिजत्पवते सहस्रजित् । यं देवासंश्चिक्तिरे पीत्ये मदं स्वादिष्ठं दुप्समंहणं मयोसुर्वम् ॥४॥

गोऽजित् । नः । सोमः । रथाऽजित् । हिर्ण्याऽजित् । स्वःऽ-जित् । अप्ऽजित् । प्वते । सहस्रऽजित् । यं । देवासः । चकिरे । पीतये । मदं । स्वादिष्ठं । द्रप्सं । अरुणं । म्यः-ऽभुवं ॥४॥

पदार्थः—(सोमः) परमेश्वरः (गोजित्) नानाविधसृक्ष्मा-तिसृक्ष्मशक्तिजेतास्ति । तथा (रथजित्) महावेगवन्तमपिपदार्थे जयति । अथ च (हिरण्यजित्) महतीमपि शोभामशि स्ता । तथा (स्वर्जित्) सकलसुख-विजयकर्तास्ति तथा (अस्ति ) महान्तमपि वेगं विजयते अथच (सहस्रजित्) असंख्यवरद्विजेन ताम्ति । (यं) इमं (मदं) आह्नादकं (स्वादिष्ठं) ब्रह्मानन्ददं (द्रप्मं) रसस्वरूपं (अरुणं) प्रकाशरूपं (मयोभुवं) सुखदं परमात्मानं (देवामः) दिज्यगुणवन्तोविद्वज्जनाः (मः) अस्माकं (पीतये) तृक्षये (चिक्तिरे) व्याख्यानं कृर्वते ॥

पदार्थ — (सोमः) परमातमा (गोानित्) सब प्रकारकी सक्ष्म-शक्तियों को जीतने बाळा है। तथा (रथजित्) बड़ेसे बड़े वेग बाळे पदार्थको जीतने बाळा है। और (हिरण्यजित्) बड़ी बड़ी शोभाओं को जीतने बाळा है। तथा (स्वर्जित्) सब सुलों को जीतने बाळा है। और (अध्यत्) बड़े २ बेगको जीतने बाळा है। तथा (सहस्रजित्) अनन्त पदार्थों को जीतने बाळा है (यं) जिस (मदं) आह्ळादक (स्वादिष्टं) अध्यामन्द देने बाळे (दूपसं) रसस्बरूप (अरूणं) प्रकाशस्बरूप (मयोसुबं) पुख देने बाळे परमात्माका (देवासः) विङ्गण (नः) हमारी (पीतये) सुक्षिके लिय (चिकिरे) ज्याल्यान करते हैं॥

भावार्थ—परमात्माके आगे इस संसारकी सव शक्तियें तुच्छ-६। अर्थ्वेत् वद सर्वेविजयी हैं। उसीले विद्वान छोग नित्यप्रस्तकी पार्थना करते हैं ॥॥॥

> एतानि सोम् पर्यमानी अस्मयः सत्यानि कृष्वन्द्रविषान्यर्षसि । जहि शत्रुंमन्तिके दूर्केच् य उर्वी गर्ब्यृतिमर्भयञ्च नस्कृषि ॥५॥३॥

एतानि । सोम् । पर्यमानः । अस्मऽयुः । सत्यानि । कृष्वन् । द्रविणानि । अपेसि । जहि । शर्त्रुं । अतिके । दम्के।च्।यः।उर्वी।मन्यूतिं।अभयं।च्।नः।कृषि॥आ पद्यिः—(सोम) हे जगदीश ! (पवमानः) पवित्रः तथा (अस्मयुः) अस्मिद्धितचिन्तकस्त्वं (सत्यानि कृष्वन्) सदु-पिद्दित्त् (एतानि) पूर्वेत्त्वात्त्वस्त्वं (सत्यानि कृष्वन्) सदु-पिद्दित्त् (एतानि) पूर्वेत्त्वात्त्वस्त्वं (त्रविणानि) ऐश्वर्याणि (अर्थति) ददासि (अश्वच) ये मम (अन्तिके) समीप (च) तथा (दृरके) दूर्यानिनः (अर्थुं) शश्वः सन्ति तान् (जिहि) मारय (यः) योहि (उर्थों) विस्तृतः (गव्यूतिः) मान् गोंस्ति तं मद्र्थमन्त्वरुद्धं कुरु । अथच (नः) अस्मान् (अभयं) मयरहितान् (कृषि) कुरु ॥

पदार्थ — (साम) हे परमात्मन् ! (पवमानः) पवित्र (अम्मयुः) हमारे शुभकी इच्छा करने नाले आप (सत्यानि) सदुपदेशोंको (कृष्वन्) करते हुए (एतानि) पूर्वोक्त समस्त (द्विणानि) एश्वयोंको (अपंभि) देते हैं। और जो हमारे (अन्तिके) समीपवर्ता (च ' तथा (दृष्के) दृस्वर्ता (शत्रुं) शत्रु हैं, उनको आप (जिहे) नाश करें। (यः) जो (उर्वा) विस्तृत (गन्युतिः) मार्ग हैं, उसे हमारे लिये खोळ दें। और (नः) हमको (अभयं) भयरहित (कृषि) कर दीजिये॥

भावार्थ--शत्रुसे तात्पर्य यहाँ अन्यायकारी-मनुष्योंका है । वे मनुष्य दुखर्ती वा निकटवर्ती हों उन सबके नाशकी पार्थना इस गन्ध्र में परमात्मास की गयी है ॥५॥

इत्यष्टसप्ततितमं सूक्त रानीयोवर्गश्च समाप्तः ॥

यह ७८ वां सूक्त और इसरा वर्ग समाप्त हुना।

अथ पञ्चर्चस्यैकोनाशीतितमस्य सूक्तस्य-

१–५ कविर्ऋषिः ।। पवममानः सोमो देवता ।। छन्दः−१,३ पादनिचृज्जगती । २, ४, ५ निचृज्जगती ।। निपादः स्वरः ।।

> अचोदसो नो धन्वन्तिवन्दंवः प्र सुवानासो बृहिद्देवेषु हर्रयः । वि च नशंत्र हुषो अरातयोऽयों नंशन्त सनिषन्त नो धियंः ॥१॥

अचोदसः । नः । धन्वंतु । इंदंवः । प्र । सुवानासः ।

बृहत्ऽदिवेषु । हरंपः । वि । च । नशंन् । नः । इषः । अरातयः । अर्यः । नशंत । समिषंत । नः । धिर्यः ॥१॥

पदार्थः-- अचोदसः) स्वतन्त्रः परमात्मा (नः) अस्मान् (प्रधान्वन्तु) प्राप्तोतु स (इन्दवः ) स परमेश्वरः (सुवानासः ) सर्वोत्पादकः ( हरयः ) हरणक्षीलः (बृहत् दिवेषु) बृहद् यज्ञेषु

सर्वोत्पादकः ( इरयः ) हरणक्षीलः (बृहतः दिवेषु ) बृहद् यज्ञेषु अस्मान् रक्षतु (च) किञ्च ये ( नः ) अस्माकं (इषोऽरातयः )

ऐश्वर्यस्य विनाशकाः (अर्थः) शत्रवः तान् (विनशन्) नाशयतु (नः) अस्माकं (नशतं) विनश्यन्तु (नोधियः) यान्य-स्माकं कर्माणि तानि (सनियन्त) शोधयन्तु अत्र बहुलं छन्द सीखनेन सूत्रेण बहुत्वचनस्य स्थाने एकवचनम् ।

पदार्थ--(अचोदसः) स्वतन्त्रपरमात्मा जो किसीसे प्रेरणा नहीं किया जाता वह (नः) इमको (प्रधन्वन्तः)प्राप्त हो । वह प्रमात्मा (इन्दवः) सर्वैश्वय्येयुक्त है। और (सुवानासः) सर्वोत्पादक है (हरयः) द्वृष्टोंके हरण करने वाळा है (बृहत् (हवेषु) आध्यात्मिकादि तीनों प्रकारके यज्ञोंमें हमारी रक्षा करे (च) और (इपोऽरातयः) हमारे ऐश्वर्यके विनाशक (अर्थः) शत्रुओंको (विनशन) नाश करके (नः) हमको ऐश्वर्यये दे। और (नोधियः) हमारे फर्मोंको (सनिपन्त) ग्रुद्ध करे।

भावार्थ--जो लेग परमात्मपरायल होकर अपने कम्में(का शुभ-रीतिसे अनुष्ठान करते हैं, परमात्मा उनकी सदैव रक्षा करते हैं। अर्थात् वे छोग आध्यात्मिक आधिभौतिक तथा आधिदैविक तीनों प्रकार-के यज्ञोंसे अपनी तथा अपने समाजकी उन्नति करते हैं॥१॥

> प्र णों धन्वन्त्विन्दंवो मद्च्युतो धनां वा येभिरवेतो जुनीमासे । तिरो मतिस्य कस्यं चित्परिंद्युतिं वयं धनांनि विश्वधां भरेमहि ॥२॥

प्र । नः । धन्वंतु । इंदंवः । मदु उच्युतः । धना । वा । येभि । अर्घतः । जुनीमसि । तिरः । मतस्य । कस्य । चित् । परि उद्दृष्टति । वयं । धनानि । विश्वधां । भरेमहि ॥२॥

पद्र्थि:—( मदच्युतः ) आनन्द्रप्रदः ( इन्द्वः ) प्रकाश-स्वरूपः परमात्मा ( नः ) अस्माकं ( प्रधन्वन्तु ) प्रागच्छन्तु (वा) अथवा (धना) धमानि प्रद्दातु ( येभिः ) यैर्धनैः (अर्वात) बल-वच्छत्रुःसमीपं गत्वा (जुनीमिस) जयामः (कस्यचित् मर्तस्य) कस्या-पिमतुष्यस्य (तिरः) तिरस्कारं कृत्वा ( वयं ) ईश्वरोपासकः (धनानि) गोहिरण्यरूपाणि (विश्वधा) सर्वदा (भरेमिह्) न धारयामः॥ (भरेपहि) धारण न करे।।

पद्धि— ( पदच्युतः ) सबको आनन्द देने वाला परमात्मा ( इन्द्वः ) जो प्रकाश स्वरूप है वह ( नः ) इमको (प्रथन्वन्तु ) प्राप्त हो (वा) अथवा (धना)गोहिरण्यरूपधन इपको प्रदान करे (येभिः) जिन धनों से इम (अर्थता) वल वाले शत्रुओं को (जुनीमसि ) जीतें (कस्यिवत् ) किसीके (पर्तस्य) मजुष्पका (तिरः) तिरस्कार करके (परिहृतिं ) पीढा देकर (वयं ) इम लोग (धनानि ) धनोंको (विश्वधा ) सदैव

भावार्थ — पनुष्य को परमात्मा से सदैव इस मकार के बलकी याचना करनी चाहिये कि वह किसी पनुष्य को अन्याय से पीडा देकर धनका संग्रह न करे किन्तु यदि धन संग्रह की इच्छा हो तो वह अपने शतुओं को पराजय करके धनका लाभ करे।।२।।

ज्त स्वस्या अरात्या अरिहिं प ज्तान्यस्या अरोत्या वृको हि पः । धन्वन्न तृष्णा समरीत् ताँ अभि सोमं जहि पवमान दुराध्यः ॥३॥

उत । स्वस्याः । आरात्याः । अरिः । हि । सः । उत । अन्यस्याः । अरात्याः । वृकः । हि । सः । धन्वन् । न । तृष्णां । सं । अरीत् । तान् । अभि । सोमं । जृहि । पवमान । दुःऽआध्यः ॥३॥

पदार्थः --( उत ) अथवा ( स्वस्याअराखाः ) स्वस्य शत्रोः (उत ) अथवा (अन्यस्या अराखाः ) अन्यस्य शत्रोः (सः ) परमात्मा ( वृकः ) हिंसको भवति (हि) यतः (धन्वन् न तृष्णा) यथा निरुद्दक्देशतृष्णा (समरीत ) व्याप्ताति (तां ) तृष्णां (सोम ) हे परमात्मन् ! लं (अभिजिहि) नाशय (दुराध्यः ) हे इन्द्रियागोचर ! (पत्रमान) शुद्धस्लं पुंसः कामरूपां तृष्णां जिहि ॥

पद्र्यि——( उत ) अथवा ( स्वस्या अरात्याः ) अपना श्रन्त हो ( उत ) अथवा ( अन्यस्या अरात्याः ) दूसरेका श्रन्त हो दोनों पकारके श्रृन्त हों होते हैं ( हि ) क्योंकि ( सः ) नह ( हकः ) हिंसक रूप हैं (धन्वन न तृष्णा) िप पकार वाधा देने वाठी तृष्णा (सपरीत) अक्षर प्राप्त होती हैं (तानिभे ) उस तृष्णाको (सोम) हे परमात्मन् तुप ( जिहि ) नाश करों (पवमान) हे सबके पवित्र करने वाछ (दूराध्यः ) हे इन्द्रिया सोचरपरमात्मन् आप इस कामना-रूप तृष्णाका नाश करें ॥

भावार्थ — हे परमात्मन्! आप, जो दुराराध्य शत्रु हैं, अर्थात् दुःखंसे वशीभूत होने वाळें हैं जनका हनन करें यहां शत्रुसे तात्पर्य्व कामरूप शत्रुका भी है। इसी अभिपायसे गीतामें ऋष्णजीने कहा है, कि 'प्पापमानं जिहिशेनं द्वानावज्ञाननाश्चनम्' कि ज्ञान और विज्ञानको नाश करने वाळे इस पापी कामको नाश करो।। है।।

दिवि ते नाभां परमो य आंद्दे पृथिव्यास्ते रुरुहुः सानंवि क्षिपः । अद्रयस्त्वा वप्सति गोरधि त्वच्यर्प्स त्वा हस्तिर्दुदुहुर्मनीपिणः ॥श॥

त्वच्यारस्तु त्वा हस्तदुदुहुमनापणः ॥॥। दिवि । ते । नामां । परमः । यः । आऽद्दे । पृथिव्याः । ते । रुरुहुः । सानंवि । क्षिपंः । अद्रंयः । त्वा । वृष्सति । गोः । अधि । त्वचि । अपऽसु । त्वा । हस्तेः । दुदुहुः । मनीपिणंः ॥॥।

पदार्थः — ( मनीषिणः ) मेधाविनोजनाः ( त्वा ) वां (हस्तैः) ज्ञानयागकर्भयागादिसाधनैः (दुदुहुः) साक्षात्कुर्वते अथ च तेषां (अद्रयः) वित्तवृत्तयः (गोस्धित्यचि) स्वमनसि (अप्स्र)

कभिभ्यः (त्वा) भवन्तं (वष्साति) गृह्णान्ति । हे परमात्मन् !(ते) तव। (दिविनाभा) लोक-लोकान्तरस्य वन्धन रूप्युलोके (यः)

यः परुषः (आददे ) त्वां गृह्णाति स (परमः) सर्वोत्कृष्टो भवति ।

अथ च (ते) तब (पृथिव्या:) पृथ्वीलोकस्य (सानवि) उपरि भागे ( क्षिपः ) धृतः सन् ( रुरुहः ) उत्पद्यते ।

पदार्थ- (मनीषिणः) पेथावी कोग (त्वा, तुपको (इस्तै:) ज्ञानयोग कर्मयोगादि साधनों द्वारा (दुदृहु: ) साक्षात्कार करते हैं। और उनकी (अद्रयः) चित्तवात्तिमें (गोरधित्वाति) अपने मनमें (अप्स)

कम्मों के लिये (त्वा) तमको (वप्तिति) ग्रहण करतीं हैं। हे सोम! (ते) तम्हारे (दिविनाभा) लोक-लोकान्तरोंकं वन्धनरूप बलोकमें (यः) जो

प्ररुप ( आददे ) तुमकी ग्रहण करता है, वह (परमः) सर्वेत्कृष्ट होताहै । और (ते) तुम्हारे (पृथिन्या: ) पृथिवीक्षोक्षके (सानवि) उच्चित्राखरमें (क्षिप:) रक्ला हुआ ( रुरुहः) उत्पन्न होता है।।

भावार्थ-- जो लोग चित्तरात्तिनिरोधहारा परमात्माका साक्षा-

त्कार करते हैं, वे परमात्माकी विभूतिमें सर्वोपरि होकर विराजमान होते हैं ॥४॥

एवा तं इन्दो सुभवं सुपेशंसं रसं तुञ्जन्ति प्रथमा अभिश्रियः। निदंत्रिदं पवमान नि तरिष अःविस्ते शुष्मी भवतु प्रियो मर्दः ॥५॥४॥ एव । ते । इंदो । इति । सुऽभ्वं । सुऽभेश्यं । रसं । तुंजंति । प्रथमाः । अभिऽश्रियः । निदंऽनिदं । प्रयमान् । नि । तारिषः । आविः । ते । शुष्मः । भृवतु । प्रियः । मदः ॥५॥४॥

पदार्थः—(इन्दो) हे परमैश्वर्ययुक्तपरमातमन् ! (ते) तव (सुपेशसं) रूपं (सुभ्वं) सुन्दरमस्ति (अभिश्रियः) त्यदु-पासकाः (प्रथमाः) सुरूपं (रसं) आनन्दं (तुंजन्ति) गृह्णिति (पवमान) हे सर्वपवित्रकारकपरमातमन् ! (निदं निदं) प्रतिनिन्दकं भवान् (नितारिषः) विनाशयतु। पुनः (ते) तव (शुष्मः) बलं (प्रियः) यःसर्वप्रियकर्ता (मदः) आनन्ददातारितसः (आविः) प्रादुभविति॥

पद्धि—(इंदो) हें परमैश्वर्ययुक्त परमात्मन्!(त) तुम्हारा (सुपेशसं) रूप (सुप्यं) सुन्दर है। (अभिश्रियः) तुम्हारे उपासक कोग (मथमा) मुख्य (रसं) आनन्दको (तुझन्ति) म्रहण करते हैं। (पत्रमान) हे सबको पवित्र करने वाले परमात्मन्! (निदन्दि) मत्येक निन्दकको आप (नितारिपः) नाश करते हैं। और (ते) तुम्हारा (शुष्मः) यक (मियः) जो सबके प्रिय करने वाला है (मदः) और आनन्द देने वाला है, वह (आविः) मकट हो।

भावार्थ — परमात्माका आनन्द परमात्मयोगियोंके िय सदैव आह्लादक है। और दुराचारि-दुर्षोंके लिये परमात्माका बल नाशका हेतु है। इस लिये परमात्म-परायण-पुरुषोंको चाहिये कि वे सदैव परमात्माके नियमोंके पालनमें तत्पर रहें ॥५॥

> इत्येकोनाशीतितमं सूक्तं चतुर्थोवगर्धः समाप्तः । यह ७९ वां.सक्तः और ४ या वर्गः समाप्त हुना ।

अथ पश्चर्चस्याशीतितमस्य सुक्तस्य-

१-५ वसुर्भारद्वाज ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः-१, ४ जगती । २, ५ विराड्जगती । ३ निच्चजगती ॥ निषादः स्वरः ॥

अथ परमात्मन ऐश्वर्य प्रकारान्तरेण निरूप्यते ।

अब प्रमास्माके ऐश्वर्यको प्रकाशस्त्रसे निरूपण करते हैं।

सोमस्य धारा पवते नृचक्षस ऋतेनं देवान्हवते दिवस्परि । बृह्स्पते रवधेना वि दिद्युते समुद्रासो न सर्वनानि विव्यचः ॥१॥

सोर्मस्य । धारा । पुवते । चृऽवक्षसः । ऋतेनं । देवाच् । हुवते । दिवः । परि । बृहस्पतेः । रुवर्थन । वि । दिखुते । समुद्रासः । न । सर्वनानि । विव्यचुः ।१।

पद्रार्थः--( नृचक्षसः ) परमात्मन उपासकान् ( सोमस्य ) सर्वोत्पादकस्य परमेश्वरस्य ( धारा ) आमोदमयी वृष्टिः (पवते ) पुनाति । अथ च ( देवान् ) विद्वज्जनान् ( ऋतेन ) सत्येन (दिवस्परि ) परितः ( पवते ) परमात्मा पवित्रयति ( वृहस्पतेः ) वाक्पतिं विद्वांसं जगदीश्वरः ( स्वथेन ) शब्दद्वारा पुनाति ( न ) यथा ( समुद्रासः ) अन्तरिक्षलोकाः ( सवनानि ) यज्ञानां (विञ्यचुः) विस्तारं कुर्वन्ति । तथा शाब्दिका विद्यांसः परमात्मन ऐश्वर्थ तन्त्रते ॥

पद्धि—( त्रचक्षमः ) परमात्माके बपासक लागोंके लिये (सो-मस्य) सर्वोत्पादक परमात्माकी (धारा ) आनन्दमयदृष्टि (पवते ) पवित्र करती है। और (देवान् ) विद्वान् छोगोंको (ऋतेन ) शास्त्रीय सत्यद्वारा (दिवस्परि ) सब ओरसे (पवते ) परमात्मा पवित्र करता है। (बृहस्प तेः) वाणियोंके पति विद्वान् हो परमात्मा (स्वयेन ) शन्दसे पित्र करता है। (न) जिस प्रकार (समुद्रासः ) अन्तरिक्ष लॉक (सवनानि) यज्ञोंका (वित्रचुः ) विस्तार करते हैं, इसी प्रकार श्रुब्द विद्याके वेत्ता विद्वान् परमात्माके ऐत्वर्ण्यका विस्तार करते हैं।

भावार्थ — पतुष्यको चाहिये कि मथम शब्द ब्रह्मका ज्ञातावने, फिरमुख्य ब्रह्मका ज्ञाता बनाकर छोगोंको सद्यदेश दें ॥१॥

> यं त्वां वाजित्रुष्ट्या अभ्यन्ष्यतायोहतं योनिमा रेहिसि द्युमान् । मुघोनामार्युः प्रतिरन्महि श्रव इन्द्रीय सोम पवसे वृषा मद्देः ॥स

यं । त्वा । वाजिन् । अब्न्याः । अभि । अन्यत । अयंः ऽहतं । योनिं । आ । रोहसि । द्युऽमान् । मृघोनां । आयुः । प्रऽतिरन् । महिं । अवंः । इंद्रांय । सोम । प्रवसे । सृषां । मदंः ॥शोः

पदार्थः—(सें।म) हे जगद्रक्षकपरमात्मन्! भवान् (म-घोनां) उपासकानां (आयुः) जीवनं (प्रतिरन्) वर्द्धयित अथ च (इंद्राय) कर्मयोगिने (महिश्रवः) बलप्रदाताचास्ति । तथा (मदः) सकलजनाह्नाद्कोस्ति । अथ च (वृषा) कामना वर्षकस्त्वम् (पवसे) पुनासि । हे चराचरजगदुत्पाद्कपरमेश्वर ! (वाजिन्) हेबलस्वरूप परमात्मन् ! (लां) यं भवन्तं (अष्ट्याः) प्रकृत्याद्यविनाशिन्यः शक्तयः (अभ्यनुषत) विभूषयन्ति । तथा (अयोहतं) त्वं हिरण्मयं (योनिं) स्थानं (आरोहिस ) व्यामोपि । अथ ( द्युमान् ) सर्वप्रकाशकोसि ।

पद्धि—(सोम) हे परमात्मन् ! आप (मयोनां) उपासकोंकी (आयुः) आयुके (मितन्न) बढ़ाने बाळे हैं। और (इन्द्राय) कम्पेयोगीके किये (मिहिश्वः) बढ़ वळके देने वाळे हैं। (मदः) सबके आह्वादक हैं और (खुपा) सब कामनाओंकी दृष्टि करने वाळे हैं। और (पनसे) पित्र करने हैं। हे परमात्मन्!(वाजिन्) हे वळस्वरूप!(यंत्वा) जिस आपको (अध्न्याः) मकुत्यादि अतिनांशी शक्तियें (अभ्यन्यत्) विभूपित करतीं हैं। (अयोहनं) आप हिरण्यमय (योनिं) स्थानको (आरोहिस) व्याप्त किये हुए हैं। और (द्युमान्) मकाशस्वरूप हैं।

भावार्थ—-परमात्मा इस हिरण्यमय प्रकृति-रूपी-ज्योति का अधि-करण है। वार्यो कहा, कि इस हिरण्यमयमक्कृतिने उसके स्वरूपको आच्छादन किया है। इसी अभिपायसे उपनिषद्में कहा है, कि 'हिरण्यमयेन पात्रेण सत्यास्यापिहितं सुखम्' कि ढिरण्यमय-पात्र-से परमात्मा का स्वरूप ढका हुआ है।।२।।

> एन्द्रस्य कुक्षा पवते मुदिन्तम् ऊर्ज वसानः श्रवंसे समङ्गलः । प्रत्यङ् स विश्वा भुवनाभि पाथे कीळन्हारिरत्यः स्यन्दते वृषां ॥३॥

आ । इंद्रस्य । कुक्षा । पुवते । मृदिन्ऽतंगः । ऊर्जं । वसानः । श्रवंसे । सुऽमंगलः । मृत्यङ् । सः । विश्वां । भुवना । आभि । पुप्रथे । क्रीलंन् । हरिः । अत्यंः । स्यंद्ते । वृषां ॥३॥

पदार्थः — ( श्रवसे ) सर्वोत्कृष्टबलाय ( सुमङ्गलः ) मङ्गल रूपोस्ति । ( ऊर्ज वसानः ) तथा सर्वेषां जीवनाधारो भूला विराजमानोस्ति । तथा ( मिदन्तमः ) सकलामोददा-यकोस्ति । ( इन्द्रस्य ) कर्मयोगिनः ( कुक्षा ) अन्तःकरणं ( पवते ) पुनाति ( सः ) असौ परमात्मा ( प्रत्यङ् ) सर्व-व्यापकोस्ति । अथच ( विश्वा सुवना ) सकल लोकलोकान्त-राणि ( अमिपप्रथे ) निर्मिमीते । ( हरिः ) सोऽनन्तवल युक्तः परमात्मा ( कीलन् ) कीड़ा कुर्वन् तथा ( अत्यः ) सर्वत्र व्याप्नुवन् अथ च ( वृषा ) आनन्दं ददन् ( स्यन्दते ) स्वर्काय-व्यापकताशक्ता सर्वत्र परिपूर्णोस्ति ॥

पदार्थ——( अवसे ) सर्वोपरि षष्ठके लिये ( सुपंगलः ) मंगल- रूप है। ( ऊर्न वसानः ) सबका पाणाधार होकर विराजमान हो रहा है। ( मिदन्तमः ) सबका आनन्द कारक है ( इद्रस्य ) कर्पयोगीके कि किसा) अन्तःकरणमें ( पवते ) पवित्रता मदान करता है ( सः ) वह ( मत्यक् ) सर्वव्यापक है। और (विश्वा भुनना ) सम्पूर्ण लोक-लोका-नर्तोको ( अभिपप्रथे ) रचता है। (हरिः ) वह अनन्तवलयुक्त (किल्म्) की हा करता हुआ और ( अत्यः ) सर्वव्यापक होकर और ( हवा ) आनन्दका वर्षक होकर (स्यन्दते ) अपनी व्यापक शक्ति द्वारा सर्वत्र परिपूर्ण हो रहा है।।

तं त्वां देवेभ्यो मधुमत्तमं नरः सुद्दसंघारं दुहते दश क्षिपः । नृभिः सोम् प्रच्युतो प्रावंभिः

सुतोविश्वांन्देवाँ आ पंवस्वा सहस्रजित् ॥४॥ तं । त्वा । देवेभ्यः । मधुंमत्ऽतमं । नरः । सहस्रंऽधारं । दुह्ते । दर्श । क्षिपः । चुऽभिः । सोम् । प्रऽच्युंतः । ग्रावंऽभिः । सुतः । विश्वांच् । देवाच् । आ । प्वस्व । सहस्रऽजित् ॥४॥

पदार्थः—(देवेभ्यः) विद्वज्ञाः (मधुमत्तमं) अत्यन्ता-नन्ददं तथा (सहस्रघारं) विविधानन्दवर्षकं (ते लां) पूर्वोक्तं भवन्तं (नरः) ऋलिगादयः (दुहते) दुहन्ति । अथ च (दशिक्षपः) कर्मेन्द्रियज्ञांनिन्द्रयाणां दशानां (ग्राविधः) शाक्तिभिः (स्रुतः) सिद्धः (सोम) हे परमात्मन् ! भवान् (नृभिः मनुष्येः साक्षात्कियते । (सहस्रजित् ) हे अनेकाने-कासुगैशक्तिनाशकपरमात्मन् ! लम् (विश्वान् देवान् ) आखिला निवद्वषः (आपवस्त्र ) पुनीहि ॥

पद्धि— देवेभ्यः) विद्वानोंके लिये (मधुमस्तनमं) अत्यन्त आनन्दकेपदाता (तंत्वा) पूर्वोक्त तुमको (नरः) ऋत्विगादि छोग (दुइते) दुइते हैं। और (दब क्षियः) पांच कर्षेन्द्रिय और पांच ज्ञानेन्द्रियोंकी (ग्राविभः) शक्तियोंसे (स्तः) मिद्ध किये हुए (सोम) हे परमान्मन्। आप (तृभिः) मनुष्योंसे साक्षात्कार किये जाते हैं। सह- स्नजित् ) अनन्त प्रकारकी आसुरीय भाक्तियोंको तिरस्कृत करने वाळे आप (विश्वान् देवान् ) सम्पूर्ण विद्वानोंको ( आपवस्व <sup>)</sup> पवित्र करें ।

भावार्थ--जो लोग परमात्माका साक्षात्कार करते हैं, परमात्मा बन्हें अवस्य पवित्र करते हैं ॥४॥

> तं त्वां हृस्तिन्। मधुमन्तमृद्रिन भिर्दुहन्त्यप्सु वृष्भं दश क्षिपः। इन्द्रं सोम मादयुन्देव्यं जनुं सिन्धेरिरवोर्मिः पर्वमानो अर्थस ॥५॥५॥

तं । त्वा । हस्तिनः । मर्धुऽमंतं । अद्रिंऽभिः । दुहंति । अप्ऽसु । वृष्भं । दर्शः । क्षिपः । इंद्रं । सोम् । मादयन् । दैव्यं । जनं । सिंधीःऽइव । ऊर्मिः । पर्वमानः । अर्थसि ॥

पदार्थः -- (तं ला) प्रागुक्तगुणसम्पन्नं लां (वृषभं)
कामनावर्षकं परमात्मानं (दशक्षिपः) दशसंख्याकाः प्राणाः
(अद्रिभिः) स्वशक्तिः (इस्तिनः) स्वच्छतापूर्वकं (अप्सु)
कर्माविषये (दुहान्ति) दुह्ते ! (सोम) हे परमात्मन् (इन्द्रं
दैव्यं जनं) दिव्यगुणसम्पन्नं कर्मयोगिनं (मादयन् आन-)

न्दयन् ( सिन्धोरिवोर्मिः ) समुद्रवीचिरिव ( पवमानः ) पवित्र-यनत्वमर्षसि प्राप्तो अवसि ॥

यन्त्वमषास भाता **म**वास ॥

पदार्थ— (तंस्वा) पूर्वोक्त गुणसम्पन्न भापको जो ( दृषभं ) जो सब कामनाओं की दृष्टि करता है ( अदिभिः ) अपनी शक्तियों से ( दशक्षिपः ) दशमाण / हास्तिनः ) स्वच्छता युक्त ( अप्तु ) कर्म्भविषयक (दृहंति ) दृहते हैं परमात्मन् ! (इन्द्रं दैव्यं जनं ) दिव्यगुणसम्पन्न कर्म्म योगीको (मादयन् ) आनन्द देते हुए (सिंपोरिबोर्मिः) सम्रद्रकी छहरोंके समान (पवमानः ) पवित्र करते हुए ( अपीसे ) प्राप्त होते हैं।

भावार्थ--जो पुरुष कर्म्भयोग वा झानयोगद्वारा अपने आपको परमात्माकी कृपाका पात्र बनाते हैं, परमात्मा उन्हें सिन्धुकी छहरीं के समान अपने आनन्द-रूपी-वारिसे सिश्चित करता है ॥५॥

> इत्यशितितमं सूक्तं पश्चमो वर्गश्च समाप्तः । यह अस्सीवाँ सूक्त और पाचवाँ वर्ग समाप्त हुआ।।

अथ पञ्चर्चस्या एकाशीतितमस्य सुक्तस्य-

१-५ वसुर्भारद्वाज ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः-१,३ निचृज्जगती । ४ जगती । ५ निचृत्त्रिष्द्रप् ॥ स्वरः १-४

चित्रिष्टुप् ॥ स्वरः १–४ निषादः । ५ धैवतः ॥

अथेश्वरज्ञानाधिकारिणो निरूप्यन्ते ।

अब ईश्वरके ज्ञानके अधिकारियोंका निरूपण करते हैं। प्र सोर्भस्य पर्वमानस्योर्मय

इन्द्रंस्य यन्ति ज्ठरं सुवेशंसः। दश्ग यदीमुत्रीता यशसा गर्वा

प्र । सोमंस्य । पर्वमानस्य । ऊर्मयः । यृति । जुठरं । सुऽपे-श्रंसः । दुष्ता । यत् । ईं । उत्तऽनीताऽ यशसां । गर्वां । दानार्य । ग्रुरं । उत्तऽअमैदिषुः । सुताः ॥१॥

पदार्थः --( पवनानस्य ) सर्वपावकस्य ( सोमस्य ) पर-मेश्वरज्ञानस्य ( ऊर्मयः वीचयः ( इन्द्रस्य ) ज्ञानयोगिनः (जठरं) अन्तःकरणं (प्रयन्ति ) प्राप्नुवन्ति । या वीचयः ( सुपेशसः ) सुन्दगः सन्ति । ( गवां ) इन्द्रियाणां (दानाय ) सुज्ञानदानाय ( दष्ना यदीमुजीताः ) सहायकसंस्कारद्वारा ( यशसा ) बलेन ( उदमंदिपुः ) मोदे (सुताः ) संस्कृताः (शूरं ) बीरं कर्मयोगिनं पदीसं कुर्वन्ति ॥

पद्र्शि——(पवमानस्य) सबको पिवत्र करने वाळे (सोमस्य) परमात्माके ज्ञानकी (ऊर्षयः) छहरें (इन्द्रस्य (ज्ञानयोगीके) (जबरं) अन्तःकरणको (पयन्ति) प्राप्त होती हैं। जो छहरें (स्पेशसः) सुन्दर हैं और (गवां) इन्द्रियों के (दानाय) सुन्दर ज्ञान देने के छिये (दहना यदी- सुन्नीताः) सहायक-संस्कार द्वारा (यशसा) वळसे (जदमंदियुः) आनम्द्र में (सुनाः) संस्कार किये हुए (सूरं) श्रुप्तीर कर्म्ण्योगीको प्रदीप्त करतीं हैं।

भावार्थ---परमात्माके सद्पदेश ज्ञानयोगीको पत्रित्र करने हैं। और उसके उत्साहको पतिदिन बढाते हैं॥१॥

> अच्छा हि सोमः कुलशाँ असि<sup>ष्</sup>यद्दत्यो न वोळ्हां र्<u>य</u>ुवेर्तानेर्वृपा ।

## अर्था देवानांमुभर्यस्य जन्मेनो विद्राँ अंश्रोत्यमुतं इतश्च यत् ॥२॥

अच्छ । हि । सोमंः । कुलशान् । आसिस्यदत् । असंः । न । बोळ्हां । रुष्ठुर्ध्वर्तनिः । बृषां । अथं । देवानां । उभ-यस्य । जन्मनः । विद्वान् । अश्वोति । अमुतंः इतः। च यत्॥ २॥

पदार्थः—(देवानां ) कर्मयोगि-विज्ञानयोगिनोः (उभयस्य) ह्रयोः ( जन्मनः ) ज्ञानकर्मणोः ( विद्वान् ) ज्ञाता ( सोमः ) सौम्यस्मभावः परमात्मा ( कलशान् ) तदन्तः करणानि ( अलः ) शीघ्रगा ( वोल्हा न ) विद्युदिव ( अच्छा सिस्यन्दत् ) सम्यक् सिञ्चनं करोति । स परमेश्वरः ( रघुवर्तनिः ) सूक्ष्मादिष सूक्ष्मतरोसित । अथ च लृषा) सर्वोभीष्टदायकेस्ति योजन्मनि (अमुतः) इहजन्मनि तन्महत्वं विज्ञानाति स पुरुषः (अश्वोति ) ब्रह्मानन्दं मुनाक्ति । ( अथ च यत् ) योद्यानन्दः ( इतः ) अमुष्मात् ज्ञानयोगात लभ्यते स खलु नान्यसाधनेन प्राप्यते जनैः ॥

पद्धि——( देवानां ) कर्मपोगी और विज्ञानयोगी आदि जो विदान हैं, उनके (उभयस्य) दोनों (जन्मनः) ज्ञान और कर्म्मको (विदान नानता हुआ ( सोम) सौन्यस्वभाव परमात्मा (कळशान्) उनके अन्तः करणोंको ( अत्यः ) अतिशीष्ठगामी सोल्हा ) विद्युतके ( न ) समान ( अच्छा सिस्यन्दत् ) भिल्भांति सिञ्चन करता है । वह परमात्मा ( रघु-वर्तनः ) शृक्षमे शृक्षम है । और ( हुमा ) सब कामनाओंका पदाता है जो पुरुष ( अमृतः ) इसी जन्में ( उसके महत्वको जान छेता है, वह अक्षोति ) ब्रह्मानन्दको भोगता है । ( च ) और ( यत् ) जो आनन्द ( इतः ) इसी जानयोगमे मिळता है अन्य किसी साधनसे नहीं ।

भावार्थ--- मनुष्यको उमातिके लिये इस लोकमें ज्ञान और कर्म दो ही साधन हैं। इस लिये मनुष्यको चाहिये कि, वह इन दोनों मार्गीका अवलम्बन करे ॥१॥

> आ नंः सोम् पर्वमानः किरा वस्विन्दो भवं मुघवा रार्घसो मुहः। शिक्षां वयोधो वसंवे सु चेतुना मा नो गर्यमारे अस्मत्परां सिचः॥३॥

आ । नः । सोम् । पर्वमानः । किर् । वस्तुं । इंदो इति । भवां । मुघऽवां । रार्घसः । मुहः । शिक्षां । वृषःऽधः । वसेवे सु । चेतुनां । मा । नः । गयां । आरे । अस्मान् । परो । सिच ।

पवितास्ति । ( इंन्दो ) हे सर्वप्रकाशक ! लम् ( नः ) अस्मान् ( वसु ) सर्वाविधं धनं ( आकिर ) देहि । ( मघवा ) सर्वधन स्वाम्यसि । अतोमह्यं ( महोराधसः ) उत्ऋष्टधनस्य ( भव )

पदार्थः — ( सोम ) हे परमात्मन् ! भवान् ( पवमानः )

स्वाम्यासं । अतामहा ( महाराधसः ) उत्कृष्टधनस्य ( भव ) प्रदाता भव । हे परमेश्वर ! त्वं महां ( मुचेतुना ) स्वीयपित्र ज्ञानेन ( शिक्ष ) शिक्षय । अथ च ( वयोधः ) त्वं सर्वेश्वर्य

धारकोसि (वस्त्रे) ऐश्वर्ययोग्याय ममैश्वर्यदेहि । अथ च (गयं) धनं (अस्मादारे) मत्सकाशात (मापरासिचः) मान्यत्रकुरु ।

पद्धि——(सोम) हे परमात्मन्! (पनमानः) आप सनको पनित्र करने वाछे हैं।(इन्दो) हे सर्वश्रकाश्चकः! आप (नः) हमको (नस्र) सन मकारके धनको (आकिर) दें।(मधनः) आप सन ऐश्वर्य के स्वामी हैं। इस किये इमारे (महो राधसः) अत्यन्त धनको (भव) प्रदाता वर्ने रहें परमात्मन ! आप इमको अपने (सुचेतुना) पवित्रज्ञानमें (श्रीक्ष) शिक्षा दें। और (त्रयोध) आप सब मकारके ऐक्टरींको धारण करने बाक्रे हैं। (वसवे) ऐक्यकें पात्र मेरे लिये आप ऐक्यमें पदान करें। और (त्रयोध) धनको (अस्मदारे) इमसे (मापरासिचः) मत दर करें।

भावार्ध--ईश्वरोपासकों को घाहिये, कि ईश्वरकी प्राप्तिके हैत ईश्वरके परम ऐश्वर्यका कदापि त्याग न करें। और ईश्वरसे भी सदा यही प्रार्थना करें कि है परमंश्वर ! आप हमको ऐश्वर्यसे कदापि वियुक्त न करें।।।।

> आ नः पूषा पवमानः सुरातयो मित्रो गच्छन्तु वरुणः मजोषंसः । बृह्स्पतिर्मुरुतो वायुराश्वना त्वष्टां सविता सुयमा सर्रस्वती ॥॥॥

आ। नः । पूषा । पर्वमानः । सुऽरातयः । मित्रः । गुच्छंतु । वर्रुणः । सऽजोपंसः । बृहस्पतिः । मुरुतः । बायुः । अश्विनां । त्वष्टां । सविता । सुऽयमां । सरंस्वती ॥

पदार्थः -- हे परमात्मन् ! (नः) अस्मान् (पूषा) धर्मोपदेशेन पुष्टिकारकोविद्वान् (पवमानः) पथ्यापथ्यमुक्ला पवित्रकारकोमनीषी (सुरातयः) दानशीलः (मित्रः) सर्विप्रयः (वरुणः) सर्ववशकारकः (बृहस्पतिः) वाक्पतिः (महतः) ज्ञानयोगी (वायुः) कर्मयोगी (अश्विना) कर्मयोगिज्ञानयोगिना- सुभावि (लष्टा) कार्यकरणे समर्थौ (सविता) उत्तमोत्तम-

पदार्थ निर्मातारी । (ध्रुयमा) सर्वनियामको (सरस्वती) ज्ञान-भृषको विद्वांसी (भागच्छन्तु) प्राप्तुतः छान्दसलात् "व्यत्ययेन द्विवचन स्थाने बहुबचनम् "॥

पद्यश्र—हे परमात्मन् ! (नः) इमको (पूषा) धम्मोंपदेश द्वारा पुष्टि करने वाळा विद्वान् (पदमानः) पथ्यापत्थ्य वताकर पवित्र करने वाळा विद्वान् (पदमानः) पथ्यापत्थ्य वताकर पवित्र करने वाळा विद्वान् (सुरातयः) दानश्री छविद्वान् (पित्रः) सवसे मेत्री करने वाळा विद्वान् (बृहरपतिः) वाणि-योंके पति (प्रकतः) ज्ञानयोगी (वायुः) कम्मेयोगी (अश्विना) कम्मे और ज्ञानयोगी दोनों (त्वष्टा) कार्य्य करनेमें समर्थ विद्वान् (सविता) जन्मोत्तमपदार्थोका निर्मात विद्वान् (स्वमा) सवको नियममें रखनेवाळा विद्वान् (सरस्वती) ज्ञानको सर्वोपिर भूषणरूपसे धारण करने वाळा विद्वान् ये सब पूर्वोक्त विद्वान् (नः) इमको (आगच्छन्तु) मासु हो।

भावार्थ — परमात्मा वपदेश करता है, कि हे मनुष्यो ! तुम सामानिकउन्नतिके किये पूर्वों कि विद्वानों का संग्रह करो । ताकि तुम सव विद्याओं में नियुण होकर संसारमें अभ्युदयशाकी वनों ॥४॥

> षुभे द्यावा पृथिवी विश्वमिन्वे अर्थमा देवो अदितिर्विधाता । भगो चशसं पुर्वर्नन्तरिक्षं विश्वे देवाः पर्वमानञ्जुषन्त ॥५॥६॥

जुभे इति । द्यावापृथिवी इति । विश्वामिन्वे इति । विश्वंऽहुन्वे । अर्यमा । देवः । अदितिः । विऽधाता । भर्गः । चृऽशंसः । उरु । अतिरिक्षं । विश्वे । देवाः । पर्वमानं । जु्षेत् ॥५॥ पदार्थः—( पवमानं ) सर्ववावकं परमात्मानं ( उभे द्यावा पृथिवी ) द्यावि द्युलोक-पृथ्वीलोकौ (विश्विमिन्वे ) यौ विस्तार रुपेण व्यासौ वर्तेते । ( अर्थमादेवः ) तथा न्यायकारिणो राजानः (अदितिः) तथा अज्ञानखण्डनकर्त्तारो विद्वाँसः विधाता) अखिलक्ष्विमिनीतारः ( भगः ) ऐश्वर्यवन्तः ( नृशंसः ) पदार्थगुण-वर्णकाः ( उर्वन्तरिक्षं ) अन्तिरिक्षविद्यावेत्तारः ( विश्वे देवाः ) इमे सर्वे देवाः ( जुपन्त ) सेवन्ते ॥

पदार्थ— (पदमाने) सबको पितत्र करने वाले परमात्माको (जभे द्यावा पृथिवी) पृथिवी लोक और धुलोक (विश्वमिन्वे) जो विस्तृत रूपसे व्याप्त हैं (अर्थमादेवः) और न्याय करने वाला राजा (अदितिः) अज्ञानका खण्डन करने वाला विद्वान् (विधाता) सब नियमों का विधान करने वाला (भगः) ऐश्वर्यसम्पन्न (तृशंसः) पदार्थों के गुणों का वर्णन करने वाला ( धर्वन्तिस्तं) अन्तिरक्षकी विश्वाल विद्याको जानने वाला ( विश्वे देवाः) ये सब देव ( जुपन्त) सेवन करते हैं।

भावार्थ--परमात्माकी विभूति बुळोक पृथिवीळोक अन्तरिक्ष ळोक ये सब ळोक-ळोकान्तर हैं! और इन सब ळोकळाकान्तरोंके ज्ञाता विद्वान भी परमात्मा की विभूति हैं॥५॥

इत्येकाशीतितमं सूक्तं षण्ठो वर्गश्च समाप्तः।

यह ८१वां स्क औ ६वां वर्ग समाप्त हुआ।

अथ पञ्चर्चस्य द्वाशीतितमस्य-

१-५ वसुर्भारद्वाज् ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥

छन्दः-१, ४ विराङ्जगती । २ निचुजगती । ३ जगती । ५ त्रिष्टुष् ॥ स्वरः-१-४

निपादः ५ धैवतः॥ असांवि सोमी अरुपो वृपा हरी

राजेंव दुस्मो अमि गा अंचिकदत्।

पुनानो वारं पर्यत्यव्ययं स्युनो

न योनिं घृतवंन्तमासदंम् ॥ १ ॥

असांवि । सोमः । अरुपः । चृपा । हरिः । राजांऽइव ।

द्साः । अभि । गाः । आचिक्रद्त् । पुनानः । वारं । परि ।

पृति । अव्ययं । स्येनः । न । योनि । घृतः वैत । आऽसदै । पृदार्थः -- ( सोनः ) यः सर्वोत्पादकः परमात्मा ( अरुपः )

प्रकाशस्त्रप्रः ( वृषा ) सद्गुणानां वृष्टिकर्ता ( हरिः ) पाप-

नाशकश्चास्ति । स ( राजेव ) राजतुल्यः ( दस्मः ) दर्श-नीयोऽस्ति । स च ( गाः ) लोकलोकान्तराणाञ्चतुर्दिक्षु ( अभि

अचिकदत् ) शब्दायमानो भवति । स (वारं ) वर्णीयपुरुषं यो दृढभक्तोऽस्ति तं (पुनानः ) पवित्रयन् (पर्य्येति ) प्राप्नोति

( न ) येन प्रकारेण ( इयेनः ) विद्युत् ( घृतवन्तं ) स्नहवन्तं ( आसदं ) स्थानानां ( योनिं ) समाश्चित्यं प्राप्नाति । एवमुक्त-

( आसदं ) स्थानानां ( योनि ) समाश्चित्य प्राप्नाति । एवसुर गुणयुक्तः परमात्मा [ असावि ] निर्म्ममे ॥ पदार्थ-(सोमः) जो सर्वात्पादक (अरुपः) प्रकाश खरूप ( द्या) सद्गुणोंकी दृष्टि करने वाळा (हिरः) पापोंके हरण करने वाळा है, वह र राजेव ) राजाके समान (दस्मः) दर्शनीय है। और वह (गः) पृथिव्यादि लोकलोकान्तरों के चारो ओर (अभि अचिक्रदत्) शब्दायमान हो रहा है। वह (वारं) वर्णीयपुरुपको जो (अव्ययं) हहभक्त है उसको (प्रनानः) पवित्र करना हुआ (पर्योति) प्राप्त होता है। (न) जिसमकार (इयेनः) विद्युत् (धृतवन्तं) स्त्रेहवाले (आसदं) स्थानोंको (योनिं) आध्यार वताकर प्राप्त होता है। हमी प्रकार उक्तगुणवाला परमात्माने (अस्मार्थ) इस ब्रह्माण्डको उत्पक्त किया।

भावार्थ — "सुते चराचरं जगिदिति सोमः" जो इस चराचर व्रह्माण्डको उत्पन्न करता है उसका नाम सोम है। यह शब्द पृङ् पाणि गर्भविमोचनेस सिद्ध होता है। और उसी घातुसे असावियत् प्रयोग है। जिसके अर्थ किसी वस्तुको उत्पन्न करनेके हैं। और सायणाचार्य्यने जो उसके अर्थ सोमके क्टंजानेके किये हैं वह कदापि ठीक नहीं हो सकते क्योंकि सोम तो यहाँ कत्ती है कर्म नहीं। और यदि कोई यह कहे कि यहाँ कर्ममें मत्यय है तो सोममें तृतीया क्यों नहीं तो इसका उत्तर यह है कि यह वैदिक प्रयोग है।।१॥

कृविर्वे धस्या पर्येषि माहिन्मत्यो न मृष्टो अभि वार्जमपेसि । अपसेर्घन्डरिता सोम मृलय घृतं वसानुः परि यासि निर्णिजम् ॥२॥

कविः । वेधस्या । परि । एपि । माहिनं । अत्यः । न । मृष्टः । अभि । वाजं । अर्षासे । अपुऽसेधंन् । दुःऽइता । सोम् । मृल्य । घृतं । वसानः । परि । यासि । निःऽनिजं ॥२॥ पदार्थः — हे परमात्मन् ! (वेषस्या) उपदेष्ट्वमिन्छया भवान् (माहिनं) महापुरुषान् (पर्येषि) प्राप्नोति अथच त्वम् (अत्यो, न) अतिगत्वरपदार्थ इव (अभिवाज) मदाध्यात्मिक यज्ञं (अन्यपंति) प्राप्नोषि । त्वं (कविः) सर्वज्ञोमि (मृष्टः) तथा शुद्धस्वरूपोसि ! (दुरिता) मदीयदुष्कृतानि अपसेथन् विदुरं कृत्वा (सोम) हे परमात्मन् ! (मृल्य) मां मुखय अथ च (घृतं वसानः) प्रेमभावमुत्पादयन् (निर्निजं) परित्रताम् (परियासि) उत्पादयसि ॥

पद्धि—हे परमात्मन् ! (बेथस्या) उपदेश करनेकी इच्छासे आप (माहिनं) महापुरुषोंको (पर्येषि) माप्त होतेहो । और आप (अत्यः) अत्यन्तगतिशील पदार्थके (न) समान (अभिवाजं) हमारे अध्यात्भिक यज्ञको (अभ्यषित) माप्त होते हैं । आप (किबः) सर्वेज्ञ हैं (मृष्टः) छुद्ध-स्वरूप हैं (हुरिता) हमारे पंपिंको (आपसेधन्) द्र करके (सोम) हे सोम ! (मृलय) आप हमको सुख दें । और (घृतं वसानः) मेमभावको उत्पन्न करते हुए (निर्निजं) पवित्रताको (परियासि) उत्पन्न करें ।

भावार्थ — इस मन्त्रमें सर्वन्न परमात्मासे यह पार्थना है कि हे परमात्मन ! आप इमको शुद्ध करें । और सबमकारके सुख मदान करें । यहाँ सोमके छिये कि ने शब्द आया है । सायणके मतमें यहां सोमछता को ही किन्च सर्वन्न कथन किया गया है । वास्सवमें वेदों में किन शब्द जड़के छिये कहीं भी नहीं आता । इतनाही नहीं किन्तु "किविभैनीषी, परिभू: स्वयम् या ४०८ इत्यादि वाक्यों में किन शब्द परमात्माके छिये आया है इसमकार उक्त मन्त्रमें किन शब्द परमात्माका ग्रहण करना चाहिये जड़ सोमका नहीं ॥ २ ॥

पुर्जन्यः पिता मंहिषस्यं पूर्णिनो नामां पृत्रिज्या गिरिषु क्षयं देधे । स्वसार आपो अभि गा उतासरन्त्सं ग्रावभिर्नसते वीते अध्वरे ॥३॥

पुर्जन्यः । पिता । मुहिषस्यं । पुर्णिनः । नाभां । पृथिव्याः । गिरिषुं । क्षयं । दुषे । स्वसारः । आपः । अभि । गाः । उत्त । असुरुन् । सं । प्रावंजभः । नुसुते । वीते । अध्वरे ॥३॥

पदार्थः—(विते अध्वरे) पवित्रेषु यज्ञेषु (ग्राविभः) रक्षया भवान् (नसते) प्राप्तो भवति (उत्) अथ च (गाः) पृथिव्यादि लोकलोकान्तरेषु (अभिसरन्) गच्छन् (आपः) सर्वव्यापको भवान् (स्वसारः) स्वयं गातिशीलः सन् विराजमानो भवति । कथं भृतो भवान् (पर्जन्यः) सर्वतपैकोस्ति अथ च (पिता) सर्वरक्षकोस्ति । तथा (मिह्यस्य पर्णिनः) महागतिशील-पदार्थानां नियन्तास्ति अथच (पृथिव्या, नाभा) पृथिव्यादिलो-कलोकान्तराणां केन्द्रोभूत्वा (गिरिषु) सकलपदार्थेषु (क्षयं द्धे) रक्षामुत्पाद्यति ॥

पद्र्थि—(बीते अध्वरे) पवित्र यहाँ में (ग्राविभः) रक्षासे आप (नसते) माप्त होते हैं। और (जत) और (गाः) पृथिव्यादि लोक लोकान्तरों में (अभिसरन्) गति करते हुए। (आपः) सर्वव्यापक आप (स्वसारः) स्वयंगतिशील होकर विराजमान होते हैं। आप कैसे हैं (पर्जन्यः) सबके तर्पक हैं और (पिता) सबके रक्षक हैं और (माहेषस्य पर्णिनः) बढ़ेसे बड़े गतिशीलपदार्थों के नियन्ता हैं और (पृथिव्या, नामा) पृथिव्यादि लोक लोकान्तरों के केन्द्र होकर (गिरिषु) सब पदार्थों में (क्षयं द्धे) रक्षा-को उत्यक्त करते हैं।

भावार्थ — परमात्मा इस चराचर ब्रह्मा॰डका उत्पादक है। और पर्जन्यके समान सबका तृतिकारक है। उसीपरमात्मासे सब प्रकारकी शानित रक्षा उत्पन्न होती है॥ ३॥

अथ परमात्माशीलम्पदिशाति ।

अब परमात्मा सदाचारका उपदेश करता है।

जायेव पत्याविध शेवं मंहसे पत्रांया गर्भ शृणुहि ब्रवीमिते । अन्तर्वाणींषु प्र चंरा सु

जीवसेंऽनिन्द्यो बुजने सोम जागृहि ॥४॥ जायाऽईव । पत्यो । अधि । द्येव । मृह्मे । पत्रायाः । गुर्भ । शृणुहि । ब्रवीमि । ते । अंतः । वाणीषु । प्र । चुरु । सु । जीवसे । अनिन्दाः । बुजने । सोम् । जागृहि ॥४॥

पदार्थः—(गर्भ) गृह्णातीति गर्भः, हे सद्गुणग्राहिन् जीवात्मन् ! (ते) लां (बवीमि) कथयामि । त्वं (शृणुहि) शृणु (पज्ञायाः) यथा पृथिव्याः (पत्यो, अधि) पर्जन्यरूपपत्यो अतिप्रीतिर्भवति । (जायाइव) यथा साध्वी स्त्री स्वपति प्रीणयति तथा सर्वाभिः स्त्रीभिः कर्तव्यम् एवं कृते (शेव मंहसे) प्रत्यधि-कारिभ्यः सुखप्राप्तिर्भवति । (अनिन्द्यः) सर्वदोषपरित्रक्तः (वृजने) स्त्रत्थेषु सावधानी भूय (सोम) हे सौम्यस्त्रभाव जीवात्मन् ! (जागृहि) जागृहि । अथ च (अन्तर्वाणिषु) विद्यारूपवाणीषु ( प्रचरासु ) सर्वत्रव्यासासु ( जीवसे ) खजीवनाय ( प्रचर ) प्रकर्षेण जागृहि ॥

पद्धि——(गर्भ) हे गर्भ! ग्रह्मातीति गर्भ हे सद्गुणोंके ग्रहण-करने वाले जीवात्मन्! (ते) तुमको (अवीमि) में कहता हूँ कि (शृणुहि) तुम सुनो। (पज्ञायाः) जिसमकार पृथिवीकी (पत्यो, अधि) पर्जन्यरूप पतिमं अत्यन्त गीति होती हैं (जाया इव) जैसे कि सद्दाचारिणी स्त्रीकी अपने पतिमं गीति होती हैं। वैसेही सद क्षियोंको अपने र पतियोंमें गीति करनी चाहिए। ऐसा करने पर (मंहसे) अत्येक अधिकारीके लिये मुखकी गांधि होती है। (अनिन्धः) सब दोषोंसे दूर होकर (हजने) अपने लक्ष्यों सावधान होकर (सोम) हे सोमस्वभाव जीवात्मन्! (जागृहि) तुन गामो। और (अन्तर्वाणीयु) विद्यारूपी वाणीमें (प्रचरासु) जो सबमं प्रदारण करो॥

भावार्थ — परमात्मा उपदेश करता है कि है जीव ! तुमको अपने कर्तब्यमें सदैव जागृत रहना चाहिये। जो पुरुष अपने कर्तब्यमें नहीं जागता उसका संसारमें जीना निष्फछ है। यहां सोम शब्दके अर्थ जीवात्माके हैं। जैसे कि "स्याचैकस्य ब्रह्मशब्दवत्" ब्र॰ सू० २।३।५॥ यहां ब्रह्मसुत्रके अनुसार प्रकरण भेदसे अर्थका भेद हो जाता है इसी प्रकार यहां शिक्षा देनेके प्रकरणसे सोम नाम जीवात्माका है॥ ४॥

यथा पूर्वभ्यः शतुसा अस्रेष्ठः सहस्रुसाः पूर्यया वार्जमिन्दो । एवा पंवस्व सुविताय नव्यसे

तर्व ब्रुतमन्वार्षः सचन्ते ॥५॥७॥

यथा । पूर्वभ्यः । शतुरसाः । अमृष्ठः । सहस्रुरसाः । परि

ऽअयाः । वाजं । हृंदो इति । एव । प्वस्व । सुवितायं । नव्यसे । तर्व । बृतं । अर्चु । आर्षः । सचंते ॥५॥

पदार्थः -- (इन्दो) हे जीवात्मन् (यथा) येन प्रकारेण (पूर्वेभ्यः) पूर्वजन्मभ्यः (शतसाः) शतशः तथा (सहस्रसाः) सहस्रशः (वाजं) बल्लानि (पर्ययाः) त्वं प्राप्तोषि (एव) इत्यं (नव्यसे) अस्मै नव्यजन्मने (सुविताय) अभ्युद्याय (तव व्रतं) भवद्वतं (अन्वापः) सत्कर्भ (सचते) सङ्गतं भवति अतस्त्वं (प्रवस्व) प्रवित्रय ॥

पदार्थ—(इन्दो) हे जीवात्मन् ! (यथा) जैसे (पूर्वेभ्यः) पूर्व जन्मोंके लिये (श्वतसाः) सैकड़ों (सहस्रसाः) हजारों प्रकारके (वाजं) वलोंको (पर्यपाः) तुम पाप्तं हुए (एवा) इसी प्रकार (मन्यसे) इस नवीन जन्मके लिये (स्रुविताय) अभ्युदयार्थ (तव व्रतं) तुम्हारे व्रतको (अनु आपः) सत्कर्म्भ (सचंते) सङ्गत हों। इसलिये आप (प्यस्व) पवित्र करें॥

भावार्थ- परमात्मा उपदेश करता है कि हे जीवो ! तुम्हारे पूर्व जन्म बहुत व्यतीत हुए हैं तुम इस चूतन जन्ममें सत्कर्म करके अभ्युद्धाली और तेष्ठस्वी बने! यहां पूर्व और उत्तर जन्मोंका कथन छि को प्रवाहरूपसे अनादि मानकर है। और यही भाव 'स्टर्याचन्द्रमसी धाता। यथा पूर्वमकलपयत्" इस मन्त्रमें वर्णन किया गया है।। ।।

इति व्यशीतितमं मूक्तं सप्तमी वर्गश्च समाप्तः ।

यह ८३ वां सुक्त और ७ वां वर्ग समाप्त हुआ।

अथ पञ्चर्चस्य चतुरशीतित्मस्य सूक्तस्य-

१-५ पवित्र ऋषिः ॥ पवमानः ॥ सोमो देवता ॥

छन्दः-१, ४ निचुज्जगती । २, ५ विराङ्जगती ।

३ जगती । निषादः स्वरः ॥ अथ तितिक्षोपदिज्यते ।

पवित्रं ते वितंतं ब्रह्मणस्पते

प्रभुगीत्राणि पर्येषि विश्वतः। अतंत्रतनूर्ने तदामो अंश्नुते

अतसतनून तद्वामा अरन्त शृतास इदहेन्तस्तत्समोशत ॥१॥

पवित्रं । ते । विऽत्तं । ब्रह्मणः । पते । प्रऽभुः । गात्राणि ।

परि'। पृष्टि । विश्वतः । अतंत्रऽतनः । न । तत् । आमः ।

अञ्जुते । शृतासंः । इत् । वर्दन्तः । तत् । सं । आश्रात् ॥१॥

पदार्थः—( ब्रह्मणस्पते ) हे वेदपते परमात्मन् ! (ते ) तावकं स्वरूपं (पवित्रं ) पूतमस्ति । अथ च (विततं ) विस्तृत-

मिप वर्तते । भवान् (प्रमुः ) सर्वेषां स्वामी । तथा (विश्वतः, गात्राणि ) सकलमूर्तपदार्थानां (पर्येषि) परितो व्यापकोस्ति। अथ

च (अतप्ततनुः) योहि तपो रहितोसि (तदामः) स अपरिपक-बुद्धिस्तवानन्दं (नाश्नुते) न भोक्तुं शक्नोति । (श्वतास इत्)

तपस्वीजन एव (वहन्तः) लां प्राप्स्यान्ति । ते (ततः) भवदा-

नन्दं (समासत) भोक्ष्यन्ति ।

पद्धि—(ब्रह्मणस्पते) हे बेरोंके पति परमात्मन् ! (ते) तुम्हारास्वरूप (पवित्रं) पवित्र है । और (विततं) विस्तृत है । (प्रश्नुः) आप सब के
स्वामी हैं। और (विश्वतः, गात्राणि) सब मृतपदार्थों के (पर्योषि) चारों
ओर व्यापक हैं। (अनप्ततत्ः, अजिसने अपने श्वरीरसे तप नहीं किया
(तदामः) वह युरुष कचा है। वह तुम्हारे आनन्दको (न अञ्जुते) नहीं
भोग सकता (शृतास इत्) अनुष्ठानीपुरुषही (वहन्तः) तुमको माप्त हो
सकते हैं। वे (तत्) तुम्हारे आनन्दको (समाश्चत) भोग सकते हैं।

भावार्थ — इस मन्त्रमें तपका वर्णन स्पष्टरीतिसे किया गया है। जो छोग तपस्वी हैं वेही परमात्माको प्राप्त हो सकते हैं अन्य नहीं। यहां श्वरीरका तप एक अपस्कक्षणमात्र है। वास्तवमें आध्यात्मिकादि सवमकारके तपोंका यहां ग्रहण है।। १।।

तपोष्पवित्रं वितंतं दिवस्पदे शोचेन्तो अस्य तन्तंत्रो व्यक्तियरम् । अवेन्त्यस्य प्वीतारंमाशवेां दिवस्पृष्ठमधिं तिष्ठान्ति चेतंसा ॥शा

तपोः। प्वित्रं । विऽतंतं । दिवः । पदे । शोर्चन्तः । अस्य । तन्तंवः । वि । अस्थिर्न् । अवन्ति । अस्य । पृवितारं । आश्रवः । दिवः । पृष्ठं । अधि । तिष्ठन्ति । चेतंसा ॥ ॥

पदार्थः -- हे जगदीश्वर ! (दिवस्पदे) चुलोके भवतः (तपोः) तपः कर्म (पवित्रं) पूतं (विततं) विस्तृतं पदंविराजते। (अस्य) तस्य पदस्य (शोचन्तः) दीप्तिशालिनः (तन्तवः) किरणाः (व्यस्थिरन्) स्थिराः सन्ति। (अस्य) अमुख्य पदस्य (पावितारं) उपासकं (आशवः) कस्य पदस्यानन्दं (अवन्ति) रक्षन्ति । उक्तपदोपासकाः (दिवस्पृष्ठमधि) दुलोकशिखरे (चे-तसा) खबुद्धिबलेन (तिष्ठन्ति) निवसन्ति ।

पद्धि—हे परमात्मन् ! (दिवस्पदे) छुळोकमें आपका (तपोः) तपोरूपी (पित्रते) पित्रते (विततं) विस्तृतपद विराजमान है। (अस्प) उम पदकी (तन्तवः) किरणें (शोचन्तः) दीप्तिवार्छी (व्यवस्थिरन्) स्थिर हैं। (अस्प) इस पदके (पित्रतं) उपासकको (आशवः) इस पदके आनन्द (अवन्ति) रक्षा करते हैं। उक्तपदके उपासक (दिवस्पृष्ठ-मधि) छुळोकके शिखर पर (चेतसा) अपने बुद्धिबद्ध (तिष्ठन्ति) स्थिर होते हैं।

भावार्थ--इस पन्त्र में परमात्मा ने इस बात का उपदेश किया है कि संसार में तपही सर्वोपिर है। जो छोग तपस्ती हैं वे सर्वोपिर उच्च पद क्ये ग्रहण करते हैं। इस छिए हे मनुष्यो ' तुम तपस्ती बनो ॥ सा

अर्रूरुचढुपुसः पृश्चिरिष्र्येय वृक्षा विभिर्ति भ्रुवनानि वाजयुः। मायाविनी मिमरे अस्य माययां नृचक्षेसः पितरो गर्भमा देधः॥॥॥

अरूरुचत् । उपसंः । पृक्षिः । अग्रियः । उक्षा । बिभार्ते । भुवनानि । वाजुऽयुः । मायाऽविनः । मृषिरे । अस्य । माययां । चृऽचक्षंसः । पितरः । गर्भे । आ । द्धुः ॥३॥

पदार्थः--पूर्वेक्तिवरमात्मा ( उषसः ) रवेः प्रभामण्डलम् ( अरूरुचत् ) प्रकाशयते । अथच प्रारतुते सर्वमिति ( पृक्षिः ) प्रलयकारकैः ( उक्षा ) महान् परमेश्वरः ( भुवनानि ) सर्नान्लो-कान् ( बिभर्ति ) पुष्णाति । तथा स जगदीश्वरः ( वाजयः ) सकलवलाधारोस्ति । ( अस्य ) अमुष्य परमात्मनः ( मायया ) शक्या ( मायाविनोमिरिरे ) मायिनोम्रियन्ते । ( नृचक्षसः ) स सर्वज्ञईश्वरः ( पितरः ) सर्वोत्पादकाः ( गर्भे ) संसाररूपगर्भ-मिमं ( आद्धुः ) द्धाति ।

पद्धि——पूर्वोक्तपरमारमा ( उपसः ) स्टर्यके प्रभामण्डलको ( अरूरुवते) वह प्रकाश करताहै। और (पृश्चिः) पाडनुते सर्वमिति-पृष्णिः, प्रलयकाल में जो सबको भक्षण करे उसका नाम पृष्णिहै। (उक्षा) उक्षतीति उक्षा इति महन्तामसुपितिम्—नि. रु. १ — १ र — १ । जो इस सम्पूर्ण संसार को अपने प्रेमवारि से सिश्चित करे उस महान पुरुषका नाम उक्षा है। (स्वनानि विभिति) वह सब सुवनों का भरणपोषण करता है। (वाजपुः) सब बलों का आधार है। (अस्य मायपा) उसकी शक्ति से (मायाविनो मिनरे) मायावीलोक मर जातेहैं। ( त्वक्षतः) वह सर्वज्ञ ( पितरः) सबको उत्पन्न करनेवाला ( गर्भ) इस संसाररूपी गर्भको ( आद्युः) धारण करता है।

भावाध — इस मन्त्र में परमात्माके खरूपका वर्णनहै कि वह
प्रकाशस्त्र है। और छोकछोकान्तरों का अधिष्ठान है। सब वर्छोका
केन्द्र है और सब मायावियों की माया को मईन करनेवाछा है। तात्पर्य्य
यह है कि उसी पूर्ण पुरुषकी उपासना से पुरुष तपस्ती वन सकताहै॥३॥

गुन्धर्व इत्था पदमस्य रक्षति पाति देवानां जिनेमान्यद्वेतः गृभ्णाति रिपुं निधयां निधापतिः सुकृत्तमा मधुनो भक्षमाशत ॥श॥ गुंधर्वः । इत्था । पदं । अस्य । रक्षिति । पाति । देवानां । जिनमानि । अर्द्धतः । गृभ्णाति । रिपुं । निऽधयां । निधाऽपैतिः । सुकृत्ऽतीमाः । सर्धनः । अञ्चं । आश्वत ॥ ॥

पदार्थः—(गन्धर्वः) गांधरतीति गंन्धर्वः पृथिव्यादि लोक लोकान्तराणांधारकः (इत्यः) अयंसत्यनामपु पठितो निरुक्ते ३।१३।१०। सत्यस्वरूपः परमात्मा (देवानां जनिमानि) विदुषांजन्मानि (रक्षति) गोपायति। स परमेश्वरः (अद्भुतः) महानस्ति अद्भुत इति महन्नामसु पठितंनिरुक्ते ३।१३।१३ (निधापातिः) सर्वेशक्तीनांखामी (।निधया) स्वशक्या (रिषुं) स्वानुकूलशक्ति (ग्रम्णाति) स्वाधीनंकरोति। (अस्य) अमुष्य (मधुनः) आनन्दमयस्य परमात्मनः (पदं) पदं (सुकृत्तमाः) सुकृतितराः पुरुषाः (भक्षं) भोगथोग्यं विधाय (आशत) तिष्ठन्ति। तथापूर्वोक्तानुपासकान् (पाति) रक्षति॥

पद्रार्थ-—( गांघरतीतिगन्धर्वः ) जो पृथिव्यादि छोकछोकान्तरों को धारण कर उसका नाम पढ़ां गन्धर्व है। (इत्था) इति सत्य-नामसुपितितं निः रू. ३—१३—१०। वह सत्यरूप परमात्मा (देवानां जिनमानि) विद्वानों के जन्म की (रक्षति) रक्षा करता है। (अद्भुतः) वड़ा है अद्भुतइति महस्रासुपितितं नि. रू. ३—१३—१३ (निधापितः) सब शक्तियों का पति (निधया) अपनी शक्ति से (रिग्रुं) अपने से मिति- क्रूळ शक्तिवाळे शत्रुको (ग्रुभ्णाति) स्वाधीन करता है। (अस्यमधुनः पदं) इस आनन्दमयपरमात्मा के पदको (सुक्रक्तनाः) पुण्यात्माळोग (भक्षं) भाग्य बना कर (आशत) स्थिर होते हैं। और उक्त उपासकों की (पाति) रक्षा करता है।

भावार्थ-(तद्धिष्णोः परमंपदं सदापश्यन्ति सूरयः) उस विष्णु के परमपद को सदा विदान लोग देखते हैं। उसी व्यापक परणात्याके परमपदका इस मन्त्र में वर्णन किया है। कि उस परमक्षके उपासक लोग ब्रह्मानन्द को भोगते हैं अन्य नहीं ॥९।)

ह्विहीविष्मो महि सञ्च दैव्य नभो वसानः परि यास्यध्वरम् । राजां प्वित्रंरयो वाज्यरुहः सहस्रमृष्टिजयिस अवी बृहत् ॥५॥

ह्विः । हृविष्मः । महिं । सर्च । दैव्यं । नर्भः । वसानः । परिं । यासि । अध्वरं । राजां । प्वित्रंऽरथः । वाजं । आ । अरुह् । सहस्रंऽभृष्टिः । जयसि । श्रवंः । बृहत् ॥

पद्रार्थः --हे परमेश्वर ! (हिनः) त्वंहिनः स्वरूपोसि । अथच (हिनेष्मः) हिनिर्वानिसि । (मिहि) महानिसि । (दैन्यं) दिन्यस्वरूपनान् (लनः) विस्तृत आकाशः (सद्य) त्वदीयं- गृहमस्ति । अस्मिन्छहे (वसानः) निवसन् (अध्वरं) अहिंसा- रूपं यज्ञं (पिरयासि) प्राप्तोपि । तथा (राजा) लंसर्वत्र विराज्यसे । अथच त्वं (पिन्तरथः) पूतगतिवान् (वाजमारुहः) सर्वविधवल्धारकोसि । तथा (सहस्रमृष्टिः) नानाविधपवित्रतां- अद्धत (शृहत्, श्रवः) सर्वेत्कृष्टयशोविश्वत् (जयासे) अखिला- नजनान् विजयसे ॥

पदार्थ--हे परमात्मन् (इविः) आप हवि हैं। (इविष्मः) और

हिविवाळे हैं। (मिह) बड़े हैं। (दैव्यं) दिव्यरूपवाछा (नमः) यह विस्तृत आकाश (सद्यः) आप का गृहहै। इसमें (वसानः) निवास करते हुए (अध्वरं) अहिंसारूप यहको (परियासि) माप्त होतेहैं। (राजा) आप सर्वत्र विराजमान हो रहे हैं। (पवित्रस्थः) पवित्रगतिवाळे (वाज-मारूहः) सब मुकारके बळों को धारण किये हुयेहैं। (सहस्रष्टिः) अनन्त मकारकी पवित्रताओं को धारण किये हुये हैं (बृहत्श्रवः) सर्वोपरियक्तो धारण किये हुये हैं (बृहत्श्रवः) सर्वोपरियक्तो धारण किये हुये हैं।

भावार्थ — इस मन्त्र में परमात्मा को सहस्रविक्तियों बाला वर्णन किया है। जैसा कि सहस्र दीर्घापुरुष इस मन्त्र में वर्णन किया गया है। उस अनन्तविक्त युक्त परमात्मा की उपासना करके जो पुरुष तपस्वी बनते हैं वे इस भवनिधि से पार होतेहैं॥५

> इति ज्यशोशितमंस्क्तमष्टमोवर्गश्च समाप्तः । यह ८३ वां सूक्त और ८ वां वर्ग समाप्त इत्रा ।

अथ पश्चर्चस्य चतुरशीतितमस्य सुक्तस्य-

१-५ प्रजापतिर्वाच्य ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्द-१, ३ विराड्जगती । ४ जगती । २ निचृतिष्टुप् । ५ त्रिष्टुप् ॥ स्वरः---१,३,४ निषादः । २, ५ धैवतः ॥

पर्वस्व देवमार्दनो वित्रर्थिणर्प्सा इन्द्रीय वर्रुणाय वायवे । कृषी ने अद्य वरिवः स्वस्तिमदुरुक्षितौ रुणीहि दैव्यं जनम् ॥१॥ पर्वस्त । देवुऽमार्दनः । विऽचंर्षणिः । अप्साः । इंद्रांय । वरुणाय । वायवे । ऋधि । नः । अद्य । वरिवः । स्वस्तिऽमत् । उरुऽक्षितौ । गुणीहि । दैव्यं । जनं ॥१॥

पदार्थः -- ( देवमादनः ) विदुषामामोदकारकपरमात्मन् !

(विचर्षणिरप्ताः) कर्मणांद्रष्टा (इन्द्राय) कर्मयोगिने (वरुणाय)
विज्ञानिने (वायवे) ज्ञानयोगिने (पवस्व) त्वं पवित्रतांदेहि
अथच (नः) अस्मान् (अद्य) अस्मिन्समये (विरवः) धाननः
(कृषि) कुरु । तथा (स्वस्तिमत्) भवान् स्वकीयेन ज्ञानेन
मामविनाशिनं करोतु । अथच (उरुक्षितौ) विस्तृतेऽस्मिन्भूगर्भे
(जनं) अमुम्पुरुषं (दैव्यं) दिव्यं विधाय (गृणीहि) अनुगृह्णातु ॥

पदार्थ-(देवमादनः) हे विद्वानोंके आनन्दके वर्दकपरमासन्न ! (विचर्षणिरप्सा) हे कम्मांका द्रष्टा ! (इन्द्राय) कम्मंषोगीके छिये

्वरुणाय) विज्ञानीके किये (वायेव) ज्ञानीके किये (पवस्व) आप पवि त्रता मदान करें। और (नः) इमको (अद्य) इस समये (विदेवः) धन-युक्त करें। और (उरुक्षितौ) इस विस्तृत भूपण्डकमें (जनं) इस जनको (दैन्यं) दिन्यवनाकर (ग्रुणीहि) अनुग्रह करें।

भावार्थ — परमात्मा उपदेश करता है कि हे मनुष्यो ! आप ज्ञानी विज्ञानी बनकर कर्मों के नियन्ता देवसे यह पार्थना करो कि हे भगवन ! आप अपने झानद्वारा इमको अविनाशी बनाएँ। और इमर्शि दरिद्रता मिटा कर आप इमको ऐश्वर्ययुक्त करें ॥ १॥

> आ यस्तस्थौ भुवनान्यमत्यों विश्वानि सोमः परि तान्यपीति ।

ंकुण्वन्त्सञ्चृतं विचृतंम्भिष्टंय

इन्दुः सिषक्त्युषस् न सृर्यः !।२॥

आ । यः । तुस्यो । भुवंनानि । अमंर्त्यः । विश्वांनि । सोमंः । परिं । तानि । अपंति । कृष्वन् । संऽचृतं । विऽचृतं । अभिष्टंये । इंदुः । सिषाक्ते । उषसं । न । सूर्यः ॥२॥

पद्मधः—(इन्दुः) प्रकाश-स्वरूपः परमेश्वरः (सर्यः)
भातुः (उषसं न) ऊषेव (सिषिक्ति) संयुनिक्ति । अथच (अभिष्टये) ऐश्वर्याय (संचृतं) प्रकाशयुतं तथा (विचृतं) अज्ञानशून्यं (कृण्वन्) कुर्वाणः (आतस्थौ) ममहदयआगल विराजमानोभवतु (यः) यः परमेश्वरः (अमर्लः) मरणधर्मरहितोऽस्ति ।
तथा (विश्वानिभुवनानि ) अखिललोकलोकान्तराणां (पिर,
अपिति) चतुर्दिक्षुच्यापकोस्ति सः (सोमः) सौम्यस्वभावः परमात्मा
असमान् रक्षतु ॥

(उपसं) छपाके (न) सवान (सिपक्ति) संयुक्त करता है। और अभिष्ठये ) ऐश्वर्य के किये (संचृतं) प्रकाशों से संयुक्त और (विचृतं) अज्ञानों से राहेत (कुण्यन्) करता हुआ (आतस्यों) आकर हमारे हृदयमें विराजकीनहो। (यः) जो परमात्मा (अमर्त्यः) अविनाशी है। और (विश्वानि भ्रुवनानि) सब छोकछोकान्तरों के (परि, अपति) चारों और

पदार्थ-(इन्दुः) प्रकाशस्त्ररूप परमात्मा (सूर्वः) सूर्यके

व्यापक है। वह (सोमः) सोमगुणसम्पन्नपरमात्ना इनारी रक्षा करे। भावार्थ--इस मन्त्र में परमात्मा ने ज्ञानी विज्ञानी छोगों को

भावाथ — इस मन्त्र म पर्यातमा न ज्ञाना । बज्ञाना कागा का सर्थ्यकी प्रभा के समान वर्णन किआ । तात्पर्य्य यह है कि ज्ञान विज्ञान- द्वारा ही पुरुष तेजस्त्री और सूर्यके समान प्रभाकर बन सकता है। अन्यथा नहीं ॥२॥

आ यो गोभिः सृज्यतः ओषधीष्वा देवानां सुम्न इपयन्नुपावसुः । आ विद्युतां पवते धारंया सुत इन्द्रं सोमी मादयन्दैव्यं जर्नम् ॥३॥ आ । यः । गोभिः । सृज्यते । अपेषंधीयु । आ देवानां । सुम्ने । इपर्यन् । उपंज्यसुः । आ । विऽद्युतां । पवते । धारंया ।

सुतः । इंद्रं । सोमंः । मादयंन् । दैव्यं । जनं ॥३॥

पद्रार्थः—(सोमः) जगदुत्पादको जगदीश्वरः (दैव्यं जनं) दिव्यगुणं (इन्द्रं) कर्भयोगिनं (मादयन्) आनन्दयन् (उपावसुः) स्थिरोभवति । (यः) यः परमेश्वरः (गोभिः) पृथिव्यादिस्हमपञ्चतन्मात्रमारम्य (ओषधिपु आ) ओषधिपर्यन्तं (आसु-ज्यते) सकलं ब्रह्माण्डं विरचयति । अथच (देवानां) विहज्जनानां (सुम्ने) सुखस्य (इषयन्) इच्छांकुर्वन् (विद्युता) विद्युद्रपशक्त्यासवीन् पवित्रयति । अथ यः परमेश्वरः (धारयासुतः)

स्वयमानन्द्रमयोवरीवर्ति ॥

पद्धि—(सोमः) परमात्मा (दैव्यंजनं) दिव्यगुणवाले (इन्द्रं) कम्मेयोगीको (मादयन्) आनन्द करता हुआ (जपावसुः) स्थिर होताहै। (यः) जो परमात्मा (गोभिः) पृथिव्यादिकों की सूक्ष्म पश्चतन्मात्रोंसे लेकर (ओषथिषुआ) ओषथियों तक (आसुष्टयने) सब ब्रह्माण्डोंको

रचता है। और (देवानां) विद्वानों के (सुम्ने) सुखके किये (इपयन्) इच्छा करता हुआ (विद्युता) विद्युत् रूपी शक्तिसे सबको पिषत्र करताहै। और (धारयासुतः) सुधामय है।

भावार्थ--जो विद्वान पुरुष ईश्वरीय विद्या को प्राप्त होकर संसार की रक्षा करना चाहते हैं परमात्मा उनके सुलकी सदैवहिद्ध करता है।।३॥

एप स्य सोमः पवते सहस्र-जिद्धिन्वानो वार्चमिपिरामुप्बेधम् । इन्दुः समुद्रमुदियर्ति वायुभिरेन्द्रंस्य हार्दि कुळशेषु सीदति ॥४॥ एपः । स्यः । सोमः । पवते । सहस्रऽजित् । हिन्वानः ।

वार्चं । इषिरां । उषःऽज्ञुधं । इंदुः । समुद्रं । उत् । इयुर्ति । वायुऽभिः । आ । इंद्रंस्य । हार्दि । कुलशेषु । सीदृति ॥४॥

पदार्थः—(सहस्रजित्) अनन्तशिक्तसम्पन्नः परमेश्वरो-विदुषां (इषिरां) ज्ञानपदां (वाचं) वाणीं (उपर्वुषं) याहि-ऊषाकालेप्रवोधयित तां (हिन्वानः) प्रेरयन् (पवते) पवित्रयित । (एषः स्य: सोमः) असावेषः सौम्यगुणसम्पन्नः परमेश्वरः (इन्दुः)

प्रकाशस्त्ररूपोऽस्ति । अथच (समुद्रं ) अन्तारिक्षं (उदियर्ति ) वर्षणशीलंकरोति । तथा (वायुभिः ) स्वीयज्ञानशक्तिभिः (इन्द्र-स्य ) ज्ञानयोगिनः (हार्दि ) हृदयव्यापिनि (कलशेषु ) हृदया-

काशे (सीदिति) स्थिरो भवति।

पदार्थ — (सहस्रजित्) अनन्तश्चित्तसम्पन्न परमात्मा विद्वानों की (इंपिर्ग) ज्ञानमद (पार्च) पाणीको (उपर्वुषं) जो उपाकाळमें जगाने वाळी है। उसको (हिन्यानः) माणा करता हुआ (पत्रत) पत्रित्र बनाता है। (एप स्यः सोमः) वह परमात्मा (इन्द्वः) प्रकाशस्त्र कर है। और (समुद्रं) अन्तिरेसको (उद्दिर्धित) वर्षणशील बनाता है। और (वायुभिः) अपनी ज्ञानक्ष्मी शक्तियों से (इन्द्रस्य) ज्ञानयोगीके (हार्दि) हृदयव्यापी (कळशेषु) हृदय नाकाशमें (सीदिति) स्थिर होता है।

> अभि त्यं गावः पर्यसा पर्यावृधं सोमं भीणन्ति मृतिभिः स्वर्विदंम् । धनुश्रयः पंवते कृत्व्यो रसो विष्रः कविः काव्यंना स्वर्चनाः ॥५॥९॥

अभि । त्यं । गावंः । पर्यसा । प्यःऽवृधं । सोमं । श्रीणंति । मतिऽभिः । स्वःऽविदं । धनंऽज्यः । प्वते । कृत्व्यः । रसः । विभः । कविः । काव्येन । स्वंःऽचनाः ॥४॥

पदार्थः — हे जगदीश ! (पयोवधं) ज्ञानवृद्धो भवान् (त्यं) तं भवन्तं (गावः) इन्द्रियाणि (पयसा) ज्ञानद्वारा (अभि श्रीणन्ति) संसेवन्ते । अथ च (सोमं) सौम्यगुणसम्पन्नं भवन्तं (स्वर्विदं) देवतानां लक्ष्यस्थानीयं त्वां (मितिभिः) ब्रह्म-विषयिणीभिर्बुद्धिभः (पवते) विद्वांसः सक्षित्कुर्वते । भवान् (धनक्षयः) सकलधनजेतास्ति । तथा (कृत्व्यः) सर्वासांशक्ती-नां केन्द्रस्वरूपो भवान् (रसः) आमीद्रूपोस्ति अथ च (विपः) मेधाव्यस्ति । (कविः) सर्वज्ञोस्ति । (काव्येन स्वर्चनाः) स्वी-याखिलशक्त्या सर्वलोक-लोकान्तराणां प्रलयकर्तास्ति ॥

पद्र्यं — हे परमात्मन्! (पयोष्ट्रयं) ज्ञानसे एद्धिकोमाप्त जो आप हैं (त्य) उस आपको (गावः) इन्द्रियं (पयसा) ज्ञानद्वारा (अभि श्रीणान्त) सेवन कर्सी हैं। और (सोमं) सोमगुणविशिष्ट आपको (स्वविदं) जो आप देवताभोंके छक्ष्यस्थानीय हैं आपको (मितिभिः) अक्षाविपिथणी बुद्धिरारा (पवते) विद्वानलोग साक्षात्कार करते हैं। (धनञ्जयः) आप धनञ्जय हैं। सम्पूर्ण धनोंके जेता हैं। (कृत्व्यः) सब शक्तियोंके केन्द्र हैं। (रसः) आनन्दक्य हैं। (विपः) मेधावी हैं। (कृत्वः) सब शक्तियोंके केन्द्र हैं। (कान्येन स्वर्चनाः) अपनी सर्वशक्तिसे सबकोक लोकान्तरोंक मळयकक्षी हैं।

भावार्थ — त्रो परमात्मा पूर्वोक्तगुणोंसे सम्पन्न है। उसका ज्ञानयोगी अपने चित्तगृत्तिनिरोधरूपी योगद्वारा साक्षात्कार करते हैं॥५॥

इति चतुरशीतितमं सूक्तं नबमोवर्गश्च समाप्तः ।

यह ८४ वां सूक्त और नवां बर्ग समाप्त हुआ।

१-१२वेनो भार्गव ऋषिः॥ पवमानः सोमो देवता॥ छन्दः-१, ५,९,१०विराइजगती।२,७ निचृज्जगती।३जगती। ४,६पादनिचृज्जगती। ८ आर्चीस्वराइजगती।११ भुरिक् त्रिष्टुष्।१२ त्रिष्टुष्॥ स्वरः-१-१० निपादः।११,१२ धैवतः॥ इन्द्रांय सोम् सुषुंतः परिं स्रवापामीवा भवतु रक्षंसा सह।

इन्द्राय । सोम् । सुऽस्रंतः । परि । सृव् । अपं । अमीवा । भृवृतु । रक्षसा । सृह । मा । ते । रसंस्य । मृत्सृत् ।

द्रयाविनः । द्रविणस्वंतः । इह । संतु । इन्दंवः ॥१॥ पदार्थः — ( इन्दवः ) कर्भयोगिनोऽस्मिन्संसारे ( द्रविण-

स्वन्तः) ऐश्वर्यवन्तो भुला (इह) आस्मिन्नध्वरे (सन्तु) विरा-जन्ताम् । अथ च (द्वयाविनः) सत्यामत्याविवेकिनोमायावि-

पुरुषाः (ते स्सस्य) भवदीयानन्दस्य (मा मत्सत) लाभं नाप्तु-वन्तु । (सोम) हे जगत्स्रष्टः ! (इन्द्राय) कर्मयोगिने (सुपुतः)

साक्षाद्भूतो भवान् (परिश्रव) ज्ञानद्वारा तदीयहृदयमागत्यः विराजताम् । अथ च (रक्षमा सह ) राक्षमैः कृताः कर्मयोगिनां

(अमीया) रोगाः (अप भवन्तु) दूरी भवन्तु ।

पदार्थ- (इन्द्वः) कर्म्योगी इस संसारमें (द्रविणस्वतः)
ऐश्वर्यवाळे होकर (इह्र) इस यज्ञमें (सन्तु) विराज्यान हों। और (द्वया

विनः) झुठं सचका विवेक न करने वाले पायावि पुरुष (ते रमस्य) तुम्हारे आनन्दका (पा पत्मत) पत लाम उढावें (सोम) हे जगत्कची परमात्मन् ! (इन्द्राय) कम्पेयोगीके लिये (सुपुतः) साक्षात्कारको पास हुए आप (परिस्नव) ज्ञानद्वारा उसके हृदयमें आकर विराजमान होते।

हुए आप (पारस्तव) शाम्हारा उत्तम हर । और (रक्षमा सह ) राक्षमों करके किये हुए कर्म्मयोगियोके रोगादिक (अपभवत्) दर हों! भावार्थ — जो लोग सत्यासत्येम विवेक नहीं कर सकते और असत्यको त्यागकर टढ़तापूर्वक सत्यका ग्रहण नहीं कर सकते वे सदैवं सत्याष्ट्रनके साधरमें गोत खात रहते हैं। इसलिये मसुष्यको चाहिए कि वह सत्यामत्यका विवेक करके सत्याग्रही वर्ने ॥१॥

अस्मान्त्संमुर्थे पंवमान चोदय दक्षी देवानामसि हि प्रियो मदः। जहि शत्रूरभ्या भन्दनायतः पिवेन्द्र सोममर्थं नो मृधी जहि ॥२॥

अस्मान् । सुऽमुर्ये । पुवमान् । चोद्यु । दक्षः । देवानां । असि । हि । प्रियः । मर्दः । जहि । शत्रून् । अभि । आ । भृदुनाऽयुतः । पिर्व । इन्द्र । सोमी । अर्व । नः । सृष्यः । जहि ॥२॥

पद्रश्यः—(पवमान) सर्वपवितः परमात्मन् ! त्वं (समर्थे) वैदिकाध्वरेषु (अस्मान्) नः (चोद्य) प्रेरय। लं (देवानां) दिव्यगुणसम्पन्नानां विद्युषां (दक्षोसि) प्रेरकोसि। (हि) यतः (त्रियो मदः) आनन्दस्य प्रियोस्ति भवान् (इन्द्र) ऐश्वर्यसम्पन्न (ज्ञात्रुङ्काहि) लमन्यायकारिशत्रूक्षाञ्चय। अथ च (अभ्या) सर्वथा महाप्रासोभव। (भन्दनायतः) उपासकस्य (सोमं) स्ववनं (पित्र) भवान् गृह्वातु। तथा (नो मृधः) मम यज्ञेभ्यो विम्नकारिणः (अव-जिहे) दरय।

पदार्थ---(पवमान) हे सबको पवित्र करनेवाळे परमात्मन्! (समर्थे) वैदिक यहोंमें आप (अस्मान्) हमको (चोव्य) भेरणा करें। आप (देवानां) विद्वानोंके (दक्षोऽसि) मेरक हैं। (हि) क्योंकि (प्रियो मदः) आनन्दके प्यारे हैं। (श्रृञ्जादि) आप अन्यायकारी श्रृञ्जोंका नाश करें। और (अभ्या) सब प्रकारसे हमको प्राप्त होएँ (भन्दनायतः) उपासकके (सोमं) स्तुतिको (पिव) आप ग्रहण करें। और (नोमृधः) हमारे यहाँसे विद्यकारियोंको (अव जिहे) दूर करें।

भावार्थ--जो छोग परमात्मपरायण होकर परमात्माके स्वरूपमें ध्यानद्वारा प्रविष्ट क्षेते हैं। परमात्मा उन्हें अवश्यमेव ग्रहण करना है ॥२॥

अदंब्ध इन्दो पवसे मृदिन्तंम आत्मेन्द्रंस्य भविस धासिरुंत्तमः । अभि स्वरान्ति बहवी मनीषिणो राजानमस्य भुवनस्य निसते ॥३॥

अदंब्धः। इंदो इति । पवसे । मदिन्ऽत्तेमः । आत्मा । इन्द्रंस्य । भवसि । धासिः । उत्ऽत्मः । अभि । स्वरंति । बहवः । मनीषिणः । राजानं । अस्य । भुवनस्य । निंसते ॥३॥

मनाभिणः । राजान । जारन । अत्यान । विकास । विक

पोसि । अथ च लं (पवसे) सर्वान्पवित्रयसि । तथा (इन्द्रस्य) प्रकाशपूर्णविद्युदादिपदार्थेषु ( आत्मा भवसि ) व्यापकरूपेण विगजसे । तथा (धासिरुत्तमः) उत्तमोत्तमगुणान् धाग्यसि ।

(बहवो मनीषिणः ) प्रभूताज्ञानिविज्ञानिनः पुरुषाः ( अभि स्वर-न्ति ) भवत् स्तवनं कुर्वन्ति । अध च (अस्य सुवनस्य ) अस्य संसारस्य (राजानं ) प्रकाशकं भवन्तं (निसते ) सन्मन्यन्ते ॥ पद्रार्थ — (इन्दो) हे प्रकाशस्त्र रूपपरमात्मन् शाप (अद्ब्धः) किसीसं द्वायं नहीं जा सकते । और (मिदन्तमः) आनन्दस्त्र हैं। (पत्मे) पत्रित्र करते हैं। (इन्द्रप्य) प्रकाशयुक्त विद्युदादिपदार्थों में (आत्मा भविभे) व्यापकरूसो विराजमान हो रहे हैं। और (धासिक स्माः) उत्तयोत्तमगुणोंको धारणकरा रहे हैं। (बहुतो मनीविणः) बहुतसे ज्ञानी विज्ञानी छोग (अभिस्वरन्ति) आपकी स्तुति करते हैं। और (अस्य-भ्रत्नस्य) इस संसारके (राजानं) मकाशक आपको (निसते) मानते हैं।

भावार्थ — इस मन्त्रमें परमात्वाको आत्मा शब्दसे वर्णन किया है। अथीत् "अति सर्वत्रव्यामोतीति आत्मान् जोसर्वत्र व्यापक हो उसका नाम आत्मा है। यहांसर्वोत्पादकसोमपरमात्मा को न्यापकरूपसे वर्णन किया है। जो लोग सोमशब्द को जड्लताबाचक ही मानते हैं उनको इस मंत्रसे शिक्षा लेनी चाहिये कि सोम यहां सर्वव्यापक परमात्माका नाम है।।३।।

सहस्रणीथः शतधारी अद्भुत् इन्द्रायेन्दुः पवते काम्यं मधुं। जयन्क्षेत्रम्भ्यंपा जवन्नप उरुं नो गातुं क्रण सोम मीद्वः॥श॥

सहस्रंऽनीथः । शृतऽधारः । अद्भुतः । इन्द्रांय । इन्द्रुः । पुवते । काम्यं । मधुं । जयंन् । क्षेत्रं । अभि । अर्षे । जयंन् । अपः । उरुं । नः । गातुं । ऋणु । सोम । मीदः ॥४॥

पद्धिः--(सहस्रनीथः) भवान् सहस्राक्षोति । तथा (श्वतधारा) नानाविधामोदानां स्रोतः। अथ च (अद्भुतः) आश्चर्यमयोस्ति । (इन्द्राय इन्द्रः) ऐश्वर्यस्य प्रकाशकश्चास्ति ।

(काम्यं मधुः) कामनारूपमाधुर्थ (पवते) पवित्रयति। अथ-च (क्षेत्रं जयन ) विस्तृतमिमं ब्रह्माण्डं तथी (अपः ) कर्माणि च स्ववशे क्रवेन (नो गातुं) मदीयामुपासनां (उहं कृण) विस्तारयत । ( सोम ) हे परमात्मन ! भवान विविधविधानामा-नन्दानां (मीद्धः) सिञ्चनकर्त्ताऽस्ति ॥

पदार्थ--(सहस्रनीथः) आप सहस्राक्ष हैं। (शतधारा) अनेक मकारके आनन्दोंके श्रोत हैं। (अद्भुत:) आश्रव्यमय हैं।(इन्द्राय-इन्द्रः) ऐश्वर्यके प्रकाशक हैं। (काम्यं पधु) कामनास्व मधुरताको (पवते) पवित्र करनेवाले हैं। और (क्षेत्रं जयेन्) इस विस्तृत ब्रह्माण्डको वशीभूत करते हुए और (अपः) कम्में को वशीभूत करते हुए (नोगातं) हमारी जपासनाको (जरुं कृषु) विस्तृत करें। (सोम) हे पर्यात्मन्! आप सबनकारके आनन्दोंको (मीदः) सिश्चनकरनेवाछे हैं।

भावार्थ-परमात्मा में ज्ञान की अनन्तराक्तियें हैं। और आनन्द की अनन्त्रशक्तियें हैं। बहुत क्या १ सब आनन्दोंकी दृष्टि करनेवाला एक-मात्र वरमात्मा ही है। इसलिये उपासकोंको चाहिये कि उस सर्वेश्वर्य्यद-परबात्वाकी उपासना करें।।५।।

> कनिकदत्कलशे गोभिरज्यसे व्यक्ष्ययं समया वारंमर्पसि । मर्भृज्यमानो अत्यो न सानिस-रिन्द्रंस्य सोम जठरे समक्षरः ॥५॥

कनिंऋदत् । कलशे । गोभिः । अज्यसे । वि । अव्ययं । समया। वारं । अपीस । मर्भेज्यमानः । अत्यः । न ।

सानिसः । इंद्रंस्य । सोम । जठरे । सं । अक्षरः ॥५॥

पदार्थः —हे जगन्नियन्तः ! (कनिकदत् ) स्वसत्तया-गर्जन् (कलहो ) विदुषामन्तःकरणे (गोभिः) अन्तःकरणवृत्तिभिः (अज्यसे) साक्षान्द्रवासि (अव्ययं ) स्वाव्ययस्वरूपेण (समया ) सह (वारं ) वरणीयं ज्ञानपात्रं (अषिति ) प्राप्तो भविति । (मर्मृ-ज्यमानः) साक्षात्कृतः (अत्यो न) गत्वरपदार्थ इव (सानिसः) उपा-

सनीयोभवान् (इन्द्रस्य ) कर्मयागिनः (जठरे) अन्तःकरणे (साम) हे परमात्मन् ! (समक्षरः) सम्यग् विराजमानो भवति॥५॥

पद्धि——हे परमात्मन् (किनक़दन्) स्वसत्तासे गर्जतेहुए (कळशे) विद्वानों के अन्तःकरण में (गोभिः) अन्तःकरण की द्यत्तियोंसे (अज्यसे) साक्षात्कारको प्राप्त होतेहैं। (अज्ययं) अपने अज्यय स्वरूपके (समया) साथ (वारं) वर्णनीयज्ञानके पात्रको (अपित) प्राप्त होते हैं। (मर्षृज्य मानः) साक्षात्कारको पाप्त (अल्यो न) गतिशीळ पदार्थोंके समान (सानिमः), ज्यासनायोग्य आप (इन्द्रस्य) कर्म्भयोगीके (जहरे) अन्तःकरणमें (सोम) हे सर्वोत्यादक परमात्मन् आप (समक्षरः) मळीभीति विराजमान होते हैं।

भावार्थ — -परमात्मा का अविनाशीभाव जब मनुष्य के हृदय में आता है तो मनुष्य मानों ईश्वर के समीप पहुँच आता है। इसी का नाम परमात्मयाप्ति है। वास्तव में परमात्मा किसी के पास चळ कर नहीं आता। और न किसी से दूर जाता। इसी अभिपाय से वेदमें ळिखा है कि 'तदुरे तद्वन्तिकें" अर्थात् अज्ञानियों से दूर और ज्ञानियों के समीपहै।

> स्वादुः पंवस्व दिव्यायु जन्मने स्वादुरिन्द्रांय सुहवीतनाम्ने । स्वादुर्मित्रायु वर्रुणाय वायवे बृहस्पतये मधुमाँ अदीभ्यः ॥६॥१०॥

स्वादुः । प्वस्त् । दिव्यायं । जन्मने । स्वादुः । इंद्रीय । सुहवींतुऽनाम्ने । स्वादुः । मित्रायं । वरुणाय । वायवे । ब्रहस्पतिये । मधुऽमार । अद्याभ्यः ॥ ६ ॥ १० ॥

पदार्थः—( अराभ्यः ) अदम्भनीयपरमेश्वर ! ( बृहस्ण-तये ) वाक्पतये विदुपे (मधुमान्) भवान् मधुरोस्ति । (मित्राय)

मुह्दे ( वरुणाय ) वरणीयाय ( वायवे ) ज्ञानयोगिने (स्वादुः) स्वाद्युतोस्ति । भवान् (दिव्यायजन्मने)पवित्रजन्मने मां(स्वादुः)

प्रियतां प्रणीय ( पवस्व ) पवित्रयतु । अथच ( इन्द्राय ) कर्म योगिने मां ( स्वादुः ) प्रियं विदधातु । तथा ( सुहवीतुनाम्ने )

कर्मयोगिने मां पवित्रयतु ॥ पदार्थ--(अदाभ्यः) हे अदम्भनीय परमात्मतः! (बृहस्पतये)

वाणियोंके पित विद्वानके लिये आप (मथुमान ) मीठे हैं। (मित्राय) सर्विमित्र (वरूणाय) वरणीय (वायवे) ज्ञानयोगीके लिये (स्वादुः) सर्विभिय बना कर (पवस्व) हमको पवित्र करें। और (इन्हाय) कर्म्मयोगीके लिये आप हमको (स्वादुः) प्रिय बनायें और (सुहत्रीतुनाम्ने) कर्म्मयोगीके लिये आप हमको पवित्र बनायें।

भावार्थ— जो पुरुष परमात्माका उपासन करते हैं । उनकी कुटिलतायें ज्ञानयोगसे दग्ध हो जाती हैं। इसलिये वे सर्विप्रिय हो जाते हैं।। ६ ।। १० ।।

> अत्यं सजन्ति कुलशे दश् क्षिपः प्र विप्राणां मृतयो वाचं ईरते । पर्वमाना अभ्यर्षन्ति सुद्धितिमेन्द्रं

विश्वान्ति मदि्रास् इन्दंवः ॥ ७ ॥

अर्थं । मृ<u>जंति । कलशें । दर्शः । क्षिपंः । प्रः । विप्राणां ।</u> मतयंः । वार्चः । <u>ईरते</u> । पर्वमानाः । अभि । अर्षेति ।

मुऽस्तुति । आ । इंद्रं । विद्यांति । मृद्रिस्सः । इंदेवः ॥ ७ ॥

पद्रार्थः—( मदिरास इन्दवः ) आनन्दवर्द्धक ज्ञानप्रकाश्यक्तमावा हि ( इन्द्रमाविश्वान्ति ) कर्मयोगिनं प्राप्नुवन्ति । कथंमृतं कर्मयोगिनं प्राप्नुवन्ति । कथंमृतं कर्मयोगिनं प्राप्नुवन्ति । तथंमृतं कर्मयोगिनं प्राप्नुवन्ति । तथाहि ( सुस्तुतिं ) शोभनस्तुति-कर्तारं । तं कर्मयोगिनं (पवमानाः ) परमेश्वरस्य पवित्रतरा भावा ( अभ्यषिन्ति ) प्राप्ताभवन्ति । तस्य (कलशे) अन्तःकरणे (दशक्षिपः ) दशप्राणाः ( अन्यं ) गतिशीलं परमात्मानं ( मृजन्ति ) साक्षात्कुर्वन्ति ( विप्राणां मतयः ) विज्ञानिजनानांगुद्धयः (वाच-ईरते ) तस्मन् परमात्माने वाण्याः प्रयोगंकुर्वन्ति ।

पदार्थ— (मिंदरास इन्दवः) आनन्दके वर्द्धक और ज्ञानके
पकाशकस्वभाव (इंद्रभाविशन्ति ) कर्म्भयोगीको आकर पाप्त होते हैं । जो
कर्म्भयोगी (सुस्तुर्ति ) सुन्दरस्तृति करनेवाला है । उसको (पवमानः)
परभात्माके पवित्रभाव (अभ्यर्पन्ति )पाप्त होतेहैं । उसको (कल्रज्ञे )
अन्त:करणमें (दशक्षिपः) दशपण (असं ) गतिशील परमात्माको
(स्त्रन्ति )साक्षात्कार करते हैं । (विप्राणां मतयः) विज्ञानी पुरुषोंकी

भावार्थ— परमात्माकी उपासनासे मनुष्यको सुन्दरशील मिलता है जिस शीलके द्वारा मनुष्य सद्विद्याको प्राप्त होकर ब्रह्मझानका अधिकारी बनता है ॥ ७ ॥

बुद्धियें ( वाच ईरते ) उस परमात्मामें वाणियोंका प्रयोग करतीं हैं।

पर्वमानो अभ्यर्षा सुवीर्यंमुर्वी गर्न्युतिं महि शर्म सुप्रथः । मािकंनों अस्य परिष्ठतिरी-

शतेन्दो जयेमृत्वया धर्नन्धनम् ॥८॥ पर्वमानः । अभि । अर्षु । सुवीर्ध । उर्वी । गर्व्यति । महिं । र्श्म । सऽपर्थः । माकिः । नः । अस्य । परिसृतिः ।

ईशत । इंदो इति । जेथंम । त्वया । धनैऽधनं ॥ ८॥

पदार्थः — ( पवमानः ) सर्वपावकः परमात्मा (सुवीर्यमुर्वी) बलप्रदं विस्तृतमध्वानं ( गर्व्यातं ) इन्द्रियाणां ज्ञानमार्ग दत्वा हे परमात्मन् ! त्वम् ( मिह् ) महत् ( सप्रथः ) बृहत् ( शर्म ) सुखं ( अभ्यर्षा ) देहि । ( इन्दो ) सर्वप्रकाशकपरमेश्वर !परिपृतिरीशत ) कस्यापिद्देष्टा ( नः ) मां ( मािकः ) माकुर ।अथच ( त्वया ) भवदुत्पादितं ( अस्य ) संसारस्य ( धनंधनं ) सकल मैश्वर्य ( जयेम ) वयंजयेम ॥ ८ ॥

पद्धि— (पत्रमानाः) हे सबको पित्रत्र करनेवाले परमात्मतः !
(सुवीर्यमुर्वी) बलके देनेवाले विस्तृतमार्गको जो (गन्यूर्ति) इन्द्रियोंका
ज्ञानमार्ग है उसको देकर हे परमात्मनः ! आप (मिह) महत् (सप्रथः)
सवप्रकारसे बड़ा (शर्म्म) मुख (अभ्यर्षा) दें। (इन्दो) हे सर्वप्रकाशक
परमात्मनः ! (परिषूतिरीशत) किसीका द्वेषी (नः) हमको (मिकिः) मत
करों। और (त्वया) तुम्हारे से उत्पन्न किया हुआ (धनं धनं) सबधनको
(जयेम) हम जीतें।

भावार्थे — जिन लोगोंके ऐत्वर्यसम्बन्धी इन्द्रिय विशाल होते हैं। वह किसी के साथ द्वेष नहीं करते। और बुद्धिबलसे ही सब ऐत्वर्य्य उनके अधीन हो जाते हैं॥ ८॥ अधि द्यामंस्थाद्वषुभो विचक्षणो-ऽरूरुचुद्धि दिवो रोचना कृविः । राजा प्वित्रमत्येति रोरुविद्विः पीयूषं दुहते नृचक्षंसः ॥ ९ ॥

अधि । द्यां । अस्थात् । द्वष्मः । विऽचक्षणः । अर्रूरुचत् । वि । दिवः । रोचना । कृविः । राजां । प्वित्रं । अति । एति । रोर्रुचत् । दिवः । पीयूषं । दुहते । नृऽचक्षसः ॥ ९ ॥

प्रति । रारुवत् । र्ववः । प्रायुष् । दुह्त् । नृऽचक्षसः ॥ ९ ॥
पदार्थः—(किवः) सर्वज्ञः परमेश्वरः (दिवोरोचना)
चुलोकप्रकाशकानि नक्षत्राणि (अरूरुचत् ) प्रकाशयित स परमात्मा (विचक्षणः ) विविधपदार्थद्रष्टास्ति । अथच (वृषभः )
बलवानस्ति । (अधिचामस्थात् ) चुलोकमाश्रित्य स्थिरोस्ति ।
(राजा ) सकलस्यवस्तुनः प्रकाशकोस्ति । अथच (पिवत्रमत्येति)
महा पिवत्रोस्ति । तथा (रोरुविद्वः ) योहि चुलोकमिपशिब्दायमानं करोति । (पीयृषं ) तममृतमयं परमात्मानं (नृचक्षसः )
विज्ञानिनोजनाः (दुहते ) परिपृरयन्ति ॥ ९॥

पद्र्शि—(किवः) सर्वज्ञपरमात्मा (दिवोरोचना) द्युळोककेमकाञ्चकनसत्रोंको (अरूरुचत्) प्रकाश करता है। वह परमात्मा (विचसणः) विविध्पदार्थों का द्रष्टा है। और (टपभः) वल वाला है। अधिग्रामस्थात्) ग्रुलोकको आश्रितकरके स्थिर है। (राजा) सबका प्रकाशक है। और (पवित्रमत्योति) सर्वोपिर पवित्र है (सेरुविद्वः) जो ग्रुलोक
को भी शब्दायमान कर रहा है। (पीयूषं) उस अमृतमय को (नृचक्षसः)
विज्ञानी लोग (दुहते) परिपूर्ण करते हैं।

भावार्थ— युट्यक के नक्षत्रादिकोंका प्रकाशक स्वयंप्रकाशपरमात्मा ही है। उसीसे सूर्यचन्द्रादिकोका प्रकाश होताहै। वही स्वतः प्रकाशस्व-रूपपरमात्मा (पीयूषं) अमृत का धामहै। उसीसे नित्य सुख मुक्तिकी इच्छा करनी चाहिये॥ १॥

> दिवो नाके मर्छजिह्या असुश्रती वेना दंहन्त्युक्षणं गिरिष्टाम् ! अप्सु दुष्सं वांद्रधानं संमुद्र आ सिन्धोरूमी मर्धुमन्तं पवित्र आ ॥ १०॥

दिवः । नार्के । मधुंऽजिह्नाः । असश्चतंः । वेनाः । दुहंति उक्षणं । गिरिऽस्थां । अप्ऽसु । दुःसं । वृत्रुधानं । समुद्रे । आ । सिंधोः । ऊर्मा । मधुंऽमंतं । पवित्रे । आ ॥ १० ॥

पदार्थः—( गिरिष्ठां ) वाण्यादीनां प्रकाशकं ( उक्षणं ) सर्वोपिर बलस्वरूपं परमेश्वरं ( वेनाः ) यज्ञीयाजनाः (दुहन्ति ) पूर्णतया साक्षात्कुर्वन्ति । योहि याज्ञिकोजनः (असश्चतः) कामनास्वसक्तोरित । ( मधुजिह्वा ) मधुरभाषिणः ( दिवो नाके ) आध्यात्मिकयज्ञेषु ये स्थिराआसते (पवित्रे) पूतान्तःकरणे ( आ ) आप्नुवन्ति । यः परमेश्वरः ( मधुमन्तं ) आमोदस्वरूपोरित । अथच ( समुद्रे ) अन्तरिक्षे ( सिन्धोरूमां ) वाष्परूपपरमाणूनां ( वावृधानं ) वर्द्धकोरित । तथा यः ( अप्सु ) सर्वरसेषु (द्ररसं) सर्वोत्कृष्टरसोरित ॥ १०॥

पद्रार्थ---( गिरिष्ठां ) बाण्यादिकोंके मकाशक ( उक्षणं ) सर्वी-

पिरं बलस्तरूपपरमात्माको ( वेनाः ) याङ्किकलोग ( दुइन्ति ) पिरपूर्णरूपसे साक्षात्कार करते हैं। जो याङ्किक ( असश्चतः ) कामनाओं में संसक्तनहीं । ( मधुजिह्वा ) मधुरवोलनेवाले ( दिवो नाके ) आध्यात्मिक यज्ञों में जो स्थिर हैं। वे ( पित्रेत्रे ) पित्रत्र अन्तःकरण में ( आ ) आप्नुवन्ति । सब ओरसे प्राप्त होते हैं। जो परमात्मा ( मधुमन्तं ) आनन्दस्वरूप हैं। और ( समुद्रे ) अन्तरिक्ष में ( सिन्धोरूम्मां ) वाष्परूपपरमाणुओं को ( वाद्यधानं ) जो बढ़ने वाला है । और ( अप्सुद्रप्तं ) जो सब रसोंमें सर्वोपिर रस है।

भावार्थ— याहिकलोग जो निस्त मुक्तिमुखकी इच्छा करते हैं। वे आनन्दमय परमात्मा का अपने पतित्र अन्तःकरणमें ध्यान करते हैं। जिस मकार जलादिपदार्थों के सूक्ष्मरूप परमाणु इस विस्तृतनभोमण्डल में व्याप्त हो जाते हैं इसी प्रकार परमात्मा के अपहत पापादिधम्म उनके रोम २ में व्याप्त होजाते हैं। अर्थात् वे सर्वाङ्ग से पतित्र होकर परमात्मा के भावों को ग्रहण करते हैं॥ १०॥

> नाके सुपूर्णसेपपित्वांसं गिरो वेनानांमक्रपन्त पूर्वीः । शिशुँ रिहन्ति मृत्यः पनिष्नतं हिरुष्ययं शकुनं क्षामणि स्थाम् ॥ ११ ॥

नार्के । सुऽपूर्ण । उपपृष्ठिऽवांसं । गिरः वेनानां । अकृपन्त । पूर्वीः शिशुं । रिहुंति । मृतयः । पनिष्रतं । हिरुण्ययं । शुकुनं । क्षामणि । स्था ॥ ११ ॥

पदार्थः---यः स्वसत्तया विराजमानः, उपदेशकवचोाभिः

स्तूयते (वेनानाम्) उपासकानाम् (गिरः) वाण्यः तं परमात्मानम् (उपाकृपन्त ) अभिष्टुवन्ति कीदृशं (सुपर्णम् ) स्वसत्तया विराजमानम् (उपपित्रवांसम् ) शब्दायपानम् (शिशुम् ) ज्यति सृक्ष्मंकरोति प्रलयकाले चराचरंजगिदिति शिशुः । तं शिशुं (मतयः ) बुद्धयः (रिहन्ति ) प्राप्नुवन्ति (तं किदृशं हिरण्ययम् ) प्रकाशस्त्रकृपम् (शकुनम् ) सर्वशक्तिमन्तम् (क्षामणि, स्थाम् ) क्षमायां तिष्ठन्तम् ।

पदार्थ—(वेनानां) उपामक छोगों की (पूर्वीः, गिरः) बहुतसी बाग्रियं (भ्रक्तपन्त) उसकी स्तृति करती हैं। जो (नाके) मुख में (सुवर्णम्) अपनी चित्सत्ता से (उपपित्रवांसम्) शब्दायमान होता है। शिशुम वर्षात सूक्ष्मं करोति मळयकाळ इति शिशुः परमात्मा, जो मळयकाळ में सब पदार्थों की सुक्ष्म करे उसका नाम यहां शिशु है। उस परमात्मा को (रिहन्ति) जो माप्त होते हैं। पतयः) मूक्ष्मबुद्धिवाल (पनिम्नम्) जो शब्दायमान है (हिरण्यम्) मकाशस्त्रकृष है। और (शकुनम्) शक्तोति मर्च कर्तु भिति शकुनं, जो सर्वशक्तिमान हो उसका नाम यहां शकुन है। (भ्रावणस्थाम्) जो क्षमा में स्थिर है।

भावार्थ — परमात्मा विद्वानों की वाणी द्वारा मनुष्योंके हृदय में मकाशित होता है। इसिछिये मनुष्यों को चाहिये कि वे सदीपदेश द्वारा उसका ग्रहण करें॥ ११॥

> ज्ध्वी गन्ध्वी अधि नाके अस्थादिस्तां रूपा प्रतिचक्षाणी अस्य । भातुः शुक्रेण शोचिषा व्ययोत्पारूरुवदोदंसी मातस् शुचिः॥१२॥११॥४॥

ऊर्धः । गृंधर्वः । अधि । नार्के अस्थात् । विश्वा । ह्या । प्रतिऽचक्षाणः । अस्य । भानुः । श्रृक्रेणे । श्रोचिषां । वि । अद्यौत् । स । अरूरुचत् । रोदंसी इति । मातरां । श्रुचिः ॥

पदार्थः—( विश्वा, रूपा, प्रति चक्षाणोऽस्य ) अस्यसूर्य्य मण्डलस्यानेकानिरूपाणि प्रख्यापयन् परमात्मा ( अधि, नाके, अस्थात् ) सर्वोपिर सुखे विराजमानोऽस्ति।( ऊर्ध्वः)सर्वोपर्व्यस्ति ( शुक्रेण ) निजबलेन अपि च ( शोचिषा ) निजतेजसा (भानुः) सूर्य्यमपि ( व्यचोत ) प्रकाशयति । अपि च ( रोदसी, मातरा ) अन्यलोकलोकान्तराणांनिर्माता ( द्यावापृथिव्योः प्रकाशकोऽस्ति ( शुचिः ) पवित्रोस्ति । अपि च ( गन्धर्वः ) सर्वलोक लोकान्तराणामधिष्ठाता अस्ति ।

पदार्थ — (विश्वा, रूपा, प्रातिचत्ताणे। इस मूर्य्यमण्डलकी प्रतिचल्लाण, रूपा नाना प्रकारके रूपोंको प्रख्यात करता हुआ परमात्मा (अपि, नाके, अस्थात ) सर्वेपिर मुल्लें विराजमान है। (ऊर्द्धः) सर्वेपिरहै। और (छोकेशा ) अपने बलसे और (शोचिषा ) अपनी दीप्तिसे (भानुः) स्ट्यंको भी (व्यद्यौत ) प्रकाशित करता है। और (रोटमी मातरा) अन्य लोक लोकान्तरोंका निर्माण कर्ता हुआ द्यावा पृथिवीको (पारूरुवत) प्रकाशित करने वाला है। (श्रीचः) पवित्र है। भौर (गन्धर्वः) मर्वलोक लोकान्तरों का अधिष्ठाता है।

भावार्थ- परमात्मा अपने प्रकाश से सुर्य्यचन्द्रादिकों का प्रकाशक है। द्यौर सम्पूर्ण विश्वका निर्माता विधाता द्यौर अधिष्ठाता है, उसीकी उपासना सबस्रोगों को करनी चाहिये॥ १२॥

इति पञ्चाशीतितमं मूक्तं एकादशो वर्गश्च समाप्तः॥

अथाष्ट्रचत्वारिंशदृचस्य षडशीतितमस्य सुक्तस्य

ऋषिः—१-१० आकृष्टामापाः । ११-२० स्मिकता निहान्तरी ।
२१-३० पृथ्वयोऽनाः । ३१-४० त्रय ऋषिभणाः । ४१-४५
अत्रिः । ४६-४८ मृत्समदः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥
छन्दः-१, ६, २१, २६, ३३, ४०, जगती । २. ७,
८, ११, १२, १७, २०, २३, ३०, ३१, ३४, ३५,
३६, ३८, ३९, ४२, ४४, ४७, विसङ्गगती ।
३-५, ९, १०, १३, १६, १८, १९, २२, २५,
२७, ३२, ३७, ४१, ४६, निचृ-जगती ।
१४, १५, २८, २९, ४३, ४८, पादनिचृज्जगती । २४ आर्चीजगती । ४५
आर्चीस्वसङ्गगती ॥ निपादः स्वरः ॥
प्रतं आश्रवः पवमान धीजवो मद्रां
अर्षन्ति रघुना ईव त्मना ।
दिव्याः सुपूर्णा मधुमन्तु इन्देवे।

प्रतेः । आशवंः । प्वमान् । धीऽजवंः । मदाः। अषिति । रघुजाः ऽदेव । तमनां । दि्व्याः । सुऽपूर्णाः । मधुंऽमंतः । दृदेवः । मदिन्ऽनंमासः । परि । कोशं । आसते ।

मदिन्तंमासः परि कोशंमासते ॥ १ ॥

प**दार्थः—(** पवमान ) हे सर्वपवित्रकारक परमात्मन्

( ते ) तव ( धीजवः ) ज्ञानस्य ( आशवः ) ज्ञानेन्द्रियरूपाः भावाः ( रघुजाइव, त्मना ) विद्युदिव शीघ्रगतिकारकाः ( मदाः )

अपिच आन-दरूपाः ( प्रार्षन्ति ) अनायासेन प्रत्यहं गच्छन्ति ।

अपि च ते भावाः ( दिव्याः ) दिव्याः ( सुपर्णाः ) चेतनरूपाः

(मधुमन्तः ) आनन्दरूपाः (इन्दवः ) प्रकाशरूपाः सन्ति । (मन्दिन्तमासः ) आह्लादकाः सन्ति । ते उपासकस्य (कोशम् )

अन्तःकरणे ( पर्ग्यासते ) स्थिरा भवन्ति ।

पद्मर्थ--(पवमान) हे सबको पवित्र करनेवाले परमात्मन् (ते) तुम्हारं (धीनवः) ज्ञानके (भ्राशवः) प्राणक्ष्यभाव (रघुनाइवत्मना) विद्युत्तके समान बीद्रमति करनेवाले (मदाः) भ्रीर आनन्दक्ष्य (प्रापन्ति) धनायामेष प्रतिदिन गाति कर रहे हैं। भ्रीर वे भाव (दिव्याः) दिव्य हैं (स्पृपणाः) चतनकष् हैं (मधुमन्तः) भ्रानन्दक्ष्य हैं (इन्दवः) प्रकाशक्ष्य हैं। (प्रदिन्तमासः) आह्नादक हैं। वे उपामकके (कोशं) अन्तःकर्णमें (पर्यासने) स्थर होते हैं।

आयार्थ---जो लेग पदार्थान्तरों से चित्तदत्तिको इटाकर एकमात्र परमान्याका त्यान करते हैं उनके अन्तःकरणको प्रकाशित करने के लिये परमान्या दिव्यभावसे आकर उपस्थित हो जाते हैं ॥ १ ॥

प्र ते मदांसो मदिससं आशवो ऽमृक्षत् स्थ्यांसो यथा पृथेक्।

धेनुर्न वत्सं पर्यसामि वज्रिण-

भिन्द्रभिन्दंवो मर्धमन्त ऊर्भयः॥ २॥

प्र । ते । मदांसः । मृद्गिरासः । आशार्यः । अमृक्षत । रथ्यां-सः । यथां । पृथंक् । धेनुः । न । वत्सं । पर्यसा । अभि । विज्ञणे । इंद्रै । इंदेवः । मधुरमंतः । ऊर्मयः ॥ २ ॥

पदार्थः—( वज्रिणम, इन्द्रम् ) अषु च्छक्तिधारकाय-कर्म्मयोगिने ( धेनु ) गौः ( न ) यथा (वत्सम्) निजपुत्रकम्-( पयसा ) दुग्धेन (अभिगच्छिति ) प्राप्नोति, एवमेव (इन्दवः ) परमात्मनः प्रकाशरूपस्वभावाः ( मधुमन्तः ) ये आनन्दमयाः ( ऊर्मयः ) अपि व समुद्रस्य तरङ्गा इव गतिशीलाः सन्ति । ते ( मदामः ) आह्रादकाय ( मदिरासः ) उत्तेजकाय ( आशवः ) व्याप्तिशीलस्वभावाय ( ते ) तुभ्यम् ( प्रामृक्षत ) विरचिताः ( यथा ) येन प्रकारेण (रथ्यासः ) रथगत्यै अश्वादयः (पृथक् ) भिन्नाः रविरचितास्तथैव (ते) तुभ्यं हे उपासक उक्तस्वभावारचिताः।

पद्धि—( विज्ञणम्, इन्द्रम् ) विद्युत्की शक्ति रखनेवाले कर्मने योगीके लिये ( धनुः ) गों ( न ) जैसे ( वत्सं ) अपने बच्चेको ( पयसा ) हुग्धके द्वारा ( अभिगच्छिति ) प्राप्त होती है । इसी प्रकार ( इन्द्रवः ) परमात्माके प्रकाशरूपस्वभाव ( मधुमन्तः ) जो आनन्द्रमय हैं ।( ऊम्मयः ) और समुद्रकी लहरोंके समान गतिश्रील हैं।वे (मदासः) आह्वादक (मिद्रासः) उत्तेजक ( आशवः ) च्याप्तिशीलस्वभाव ( ते ) तुम्हारे लिये ( प्राम्क्षत ) रचेगये हैं। ( यथा ) जैसे ( रध्यासः ) रथकी गतिके लिये अञ्चादिक ( प्रथक ) भिन्न २ रचे गये हैं इसी प्रकार ( ते ) तुम्हारे लिये हे उपासक उक्त स्वभाव रचे गये हैं।

भावार्थ--परमात्मा उपदेश करते हैं कि हे उपासक ! तुम्हारे अरीररूपी रथके लिये ज्ञानके विचित्र भाव घोड़ोंके समान जिसमकार घोड़े रथको गतिज्ञील बनाते हैं । इसीमकार विज्ञानी पुरुषकी चित्तविक्तें उसके शरीरको गतिज्ञील बनाती हैं ॥ २ ॥ अत्यो न हियानो अभि वार्जनर्ष म्वर्वित्कोशं दिवो अदिमातरम् । ष्टपा पृतित्रे अपि सानां अव्यये सोमः पुनान इन्द्रियाय धार्यसे ॥ ३ ॥

अत्यः । न । हियानः । अभि । वाजं । अर्षु । स्वःऽवित् । कोशं । दिवः । अदिऽमातरं । वृष् । पृवित्रे । अर्षि । सानौ । अव्यये । सोर्मः । पुनानः । इन्द्रियाय । धार्यसे ॥ ३ ॥

पदार्थः—(सोमः) हे परमात्मत् ! ( पुनानः ) सर्व पवित्रयन् (इन्द्रियाय धायसे ) धनधारणाय ( अव्यये ) अविनाशिने (पवित्रे ) पवित्रात्मनि ( अधिसानो ) यः सर्वो-पि विराजमानोऽस्ति । एवंविधपवित्रात्मने ( वृषा ) सर्व-कामान् वर्षकः परमात्मा ( स्वर्वित ) यः सर्वज्ञोऽस्ति । (अत्यः ) गिनशीलपदार्थस्य ( न ) समानः ( हियानः ) प्रेरकः पर-मात्मा ( वाजम् ) यज्ञस्य ( अभि ) सम्मुखे ( अष् ) गच्छति । ( दिवो, अद्रिमातरम् ) द्युलोकान्मेधस्य निर्माता ( कोशम् ) निधानमुत्पादयति ।

पद्धि—(सोमः) परमात्मा (पुनानः) सबको पवित्र करता हुआ ( इन्ट्रियायभायसे ) धनके धारण कराने के लिये ( अव्यये ) अविनाज्ञी ( पवित्रे ) पवित्र आत्मामें ( अधिसानौं ) जो सर्वोपारे विराजमान हे ऐसे पबित्र आत्माके लिये (हपा) सब कामनाओंकी दृष्टिकर्ता परमात्मा (स्वर्वित् ) जो सर्वक्र है ( अत्यः ) गतिशील पदार्थके ( न ) समान ( हियानः ) पेरणा करनेवाळा परमात्मा (वाजम् ) यक्के (अभि) सम्मुख ( अर्थ ) गाति करता है ( दिवेा, अद्रिमातरम् ) बुळोकसे मेघका निर्म्माता (कोज्जम् ) निधि-को उत्पन्न करता है ।

भावार्थ — परमात्मा विशुदादि पदार्थों के समान गतिशीछ है। और प्रकाशभावके आधार निधियोंका निम्मीता है। वही परमात्मा पवित्र अन्तःकरणवाले पुरुषको ऐत्वर्यसम्पन्न करता है॥ ३॥

> प्र त आर्थिनी पवमान वीजुवी दिव्या अंसुप्रन्पयंसा धरीमणि । प्रान्तर्ऋषयः स्थाविरीरसृक्षत् ये त्वा मुजन्त्यृषिपाण वेधसंः ॥ ४ ॥

प्र । ते । आश्विनीः । प्वमान् । धीऽज्ञवंः । दिन्याः । अमृत्रम् । पर्यसा । धरीमणि । प्र । अंतः । ऋषेयः । स्थावि-रीः । अमृश्वत । ये । त्वा । मृजीति । ऋषिऽसान । वेधसंः ।

पदार्थः ——( पवमान ) हे परमात्मन् ! ( ते ) तव (आधिनीः ) व्याप्तयः ( धीजुवः ) या मनोवेगसमानगतिशीलाः ( दिव्याः ) अपि च दिव्यरूपाः सन्ति ( धरीमणि ) भवद्धारके अन्तःकरणे ( पयसा, प्रासृग्रन् ) अमृतं वाहयन्त्यो गच्छन्ति । ( वेधसः ) कर्म्मविधातारः ( ऋषिषाण ) ज्ञानिनः ( ये ) ये ( त्वा ) त्वाम् ( मृजन्ति ) तत्विभिध्यात्वे विविच्य जानन्ति । ते ऋषयः ( स्थाविरीः ) सर्वकामान् वर्षकं भवन्तम् ( अन्तेः ) अन्तःकरणे ( प्रासृक्षत ) ध्यानविषयं विद्धति । पदार्थ — (पवमान) हे परमात्मन् (ते) तुम्हारी (आश्विनीः) व्याप्तियें (धीजुवः) जो मनके वेगके समान गतिशीळ और (दिव्याः) दिव्यस्प हैं । (धरीमणि) आपको धारणकरनेत्राळे अन्तः करणमें (पयसामृप्रन्) अमृतको वहाती हुई गमन करती हैं। (वेधसः) कम्मौंका विधान करनेवाळे (फरिपाण) ज्ञानी (ये) जो (त्वा) तुमको (मृजन्ति) विवेक करके जानते हैं। वे ऋषि (स्थाविरी) सव कामनाओंकी दृष्टि करनेवाळे आपको (अन्तः) अन्तः करणमें (प्रामृक्षत) ध्यानका विषय वनाते हैं।

भिविधि — जो लोग दहतासे ईश्वरकी उपासना करते हैं। पर-मान्मा उनके ध्यानका विषय अवश्यमेव होता है। अर्थात जब तक पुरुष सब ओग्से अपनी चित्तविचियोंको हटाकर एकमात्र ईश्वरपरायण नहीं होता तब तक वह सुक्ष्मसे सुक्ष्म परमान्मा उसकी बुद्धिका विषय कदापि नहीं होता। इसी अभित्रायस कहा है कि 'दृश्यते त्यप्रया बुद्ध्या सुक्ष्मया सूक्ष्मदार्शिभिः' वह सूक्ष्मदार्शियोंकी सृक्ष्म बुद्धिद्वारा ही देखाजाता है अन्यथा नहीं। ४॥

> विश्वा धार्मानि विश्वचक्ष् ऋभ्वंसः पुमोस्ते सतः परि यन्ति केतवः । व्यानुशिः पंवसे सोमुधर्मभः पतिर्विश्वंस्य सुर्वनस्य राजसि ॥ ५ ॥ १२ ॥

विश्वा । यामांनि । विश्वारत्रक्षः । ऋभ्वंसः । प्रुडमोः । ते । सतः । परि । यृति । केतवंः । विष्यानाशिः । पवसे । सोम् । धर्मेऽभिः । पतिः । विश्वस्य । भुवंनस्य । सृजसि ॥

पदार्थः--( सोम ) हे परमात्मन्! त्वं (विश्वस्य भुवनस्य)

सर्वभुवनानाम् (पितः ) स्वामी असि । अपि च (धर्मभिः ) नित्यादिधर्मोः (राजाने ) विराजमानो भवसि (व्यानिशः ) अपि च सर्वत्र व्यापको मूत्वा (पवसे ) सर्वं पवित्रयसि (विश्व चक्षःप्रभोः ) हे सर्वज्ञ जगत्स्वाभिन् ! (ते) तव (ऋभ्वसः ) महत्यः (केतवः ) शक्तयः (पिर्यन्ति ) सर्वत्र विद्यन्ते ।

अपि च (ते. सतः ) तय मत्तायाः । विश्वाधामानि ) अखिल-त्योकलोकान्तराणि उत्यथन्ते ।

पदार्थ--(सोम) हे परमात्मन ! आप (विश्वस्य भवनस्य)

सम्पूर्ण भुवनोंके (पतिः ) स्वामी हैं। और (धर्मभिः ) अपने नित्य शुद्ध वृद्ध मुक्त स्वभावादि धर्म्मींके द्वारा (राजिस) विराजमान है। (ज्यानिक्षः) और सर्वत्र ज्यापक होकर (पवसे ) सबको पवित्र करते हो (विश्वचक्षः-प्रभोः ) हे सर्वज्ञ जगत्स्वामिन् !(ते ) तुम्हारी (ऋभ्वसः )वड़ी (केतवः ) शक्तियें (पित्यन्ति ) सर्वत्र विद्यमान हैं। और (ते सतः ) तुम्हारी सत्ता से (विश्वाधामानि ) सम्पूर्ण लोकलोकान्तर उत्पन्न होते हैं।

भीं निर्धि — जो यह संसार के पित हैं, वह अपहत पाष्मादि धम्मींसे सर्वत्र पिरपूर्ण हो रहा है । सायणादिभाष्यकार 'धर्म्मींसः' के अर्थ भी सोमके वहनेके करते है यदि कोई इनसे पूछे कि, अस्तु धर्म्पके अर्थ वहन ही सही पर पितिर्विश्वस्य भुवनस्य इस वाक्यके अर्थ जड़सोममें कैसे संगत होते हैं । क्योंकि एक लताविशेषवस्तु सम्पूर्ण लोकलोकान्तरोंके पित केसे हो सकती है । वास्तवमें बात यह है कि मन्त्रोंके आध्यात्मिक अर्थींको छोड़कर इनको केवल भौतिक अर्थ ही प्रिय लगते हैं ॥ ९२ ॥

उभयतः पर्वमानस्य रशमयो ध्रुवस्यं सतः परि यन्ति केतर्वः । यदी पवित्रे अधि मृज्यते हरिः

सत्ता नि योनं कलशैषु सीदति ॥ ६॥

उभयतः । पर्वमानस्य । रश्मर्यः । ध्रुवस्य । सतः । परि । यंति । केतवः । यदि । पवित्रे । अधि । मृज्यते । हरिः । सत्ता । नि । योनां । कलशेषु । सीदति ॥

पदार्थः-- ( ध्रुवस्य ) अस्य ध्रुवरूपपरमात्मनः कथम्भृ-तस्य तस्य ( सतः ) सर्वत्र विद्यमानस्य पुनः कथम्मृतस्य ( पव-मानस्य ) सर्व पूयमानस्य । एवम्भृतस्य ( रइमयः ) तेजांसि ( उभयतः ) इतरचामृतरच ( परियन्ति ) परिगच्छन्ति तानि तेजांसि ( केतवः ) सर्वोत्कृष्टत्वेन केतुत्त्यानि सन्ति । (यदि) यदा (पवित्रे) प्तान्तःकरणे (हरिः) परमात्मा ( अधिमृज्यते ) साक्षाकियते । तदा (सत्ता) तस्य सत्ता (नि) सततम् (कलशेषु, योना) अन्त:करणस्थानेषु ( सीदित ) विराजते ।

पदार्थ-( भ्रवस्य ) इस भ्रव परमात्माको ( सतः ) जो सर्वत्र विद्यमान है और (पवमानस्य) जोकि सबको पवित्र करने वाला है। उसको (रक्ष्मयः) ज्योतियें (उभयतः) दोनों लोकोंमें (परियन्ति) प्राप्त होती हैं। वे ज्योतियें (केतवः) सर्वोपिर होनेसे केतुके समान हैं। (यदि) जब (पवित्रे ) पवित्र अन्तःकरणमें (हरिः ) परमात्मा (अधिमुख्यते ) साक्षात्कार कियाजाता है । तब (सन्ता ) उसकी सन्ता (नि ) निरन्तर ( कलक्षेषु योना ) अन्तः करणस्थानों में ( सीटति ) विराजमान होती है।

भावार्थ---जो पुरुष अपने अन्तःकरणोंको सन्तर्माद्वारा शुद्ध बनाते हैं। उन्हों के अन्तः करणों में परमात्मा प्रतिबिम्बित होता है । अन्यों के नहीं।

यज्ञस्यं केतुः पंत्रते स्वध्वरः सोमो देवानामुपं याति विष्कृतम् । सहस्रवारः परि कोशंमपंति दृषां पवित्रमत्यति रोक्षेत्रत् ॥ ७ ॥

यज्ञस्य । केर्तुः । पवते । सुऽअध्यरः । सोर्धः । देवानी । उपं ॥ याति । निःऽष्कृते । सदस्तंऽथारः । परि । कोर्शं । अपीत युपा । पवित्रं । अति । एति । रोर्स्वत् ॥

पद्र्थिः—( यज्ञस्य, केतुः ) परमातमा ज्ञानयज्ञादिनां प्रज्ञापकोऽस्ति । (पवते ) सर्वपुनाति अपि च (स्वध्वरः) शोभन यज्ञकर्ता अस्ति । (सोमः ) सोमस्वभावपरमात्मा (देवानाम् ) विदुपाम् ( निष्कृतम् ) संस्कृतान्यन्तःकरणानि प्राप्नोति । किम्भूतः परमात्मा (सहस्रधारः) अनन्तशक्तिसम्पन्नः (कोशम्) ज्ञानिपुरुपस्यान्तःकरणम् ( पर्च्यपिति ) प्राप्नोति । स परमात्मा (पवित्रम् ) प्रत्येकपवित्रताम् ( अत्येति ) अतिक्रामित अर्थात् मर्वोपि पवित्रोऽस्ति । किम्भृतः परमात्मा (वृषा) बल्रुष्पः पुनः किम्भृतः (रोह्वत्) सर्वत्र शब्दायमानोऽस्ति ।

पदार्थ — (यज्ञस्य केतुः) ज्ञानयज्ञ, कर्म्मयज्ञ, ध्यानयज्ञ, योगयज्ञ, इत्यादि यज्ञोंका परमात्मा केतु है। (पवते) सबको पवित्र करनेवाला है। और (स्वध्वरः) ऑहंसाप्रधान यज्ञोंवाला है। (सोमः) वह सोमस्वभाव परमात्मा (देवानां) विद्वानों के (निष्कृतम्) संस्कृत अन्तःकरणोंको प्राप्तः होता है। (सहस्रधारः) अनन्तज्ञक्तिसम्पन्न है। और (कोशम्) ज्ञानी-

पुरुषके अन्तःकरणको (पर्स्वर्षिति ) प्राप्त होता है। वह परमात्मा (पवित्रं) पत्येक-पवित्रताको ( अत्यंति ) अतिक्रमण करता है। अर्थात् सर्वोपारे पवित्र है । ( वपा ) वह वळम्बरूप है । और ( रोरुवत ) सर्वत्र शब्दायमान है ।

भावार्थे——परमात्मा अपनी अनन्तशाक्तिसे सर्वत्रविराजमान है. यद्यपि वह सर्वत्रविद्यमान है तथापि उसकी अभिन्यक्ति विद्वानोंके अन्तःकरणमें ही होती है। अन्यत्र नहीं॥ ७॥

> राजां समुद्रं नद्योः वि गांहते आमूर्ति संचते सिन्धुषु श्रितः । अध्यस्थारसातु पर्वमानो अन्ययं नामा पृथिन्या धुरुणो महो दिवः ॥ ८ ॥

राजां । समुद्रं । नद्यः । वि । गाहते । अपां । ऊर्पि । सचते । सिंधुषु । श्रितः । अधि । अस्थात् । सानुं । पर्व-मानः । अव्ययं । नार्था । पृथिव्याः । पुरुणः । महः । दिवः । पदार्थः —यः परमात्मा (पृथिव्याः ) पृथिवीलोकस्य

अपि च ( महोदिवः ) अस्य महतो चुलोकस्य ( धरुणः ) आ-धारोऽस्ति । ( पवमानः ) सर्वेपवित्रयन् परमात्मा ( नद्यः )

सर्वाः समृद्धिः अपि च ( अन्ययम्, समुद्रम् ) आविनाशिमन्त-रिक्षम् ( विगाहते ) विगाहनं करोति ( अपामूर्मिम् ) जलतर-ङ्गरूपनदीः ( सिन्धुषु ) महासागरेषु ( सचते ) सङ्गताः करोति

( श्रितः ) स सर्वस्याश्रयोभूत्वा ( अध्यस्थात ) विराजते । अपि-च ( सानुनाभा ) अत्युच्चिशिखराणामपि मध्ये विराजते ।

पदार्थ--- जो परमात्मा ( पृथिन्याः ) पृथिवीलोक और ( महो-

दिवः) इस वड़ेद्युलोकका (धरुणः) आधार है। (पवमानः) सवको पवित्र करनेवाला परमात्मा (नद्यः) सब समृद्धिओंको और (अव्ययं-समृद्रम्) इस अविनाशी अन्वरिक्षको (विगाहते) दिगाहन करता है। (अपामूर्मिम्) जलकीलहरेंरूपनदियोंको (सिन्धुपुः) भहासागरोंमें (सचते) संगत करता है। (श्रितः) वह सबका आश्रयहोकर (अध्यस्थात्) विराजमान हो रहा है। अंग (सानुनाभा) उच्चमे उच्च शिखरोंके मध्यमें भी विराजमान है।

भावार्थ — प्रदाप स्यूलद्दाष्ट्रसं यह पूर्विच्यादिलोक अन्यपदार्थाके अधिष्ठान पतीत होते हैं त्रथापि सर्वाधिकम्मे एकमात्र परमात्मा ही है क्यों कि सब लोकलोकान्तरोंकीरचना करनेवाला और नदियोंको सागरोंके साथ संगत करनेवाला और ब्रह उपब्रहोंको सुर्यादि वड़ी २ ज्योतियोंमें हैं, संगत करनेवाला एकमात्र परमात्माही सवका अधिष्ठान है कोई अन्यवस्तु नहीं ॥८॥

दिवो न सार्च स्तनयंत्रचिकदृद्यौश्च यस्यं पृथिवी च धर्मंऽभिः । इन्द्रंस्य सुख्यं पंवते विवेविं-दस्सोमंः पुनानः कलद्दांषु सीदति ॥ ९ ॥

द्विः । न । सार्तु । स्तुनर्यन् । अत्रिक्षद्त् । द्योः । मु । यस्यं । । पृथिवी । च । धर्मिऽभिः । इंद्रंस्य । सुरूयं । प्वते विऽवेविदत् । सोमः । पुनानः । कलशेषु । सीदित ॥

पदार्थः—यः परमात्मा ( दियः, सानु ) द्युलोकस्योच्च-विरवराणि ( स्तनयन् ) विस्तारयन् ( न ) इत्र ( आचिकदत् ) गर्जिति । (च) पुनः (यस्य धर्म्भीभः) यत्पुण्यैः (चीः) द्युलोकः, अपिच ( पृथिवी ) पृथिवीलोकस्तिप्रति । स परमात्मा (इन्द्रस्य) कम्मेयोगिनः ( सख्यम् ) मित्रताम् ( पवते ) पवित्रयति । तथा ( विवेविदत् ) प्रसिद्धयित । सः ( सोमः ) परमात्मा (पुनानः) मां पवित्रयन् ( कलशेष ) मदन्तः करणेष (सीदित) विराजते ।

ूपदार्थ — जो परमात्मा ( दिवःसातु ) द्युळोकके उचिशाखरको (स्तनयत ) विस्तारकरनेकी (न) नाई ( अचिकद् ) गर्जरहा है। (च) और ( यस्य धर्मिमः ) जिसके भर्मोंसे (द्योः ) द्युळोक और पृथ्वी प्रथ्वीळोक स्थिर है, वह परमात्मा ( इन्द्रस्य ) कर्मयोगिकि ( सख्यं ) मेत्रीभायको ( पवते ) पिवत्र करता है तथा ( विवेविद्त ) प्रसिद्ध करता है। वह (सोमः ) परमात्मा ( पुनानः) हमको पिवत्र करता हुआ (कळशेषु) हमारे अन्तःकरणों में (सीद्ति ) विराजमान होता है।

भावार्थ — इस मन्त्रमें परमात्माने इस वातका निरूपण किया है कि द्युक्षोक औं पृथ्वी-लोक किसी चेतन वस्तु के सहारेसे स्थिर हैं। और उस चेतन में भी जगत्कर्तृत्वादि-धर्मोंसे इनको धारण किया है। वेदमें इतना स्पष्ट् इंव्यव्याद होनेपर भी सायणादि-भाष्यकार इन मन्त्रों-को जट-सोमलतामें लगात हैं और ऐसे मिथ्या अर्थ करना ब्राह्मण और उपनिपश्चेंसे सर्वथा विरुद्ध है। देखों ''साच प्रशासनात'' १।३।१९ इस मुत्र में महाभैं व्यासने '' शतपथ '' ब्राह्मण के आधार पर यह लिखा है, कि एतस्य वा अक्षरस्य वा गार्गि! द्यावापृथिव्यों विष्टृते तिष्ठतः ह. ३। ८।९। इस भक्षरकी आज्ञा में हे गार्गि! द्यु-लोक और पृथ्वी लोक स्थिरहै। इससे स्पष्टिसिद्ध है यहां ईश्वरका वर्णन है जह सोमका नहीं॥ ९॥

ज्योतिर्युज्ञस्यं पवते मधं प्रियं

. पिता देवानां जनिता विभवसुः।

## दर्पाति रुने स्वधयोरपीच्यं मदिन्तमो मरसर इन्द्रियो रसः ॥ १० ॥ १३ ॥

ज्योतिः । यज्ञस्यं । पृवते । मधुं । प्रियं । पिता देवानां । जनिता । विशुऽवंद्धः । दर्धाति । रतनं । स्वधोयाः अपीच्यं । मदिन्ऽ तमः । गत्सरः । इदियः । रसंः ॥

पदार्थः—स परमात्मा ( यज्ञस्य ) अध्वरस्य ( ज्योतिः ) ते जोऽस्ति । अपिय ( मणु ) आनन्दरूपोऽस्ति ( प्रियं पवते ) यम्तस्य प्रियङ्करोति तं पवित्रयति।(देवानाम्) सर्वलोकलोकान्तरणाम् ( पिता ) रक्षकः । अपिच ( जनिता ) जनकः ( विभुवणुः ) अपिचात्यन्तैश्वर्यवान् अस्ति । ( स्वध्वयोरपीच्यम् ) तथा चावापृथिव्योरन्तर्गतम् ( रत्नम ) मणिम् ( दधाति ) धःरणङ्करोति । अपिच स परमात्मा ( मदिन्तमः ) आनन्दरूपोऽ स्ति । तथा ( मत्सरः ) सर्वोनन्ददायकः । अपिच ( इन्द्रियः ) ऐश्वर्यवान् तथा ( रसः ) आनन्दरूषोऽस्ति ।

पिद्।थि— नइ परमात्मा ( यक्स्य ) यक्स्की ( ज्योतिः ) ज्योति-है। और ( मथु ) आनन्दरूप है। प्रियं पवते ) जो इससे प्रेम करते हैं छन्द्रं पित्रत्र करना है। ( देशनां ) सवळोक-छोकान्तरोंका (पिता ) पाळन करनेवाळा और ( जिनता ) च्ल्पक्रकरनेवाळा है। ( विभूवसुः ) और अल्पन्त ऐर्श्व्यवाळा है। ( स्वध्योरपीच्यं ) तथा द्यावा-पृथिवी के अन्तर्गत ( ग्लं ) रत्नोंको ( द्वाति ) धारणकर्रता है। और बह परमात्मा ( मिदन्तमः ) आनन्दस्वरूप है। तथा ( मत्सरः ) सवको भानन्द देने बाला है। और ( इन्द्रियः ) ऐर्श्वर्य युक्त है तथा (रसः) आनन्दस्वरूप है। भावार्थ इस मन्त्र में परमात्मा को नानाविष रत्नों का धाता विधाता, और निर्माता, कथन किया है। अर्थात वही स्टिष्ट का धारणकरने वाला है, वही पालनकरने वाला है और वही प्रलयकरने वाला है। इस मन्त्र में "मत्सर" और मदादिक जो नाम आये हैं वे परमात्मा के गौरवको कथन करते हैं आधुनिक संस्कृत में मद मत्सरादिनाम बुरे अर्थों में भाने लगे हैं बेद में इनके ये अर्थ न थे। इससे स्पष्ट सिद्ध होता है, कि आधुनिकसंस्कृत और वैदिकसंस्कृत में बड़ा प्रभेद है। १०॥ १३॥

अभिकन्दंनकुळशं वाज्यंषीत् पतिर्दिवः शतधारो विचक्षणः। हरिर्मित्रस्य सदनेषु सीदात मर्मृजानोऽविभिः सिन्धुंभिर्वृषा ॥ ११ ॥

अभिऽकंदेन । कुलशं । वाजी । अपिति । पतिः । दिवः । शतऽपारः । विऽनुक्षणः । हरिः । मित्रस्यं । सदंनेषु । सी-दृति । मुर्मृजानः । अविंऽभिः । सिंधुऽभिः । वृषां ।

पदार्थः—( अभिक्रन्दन् ) स्वसत्तयार्गजन् ( कलशम् ) अस्मै ब्रह्माडाय ( वाज्यंषित ) बलपूर्वकं गतिं ददाति । अन्यच्च ( दिवः ) द्युलोकस्य ( पतिः ) रक्षकः तथा ( शतधारः ) अनेकानन्दानां स्रोतस्तथा ( विचक्षणः ) सर्वद्रष्टा अपिच (हरिः) सर्वशक्तीनां स्वाधीनकारकोऽस्ति । अपरञ्च ( मित्रस्य ) प्रेम-पात्राणाम् ( सदनेषु ) अन्तःकरणेषु ( सीदिति ) विराजते । तथा ( मर्मृजानः ) सर्वपिरशोधयन् ( अविभिः, सिन्धुभिः ) स क्रूपासागरः ( वृषा ) निजकृपावृष्टिभिः सर्व सिञ्चनित ।

पदार्थ——( अभिकन्दन् ) स्वसत्ता से गर्जता हुआ ( कल्कां ) इस ब्रह्माण्ड को (वाध्यपंति ) नल्लपूर्वक गाते देनेवाला है । और (दिवः ) दुल्लोकका (पितः ) स्वामी है । तथा ( क्षतपरः ) अनन्तप्रकारके आनन्दोंका स्रोत है । तथा ( विवक्षणः ) सर्वद्रष्टा । और ( हरिः ) सव ग्राक्तियोंको स्वाभीन रखनेताला है । और ( मित्रस्य ) प्रेमपात्रलोगोंके ( सदनेषु ) अन्तःकरणोंमें ( सादित ) विगाजमान होता है । तथा (मर्युज्ञानः ) सबको शुद्ध करता हुआ ( अविभिः, सिन्धुभिः ) वह कुपासिन्धु ( द्रणा ) अपनी कुपारु दृष्टिंस सबको सिश्चित करता है ।

भावार्थ — उपासकोंको चाहिये कि अपने मनोरूप मन्दिरको इस प्रकारसं मार्जित करें जिससे प्रमात्माका निवास स्थान चनकर मन उनकी उपासनाका मुख्य साथन बने ॥ ११ ॥

> अब्रे सिन्धृनां पर्वमानो अर्षत्यब्रे वाचो अब्रियो गोर्षु गच्छति । अब्रे वार्जस्य मजते महाधुनं स्वायुषः मोतृभिः पृयते वृषां ॥ १२ ॥

अग्रे । सिंधूनां । पर्वमानः । अर्षति । अग्रे । वात्रः । अग्रि-यः । गोर्षु । गुच्छति । अग्रे । वार्जस्य । मृजते । मृहाऽधनं । सुऽआयुधः । सोतृऽभिः । पृथते । वृषां ॥

पदार्थः--यः परमारमा (वाचोऽप्रियः ) वेदवाणीनां प्रधानकारणमस्ति । अन्यच (गोषु ) स्वसत्तया लोकलोकान्तरेषु (गच्छति ) प्राप्नोति । (सिन्धूनाम् ) प्रकृते वाप्परूपावस्थया (अग्रे ) प्रथमम् (पवमानः ) पवित्रयन् ( अर्षति ) सर्वत्र प्राप्नोति । एवम्भृतस्य परयात्मन उपासकः (वाजस्याग्रे ) धना-दैश्वर्यैः प्रथमम् (महाधनम् ) महाधन परमात्मानम् (भजते) सेवते । एवम्भूतमुयासकम् (स्वायुधः ) अनन्तश्चित्तः सम्पन्नः (सोतृभिः ) स्वसंस्कारकशक्तिभिः (वृष्) बलस्वरूप पर्मात्मा (पृयते ) पवित्रयति ।

पद्धि—जो परमात्मा (वाचोऽग्नियः) वेदरूपी वाणियोंका मुख्य-कारण है। ओर (गोषु) अपनी सत्तासे लोक-लोकान्तरोंमें (गच्छिते) प्राप्त है। (सिन्धुनां) प्रकृतिकी वाष्परूपअवस्थासे (अग्न) पहले (पवमानः) पवित्र करता हुआ (अपीते) सर्वत्र प्राप्त है। ऐसे परमात्माको उपासक (वाजस्याग्ने) धनादि ऐश्वर्योंसे पहले (महाधनं) महाधनरूप उक्त एर-मात्माको (भनते) सेवन करता है। ऐसे उपासक को (स्वायुक्तः) अन्तन-प्रकारकी शक्तिवाला (सोतृश्वः) अपनी संस्कृत करनेवाली शक्तियोंके-द्वारा (तृषा) वलस्वरूप परमात्मा (पृयते) पवित्र करने है।

भावार्थ—-परमात्मा शब्द. स्पर्श. रूप, रस, गन्थ इन पञ्चतन्मात्राओं के आदिकारण अहङ्कार और महत्तत्त्व तथा प्रकृतिसे भी पहले विराजमात-था । उसी ने इस शब्द स्पर्श. रूप, रस. गन्थादि गुण युक्त संसारका निर्माण-किया है।जिन विचित्रशक्तियोंसे परमात्मा इन मुक्ष्मसे सृक्ष्म तत्त्वोंका निर्माता है सनसे इमारे हृदयको शद्ध करे॥१३॥

> अयं मृतवांत्र्छकुनो यथां दितोऽन्यें ससार् पर्वमान ऊर्मिणां । तव् कत्वा रेदिसी अन्त्रा कवे श्रिचिंथा पवते सोमं इन्द्र ते ॥ १३॥

अयं । मृतऽत्रीन् । शुकुनः । यथां । हितः । अव्ये । सुसार् । पर्वमानः । कुर्मिणां । तत्रं । कत्वां । रोदंसी इति । अंतरा । कवे । शुन्तिः । विया । पवते । सोमः । इंद्र । से ॥

पदार्थ — (इन्द्र ) हे कर्मयोगिन् ! (ते ) तुभ्यम् (शुचिः ) शुद्धस्वरूपः (सोमः ) परभात्मा (पवते ) पवित्रतां ददाति । (कवे ) हे व्याख्यातः ! (तवकत्वाधिया ) तव सुन्दर कर्म्भीभः (रोदसी अन्तरा) अस्मिन् ब्रह्माण्डे तुभ्यम् शुभकलं ददाति । अपरञ्च (अयं, मतवान् ) अयं सर्वज्ञः परमात्मा (शकुनोय्या ) विद्युदिव (हितः ) हितकरो भृत्वा (अव्ये ) रक्षायुक्तपदार्थे (ससार ) प्रविष्टोभवति । एवम् (पवमानः ) पवित्रयन् परमात्मा (उर्भिणा) स्वधेंमणः वेगस्पशक्तिभः सर्व पवित्रयति ।

पद्र्थि—(उन्द्र) हे कर्मयोगिन (ते) तुम्हारे लिये (शुचिः) गुद्दश्रूप (सीपः) प्रमान्मा (पर्वते) पित्रज्ञता देनेवाला है। (कये) हे व्याख्यातः। (तवक्रत्वाधिया) तुम्हारं सुन्दर कर्म्भों के द्वारा (रोदसी-अन्तरा) इस ब्रह्माण्डमं तुम्हें गुभफल देता है। और (ग्रयं, मनवान्) यह भर्वज्ञ प्रमात्मा (श्रकुतो यथा) जिम प्रकार विद्युत (हितः) हितकर होकर (अव्ये) रक्षायुक्त पदार्थ में (समार) प्रविष्ट होजाता है। एवं (प्रमानः) सबको पवित्र करनेवाला परमात्मा (ऊर्भिणा) अपने भेमकी वेगक्ष्प शक्तियों-से सबको पवित्र करता है।

भावार्थ--परमात्मा कम्मोंके द्वारा शुभक्तलोंका प्रदाता है। इस लिये मनुष्योंको चाहिये कि वे उत्तम कर्म्म करें। ताकि उन्हें कर्म्मानुसार उत्तम फल मिले॥ १३॥ द्रापिं वसानो यज्ञतो दिविस्पृशं-मन्तरिक्षपा भुवनेष्वर्षितः । स्वर्जज्ञानो नर्भसाभ्यंक्रमीत्यत्नमंस्य पितस्मा विवासति ॥ १४ ॥

द्रापिं । वसानः । यज्ञतः । दिविऽस्पृशं । अंतरिक्षऽपाः । भुवनेषु । अपितः । स्वः ज्ञज्ञानः । नम्सा । अभि । अक-मीत् । प्रत्नं । अस्य । पितरं । आ। विवासति ॥ १४ ॥

पदार्थः — (द्रापिम) य. स्वकवचकर्माभिः (वसानः) शारीरिकीयात्रां करेति । (यजतः) अमुंकर्मशीलम्) (दिवि-स्पृशम्) सत्कर्माभिरुचपुरुषम् (अन्तिरिक्षप्राः) अन्तिरिक्ष पृरकः परमात्मा (भुवनेष्वपितः) यः सर्वत्र विद्यते (स्वर्ज-ज्ञानः) स्वर्गादिलोकानामुत्पादकः (नमसा) सृक्मसृत्रात्मभिः (अक्रमीत) चेष्टते (अस्यपितरम्) अस्यब्रह्माण्डस्यपिता (प्रत्नम्) अपि च प्राचीनोऽस्ति । तमुपासकः (आविवासित ) स्वलक्ष्यं कृत्वा गृह्णाति ।

पद्धि——(द्रापिम) जो अपने कवचक्ष्यी कम्भौके द्वारा (वसानः) शारीरिकयात्रा करता है। (यजतः) उस कम्भैजीळ (दिविस्पृत्ताम्) सत्कम्भौन्द्रारा उच पुरुषको (अन्तरिक्षमा) अन्तरिक्षकी पूर्ति करनेवाळा परमात्मा (अवनेष्विप्तः) जो सर्वत्र व्याप्त है। (स्वर्जज्ञानों) स्वर्णादि लोकोंको उत्पन्न करनेवाळा (नभमा) सूक्ष्मसूत्रात्मा द्वारा (अक्ष्मीद् ) चेष्टा करताहि । (अस्य पितरं) इस संपूर्ण ब्रह्मा एडका जो पिता है (मतनं) और-

जो कि प्राचीन है। उसको उशासक पुरुष (आविवासित) अपना लच्च वनाकर ग्रहण करता हैं।

भावार्थ-- खर्गलोक्तंक अर्थ यहां सुखकी अवः ताविशेषके हैं ॥१४॥

सो अस्य बिशे महि शर्म यच्छति यो अस्य धार्म प्रथम व्यानुशे । पदं यदस्य परमे व्योगन्यतो बिश्वा

अभि सं यांति संयतः ॥ १५ ॥ १४ ॥

सः । अस्य । विशे । महिं । दामें । युच्छति । यः । अस्य । धार्म । प्रथमं । विऽञ्जानदो । पदं । यत् । अस्य । प्रमे । विऽञोमनिं । अतंः । विश्वाः । अभि । सं । याति ।संऽयतंः॥

पदार्थः—(सः) उक्तपरमात्मा (अस्य) जिज्ञासोः (विश्लो) शरणागते सित (मिहि) महत (शर्म्म) सुखं तस्मै (यच्छिति) ददाति। यो जिज्ञासुः (अस्य धाम) अस्य स्वरूपम् (प्रथमम्) प्राक् (व्यानशे) प्रविश्व गृह्णाति। अपरञ्च (यत्, अस्य) परमात्मनः (पदम्) स्वरूपमस्ति। (परमे, व्योमिन) यः सूक्ष्मादिप सृक्ष्मे महदकाशे विस्तीर्णस्तं गृह्णाति। (अतः) अस्मात्कारणात् (विश्वाः) सर्वथा (संयतः) संयमी भृत्वा (सत्कर्माण्यिभि) सत्कर्माणि (संयाति) प्राप्नोति।

पदार्थ--(सः) उक्त परमात्मा) ( अस्य) जिल्लासु के ( विशे )-शरणागत इंानेपर (मांडे) बड़ा ( शर्म्म ) सुख ( यच्छर्गत ) उनको देता- है। (यः) जो जिज्ञासु) ( ग्रस्य धाम ) इसके स्वरूपको ( मथमं ) पहले ( व्यानको ) मनेश होकर ग्रहणा करता है। ग्रीर ( यद ) जो ( अस्य ) इस प्रमानमाका ( पदं ) स्वरूप है। ( परमे व्योमिनि ) जो सुक्ष्मसे सुक्ष्म महद-कार्बाम फैला हुआ है। उसको ग्रहण करता है। ( अतः ) इसलिय (विज्वाः) सव मकारसे ( संयतः ) संयपी जिज्ञामु कर ( सत्कर्म्भाण्यभि ) सत्कर्मोंको ( संयाति ) प्राप्त होता है।

भावार्थ — तिंद्रक्षाः परमं पदं सदापश्यन्ति सूरयः, इत्यादि विष्णु के स्वरूप निरूपण करनेवाले मंत्रोमें जो विष्णुके स्वरूपका वर्णन है वही वर्णन यहां पद शब्दसे किया है। पदके अर्थ किसी अङ्ग विशेषके नहीं किन्तु स्वरूपके हैं॥ १५॥

> प्रो अयासीदिन्दुरिन्द्रस्य निष्कृतं सखा सस्युर्ने प्र मिनाति सङ्गिरेम् । मर्ये इव युवितिभिः समेषित् सोमेः कलशे शतयोग्ना पथा ॥ १६ ॥

प्रे। इति । अयासीत् । इंदुः । इंद्रेस्य । निःऽकृतं । सखां । सच्युः । न । प्र । मिनाति । संऽगिरं । मर्थःऽइव । युवृति ऽभिः । सं । अर्षाति । सोमः । कुलरो । शुतऽयाम्ना। पृथा॥

पदार्थः—( इन्दुः ) सर्वप्रकाशः परमात्मा ( इन्द्रस्य ) कर्मयोगिनः (निष्कृतम् ) संस्कृतमन्तः करणम् (प्रो अयासीत्) सर्वप्रकारेण प्राप्तोति । अन्यच ( सस्युः ) मित्रस्य ( न ) इव ( सखा ) मित्रं भवति । अपरञ्च ( संगिरम् ) सर्वशक्तीः

(प्रिमिनाति) प्रमाणयित (युवितिभिरिव) प्रौढस्त्रीभिर्यथा (मर्ग्यः) मर्ग्यादा स्थिरा स्विति । (कलशे) आरेमर ब्रह्मा-ण्डकलशे (श्वतयाम्ता पथा) शतशक्तिमता मार्गेण परमात्मा (समेर्पिति ) सर्वथा गुन्छति ।

पदार्थे—(इन्द्रः) सर्वप्रकाशक परमात्मा (इन्द्रस्य) कर्म्मर्थेगी के (निष्कृत) भंस्कृत अन्तः करगाकी (प्री अयामीत्) भिल्लभाँति प्राप्त होता है। और (संस्कृतः) सत्ताके (च) समान (सत्ता) होता है। भ्रोर (संगिरं) मध्यूर्ण शक्ति येक्को (प्रिनाति) प्रमाणित कर देता है। (युव-रिताभिरंय) युवति स्थियोंके द्वारा जेस (पर्य्यः) मर्य्यादा स्थिर कि जाती

है । (कलंब ) इस ब्रह्माण्डरूपी कलशर्मे (क्षतयाम्ना पथा) सेकड़ों-क्षक्तियों वाले रास्तेसे परमान्या (समर्पति ) भिलभाति गति कर रहा है ।

शक्तिया वाल रास्ततं परमान्ता ( समपति ) भिल्माति गति कर रहा है । भावार्थ--जिस मकार स्त्रियं भवने सदाचारसे मर्यादाको बा-

न्यती हैं, वा यों कहे। कि ार्यादापुरुषोत्तम पुरुषोंको उत्पन्न करके मर्य्यादा वान्यती हैं इसी प्रकार परमात्मा वेद मर्य्यादारूप वैदिक पथसे महापुरुषोंका उत्पन्न करके एर्यादा वान्यते हैं॥ १६॥

> प्र वो धियो मन्द्रयुवो विपन्युवी पनस्युवी संवसन्ध्वक्रमुः ।

सोमं मनीषा अभ्यंनुषत् स्तुभोऽभि धनवः पर्यसमिशिश्रयुः ॥ १७ ॥

प्र । वः । धिर्यः । मृंद्रऽयुर्वः । विषुन्युर्वः । पूर्वस्युर्वः । संऽवसंनेषु । अक्रमुः । सोमै । मनीषाः । अभि । अनूषत । स्तुर्यः । अभि ।

धेनवंः। पूर्यसा । ई । अशिश्रयुः ॥ १७ ॥

पदार्थ —हे परमात्मन् ! ( प्रवोधियः ) तव ध्यानपरा-यणाः ( मन्द्रयुवः ) तवानन्दयाचकाः ( विपन्युवः ) उपासकाः ( पनस्युवः ) स्तृतिं कामयमानाः ( संवसनेषु ) उपासनास्थानेषु ( अक्रमुः प्रविशन्ति । अपिच ( सोमम् ) सर्वोत्पादकं परमा-त्मानम् ( मनीपा ) मनसः सक्षमृत्त्या ( अभ्यनुषत ) सर्वथा

भवित निवसन्ति । ( स्तुभो ) यथोपास्यस्य (अभि ) अभिमुखम् ( धेनवः ) इन्द्रियाणां वृत्तयः ( पयसा ) वेगेन ( आशिश्रयः )

तमाश्रयन्ति । एवमुपासकचित्तवृत्तय ईश्वरस्याभिमुखं गच्छन्ति ।

पदार्थ—नः परभात्मन ! (प्रवेशियः ) तुम्हारा ध्यान करनेवाले ( पन्द्रयुवः ) तुम्हारा आनन्द चाहनेवाले ( विषन्युवः ) उपासकलोग ( पनस्युवः ) स्तुति की कामना करते हुए ( संवसनेषु ) उपासना स्थानोमें ( अक्रमुः ) प्रवेश करते हैं । और (सोमं) मर्वोत्पादक परमात्माको (मनीपा) चिन्ती मूच्वट्रत्ति द्वारा ( अभ्यन्पत ) सब मकारने आपमे निवास करते हैं ( स्तुमें ) जैने उपास्यके ( अभि ) अभिमुख ( धनवः ) इन्द्रियोंको दृत्तियें ( पय रा ) वेगमे ( अशिक्षयुः ) उसको भ्राक्षयण करती हैं । इसी प्रकार उपासककी चिन्तदृत्तियें ईश्वर की ओर भुक जाती हैं ।

भाष्यर्थि— जो पुरुष समाहत चित्तेस ईश्वरका ध्यान करते हैं। उन की चित्तवृत्तिये प्रयत्प्रपाहसे ईश्वरकी और फुक जाती हैं॥ १७॥

आ नः सोम संयन्तं विष्युषीः मिष्मिन्दो पर्वस्व पर्वमानो असिर्धम् । या नो दोहते त्रिस्ह्जसंश्चषी क्षुमद्राजंयन्मर्धुमत्सुवीर्यम् ॥ १८ ॥ आ । नः । सोम् । संऽयतं । पिष्युपीं । इपं । इंदो इति । पर्वस्व पर्वमानः । अस्तिर्वं । या । नः । दोहेते । जिः । अहन्। असरचुपी । सुऽमत् । वार्च ऽवत्। मधुं ऽमत् । सुऽवीर्थे ॥ १८॥

पद्रार्थः -- (सोम ) हं परमात्मन ! (इन्दो ) हे प्रकाश स्वरूप । (त्वम् ) (तः ) अस्माकम (सञ्चतम् ) सम्बन्धि अपि च (पिष्पुषी ) वृद्धियुक्तम (इषम् ) ऐश्वर्थ्यम् (अस्निम्धम् ) अक्षयधनैः (आपवन्व ) सर्वथा मां पवित्रयतु । (या ) यतोहि (नः ) अस्माकम् (त्रिरहन्) मृतादित्रिकालेषु (अस्वस्वपी ) अप्रातिवन्धम (क्षुमत् ) महदैश्वर्य्यवत् (वाजवत् ) बलयुक्तम् (मधुमत् ) मधुयुक्तम् (मुवीर्यम् ) बलकारकमै-श्वर्यं भवान् (दोहते ) परिपरयत् ।

पदार्थे—(साम) हे परमात्मन ! (इन्दा) हे प्रकाशस्त्ररूप।
आप (नः) हपोरे (संयते) सम्बन्धी और (पिष्युपीस) द्याद्वियुक्त (इपं)
पेश्वर्यको (अस्त्रिषं) जो भ्रान्तय हो ऐसे धनसे (आपवस्त्र) सब ओर से
हमको पवित्र करें। (या) जो कि (नः) हमारे सम्बन्धमें (बिरहन्) भृत, भविष्य, वर्तमान तीनों कालों में (असक्चुपी) मीतवन्ध रहित (क्षुमत्) बहुत ऐश्वर्य वाली (वाजवत्) वलवाली (मधुमत्) मधुर युक्त (सुनीयें)

वल करने वाळे एश्वर्षको आप ( दोहते ) परिपूर्ण करैं ॥ भावार्थ--स्वीनयमानुक्**ळचलनेवाले पुरुषोंक लिये परमात्मा** अक्षय धनको प्रदान करते हैं ॥ १८ ॥

वृषां मतीनां पंवते विचक्षणः सोमो अह्नः प्रतरीतोषसो दिवः ।

## क्राणा सिन्धृंनां कुलशाँ अवीवश्-दिन्दंस्य हाद्यीविशन्मंनीषिभिः ॥ १९ ॥

वृषां । मृतिःनां । प्वते । विऽत्रक्षणः । सोर्मः । अह्नः । पृऽत रीता । उपसंः । दिवः । कृष्णा । सिंधूनां । कुछशान् । अवीवशत् । इंद्रेस्य । हार्दि । अरऽविशन् । मृनीःषिऽर्भिः ॥

पद्रिथः—परमात्मा ( मनीषिभिः ) सदुपदेशैरुपदिष्टस्य ( इन्द्रस्य ) कर्ममयोगिनः ( हार्दि ) हृदये ( आविशत् ) प्रवेशं कुर्वन् ( कलशान् ) कर्ममयोगिनोऽन्तः करणानि ( अवीवशत् ) कामयते । यः परमात्मा ( दिवः ) झुलोकस्य ( सिन्धृनां ) स्यन्दनशिलमुक्ष्मपदार्थानां ( काणा ) कर्ता अस्ति । अपि च ( अहः ) दिवसस्य ( उपमः ) उयोतिषां ( प्रतरीता ) वर्द्ध- कोऽस्ति । ( सोमः ) सर्वोत्पादकपरमान्मा ( विचक्षणः ) सर्वज्ञः परमश्चरो ( मतीनां ) उपासकानां कामनानां ( वृषा ) पृरकः पृवीक्तारमात्मा अस्मान् ( पवते ) पवित्रयतु ।

पदार्थ — गरं त्या (मनीपिभः) सदुष्रेशकों से उपदेश किया हुआ (उन्द्रस्ता) कर्षयोगी के (हार्दि) हृद्रयमें (आविशन) प्रयेश करता हुआ (उन्द्रस्ता) कर्षयोगी के (हार्दि) हृद्रयमें (आविशन) प्रयेश करता हुआ (कला न् ) कर्मयोगियों के अन्तः करणों की (अवीवशन) कामना करता है। जी परमात्या (दिवः) गुलीकको (सिन्ध्र्यों) स्यन्दनशील सुक्ष्म तन्त्रों का (काणा) कर्ता है और (ब्रह्मः) दिनके (उपपः) ज्योति यों का (प्रतरीता) वर्द्धक है। (संभः) यह सर्वोत्यादक परमात्या (विवक्षणः) मर्वन्न परमेक्त्रर हमारी (प्रतीनां) उपासकों को कामनाओं की (व्रया) पूर्ति करने वाला उक्त परम त्या इम लोगों को (प्रवेत) प्रित्नकरें।

भावार्थ--नो लोग सहुपदेशकों के सहुपदेशको श्रद्धापुर्वक प्रहरण करंत हैं, उनके श्रन्तःकरणेंको परमान्मा श्रवश्यमेव पवित्र करता है ॥

मुनीषिभिः पवते पूर्व्यः कृतिर्नृ-भिर्यतः परिकोशाँ अचिकदत् । त्रितस्य नामं जनयन्मधुं क्षरिदिदंस्य वायोः सख्याय कर्तवे ॥२०॥१५॥

मुनीषिऽभिः । पुवते । पूर्व्यः । कृषिः । नृऽभिः । युतः । परि । कोशान् । अचिकृद्त् । श्रितस्य । नामं । जनयंन् । मधुं । क्षुस्त् । इंद्रस्य । वायोः । सुरूयायं । कर्तवे ॥

पदार्थः — ( मनीषिभिः ) विद्वज्ञिरुपदिष्टः ( पूर्व्यः ) अनादिसिद्धः परमात्मा ( पवते ) अस्मान् पवित्रयति । यः परमात्मा ( कविभिः ) विद्वज्ञिः ( यतः ) गृहीतोऽस्ति । सः ( कोशान् ) प्रकृतेः कोशान् ( अचिक्रदत् ) शब्दादिभिः प्रसिद्धयति । सः ( मधु ) सानन्दः परमात्मा ( त्रितस्य ) सत्वरजस्तमसां साम्यावस्थारूपप्रकृतिपुञ्जं (नामजनयन्) नामरूपे विभजमानः ( इन्द्रस्य ) कर्ममयोगिनः ( वायोः ) तथा ज्ञानयोगिनः ( सख्याय ) मैन्नीं ( कर्तवे ) कर्तुं (क्षरत् ) निजानन्दं प्रवाह्यति ।

पदार्थ- (ननीषिभिः) विद्वानीते उपदेश किया हुआ ( पूर्व्यः) स्रनादिसिद्ध परमात्मा ( पत्रते ) इथको पवित्र करना है जो परमात्मा (किविभिः) विद्वानों द्वारा (यतः) ग्रहण किया हुआ है, वह (कोशान्) प्रकृतिके कोशोंको (अचिकदत्) शब्दादि द्वारा प्रसिद्ध करता है। वह (मधु) ग्रानन्दयुक्त परमात्मा (त्रितस्य) सत्व रज भौर तमो गुणकी साम्यावस्था प्रकृतिपुडनको (नामजनयन्) नाम इप्पे विभक्त करता हुआ (इन्द्रस्य) कर्मयोगी के (वायोः) तथा ज्ञानयोगीके साथ (सख्याय) मैत्री

( कर्तवे ) करनेके लिये ( चरव ) अपने आनन्दको पवाहित करता है ॥

भावार्थ — कमयोगी और ज्ञानयोगी लोग परमात्मगुर्ग्यांके धारण करनेमे परमात्मांक साथ एक प्रकारकी मैत्री उत्पन्न करते हैं। अर्थाद "अहंवात्वाभिभगवो देवेतत्वंवा श्रहमस्मि "कि-"में, तू, " और " तू मैं " इस प्रकारकी अहंग्रहजपासना द्वारा श्रर्थाद श्रभेदोपासना द्वारा परमात्माका ध्यान करते हैं॥ २०॥

अयं पुनान उपसो विरोचयद्यं सिन्धुम्यो अभवदु लोक्कृत्। अयं त्रिः सप्त दुंदुहान आशिरं सोमो हुद्दे पवते चार्र सत्सरः॥ २१॥

अयं । पुनानः । उपसंः । वि । रोत्रयत् । अयं । सिंधुंऽभ्यः । अभवत् । ऊं इति । लोकऽकृत् । अयं । त्रिः । सप्त । दुदु-हानः । आऽशिरं । सोर्मः । हृदे । पवते । चारु । मुत्सरः ।

पदार्थः—( अयं ) पूर्वोक्तः परमात्मा स्वज्ञक्तिभः (पु-नानः ) पवित्रयन् अपिच ( उषसः ) प्रभातकालं ( विरोच-यत ) प्रकाशयन् ( सिन्धुभ्यः ) स्यन्दनशीलप्रकृतेः सूक्ष्मतत्त्वैः ( लोककृत् ) जगत्कर्ता ( अभवत् ) भवतिस्म । ( उ ) अयं दढताबोधकोऽस्ति ( अयं, त्रिः, सप्त ) अयं परमात्मा प्रकृतेरेक- विंशतिसख्याकमहत्त्त्वादिपदार्थान् ( दुदुहानः ) पुहन् ( आशिरं ) ऐश्वर्थमुन्पाच ( सोम ) अयं जगदुत्पादकपरमात्मा किरमृतः, ( चारुमत्सरः ) अतिशयाह्लादकः ( हदे ) मम हृदये ( पवत ) पवित्रयति ।

पद्र्शि—( अयं / पृत्रोंक परमात्मा अपनी शक्तियोंसे ( पुनानः ) पांत्रत्र करता हुआ और ( उपसः ) उपाकालका ( विरोचयत ) मकाश करता हुआ (सिन्धुभ्यः ) स्यन्दनशीला मकृतिके सूक्ष्म तत्त्र्योंसे ( लोक- कत् ) संसारका करनेवाला ( अभवत ) हुआ ( उ ) यह दृहताबोधक है । ( अयं त्रिः सप्त ) यह परमात्मा मकृतिके एकविश्वित महत्त्त्र्यादि तत्त्र्यों को (दुहुहानः) दोहन करता हुआ ( आशिरं ) ऐत्वर्यको उत्पन्न करके (सोमः ) यह जगदुत्पादक परमात्मा ( चारुमत्सरः ) जो अत्यन्त आहलादक है वह ( हृदये ) हमारे हृद्यमें ( पत्रते ) पत्रित्रता मदान करता है ।

भावार्थ---परमात्माने प्रकृतिसे महत्तत्व उत्पन्न किया और मह-त्तत्त्वसे जो अहंकारादि एकविंशति गण है उसीका यहां " त्रिः सप्त " शब्दसे गणन है किसी अन्यका नहीं ॥ २१ ॥

पर्वस्व सोम दिन्येषु धार्मसु मृजान इन्दा कुलशे पवित्र आ । सीदिन्निन्दस्य जुठेरे किनकद्-न्नृभिर्यतः सूर्यमारीहयो दिवि ॥ २२ ॥

पर्वस्व । सोम् । द्वियेषु । थार्मऽसु । सृजानः इंदोइति ।

कुलझे । पृवित्रे । आ । सीदंन् । इंदेस्य । जुउरे । किने-कदत् । नुऽभिः । यतः । सूर्य । आ । अरोहयः दिवि ॥

पदार्थः—( सोम ) हे परमात्मन् ! ( दिव्येषु धामसु ) युलोकादिस्थानेषु ( मृजानः ) उक्तमृष्टिरचियता त्वं ( पवस्व ) पवित्रय। ( इन्दो ) हे प्रकाशस्वरूप परमात्मन्! ( पवित्रे कलशे ) पूतान्तः करणेषु ( आसीदन् ) तिष्ठन् ( इन्द्रस्य ) कर्म्मयोगिनः ( जठरे ) सत्तारफूर्तिदायके जठराग्नौ ( कनिकदत् ) गर्जन् ( नृभिर्यतः ) मनुष्यस्थानविषये त्वं ( दिवि ) युलोके (सृर्ये) रवेः ( आरोहय ) आश्रयणं कृष्ठ ।

पद्धि—( मोम ) हे परमात्मन् ! ( दिव्येषु धामसु ) द्युलोंकादि स्थानोंमें ( सृजानः ) उक्त मृष्टिको रचनेवाले आप ( पवस्व ) पवित्र करें । ( इन्दो ) हे प्रकाशस्वरूप ! ( पवित्रे कलको ) पवित्र अन्तःकरणों में ( आसीदन् ) स्थिति करते हुए आप ( इन्द्रस्य ) कर्मयोगीकी ( जटरे ) सत्तास्फूर्ति देनेवाली जटरागिनमें ( किनिकदन् ) गर्जते हुए ( नृभिर्यतः मनुष्यों के स्थान के विषय आप ( दिवि ) द्युलोकमें ( मूर्य ) सूर्य को ( आरोहयः ) आश्रय करे ।

भावार्थ—परमात्मा सूर्य-चन्द्रमादिकोंका निर्माण करता हुआ इस विविध प्रकारकी रचनाका निर्माण करके प्रजाको उद्योगी वनाने के लिये कर्मयोगी की कर्माग्निको प्रदीप्त करता है ॥ २२ ॥

> अदिभिः सुतः पंवमे पृवित्र आँ इन्द्विन्दंस्य ज्रुरोध्वाविशन ।

त्वं नृचक्षां अभवो विचक्<u>षण</u> सोमं गोत्रमङ्गिगेभ्योऽवृजोरम् ॥ २३ ॥

अदिंऽभिः । सुतः । पृवसे । पृथित्रे । आ । इंद्रोइति । इंद्रेस्य । जुरुरेषु । आऽविद्यान । त्वं । नुऽनक्षाः । अभवः । विऽनक्षण । सोर्म । गुरेत्रं । अंगिरःऽभ्यः । अवृणोः । अर्थ ॥

पदार्थः—( इन्दो ) हे प्रकाशस्म्बरूपपरमात्मन् । त्वं (इन्द्रस्य ) कर्म्भयोगिनः कर्म्भप्रदीप्ते ( जठरेषु ) अग्नौ ( आविशन् ) प्रवेशं कुर्वन् ( अद्रिभिः सुतः ) वज्रेण संस्कृतं कर्म्भयोगिनं ( पत्रसे ) पृत्वित्रयिस । ( आ ) अपिच ( पिवेत्रे ) अस्य पिवत्रान्तः ऽकरणे ( अभवः ) निवस ( नृचक्षाः ) त्वं सर्वद्रष्टाऽसि ( विचक्षणः ) तथा सर्वज्ञोऽसि । ( सोम ) हे जगदुत्पादक ! त्वं ( अङ्गिरोभ्यः )प्राणायामा दिभिः ( गोत्रं ) कर्म्भयोगिशरीरं गक्ष । अन्यच तस्य विद्यानि ( अपावृणोः )

अपसारय ।

(इन्द्रो ) ह प्रकाशस्त्ररूप परमात्मन ! आप (इन्द्रस्य ) कर्मयोगी के कर्मपदीप्त (जब्देषु ) अग्नि में (आविश्वन ) प्रवेश कर्गत हुए (अद्विभिः सुतः ) वज्रसे संस्कार किये हुए कर्मयोगीको (पवसे ) पवित्र करते हैं। (आ) और (पवित्रे ) उसके पवित्र अन्तःकरणमें ( अभवः ) निवास करें। (नृचक्षाः ) तुम सर्वद्रष्टा हा (विचक्षणः ) तथा सर्वश्न हो । (सोम ) हे जगदुत्पादक ! आप (अङ्गिरोभ्यः ) माणायामादि द्वारा (गोत्रं) कर्मयोगीके शरीरकीरक्षा करें और उसके विद्यों को (अपादणोः )दूर करें॥

भावार्थ — ''गौर्वाग्यहीता अनेनिति गोत्रं शरीरम् '' जो वाणी को प्रहण करे उसका नाम यहां गोत्र है इस प्रकार यहां शरीर और पाणोंका वर्णन इस मन्त्रमें किया गया है ! और सायणाचार्यने गोत्रके अर्थ यहां मेघके किये हैं और ''आङ्गरोभ्यः'' के अर्थ कुछ नहीं किये हैं यदि सायणाचार्यके अर्थीको उपयुक्त भी माना जाय तो अर्थ ये वनते हैं ह मोमलते ! तुम अङ्गरादि ऋषियोंसे मेघोंको दूर करो इस प्रकार सर्वया असंबद्ध मलाप हो जाता है । वास्त्वमें यह प्रकरण कर्मयोगीका है और उसी को पाणोंकी पृष्टिके द्वारा विद्योंको दूर करना लिखा है।।२३॥

त्वा सोम् पर्वमानं स्वाध्योऽनु विप्रांसो अमदन्नवृस्यवः । त्वां सुपूर्ण आभरद्विवस्परीन्दो विश्वांभिर्मतिगिः परिष्कृतम् ॥ २४ ॥

त्वां । सोम् । पर्वमानं । सुऽञाध्यः । अनु । विप्रांसः । अम्द् दन् । अवस्यवंः । त्वां । सुऽपर्णः । आ । अभरत् । दिवः । परि । इंदो इति । विश्वांभिः । मातिऽभिः । पीरंऽकृतं ॥

पदार्थः—( सोम ) हे परमात्मन् ! ( पवमानं, त्वां ) मर्वपृज्यं त्वां ( स्वाध्यः ) सुकम्मीणः किम्भूताः ( विप्रासः ) मधाविनः पुनः किम्भूताः ( अवस्यवः ) त्वदुपासनपरायणाः ( अन्वमदन् ) भवन्तं स्तुवन्ति । ( इन्दो ) हे प्रकाशस्त्ररूप ! ( त्वां ) भवन्तं ( सुपर्णः ) सबोधोपासकः ( आभरत् ) उपासनया गृह्णाति किम्भूतस्त्वं ( दिवस्परि ) द्युलोकस्य मर्थ्यादा-

मुलङ्घ्यस्थितः । अपरञ्च ( विश्वाभिर्मितिभिः ) निाखिलज्ञानैः ( परिष्कृतं ) अलङ्कतोऽसि ।

पद्र्थि—— सोम ) हे परमात्मन ! (पत्रमानं त्वां ) सर्वपूज्य तुझको (स्वाध्यः ) सुकर्मीलोग (विम्नः) जो मेधावी हैं । और (अवस्यवः ) आपकी उपासनाकी इच्छा करनेवाले हैं । वे (अन्वमदतः ) आपकी स्तुति करने हैं ! (इन्दों ) हे प्रकाशस्वरूप (त्वां ) तुझका (सूपर्णः ) वोधयुक्त उपासक (आभरतः ) उपासना द्वारा ग्रहण करना है । तुम कैसे (दिवस्परि ) कि युलोककी भी मध्यीदा की उलंघन करके वर्तमान हो । और (विश्वाभिर्मीतिभः ) सम्पूर्ण ज्ञानोंसे (पार्ष्कृतम् ) अलंकृत हो ।

भावार्थ-- जो लोग विद्या द्वारा अपनी बुद्धिका परिष्कार करते हैं । वेही परमात्माकी विभृतिको जान सकते हैं । अन्य नहीं ॥ २४ ॥

> अन्ये पुनानं परि वारं ऊर्मिणा हरिं नवन्ते अभि सप्त घेनवंः । अपामुपस्थे अध्यायवंः कृविमृतस्य योनां महिषा अहिषत ॥ २५ ॥ १६ ॥

अब्ये । पुनानं । परि । वरि । ऊर्मिणां हरिः । नवंते । अभि । सप्त । धेनवः । अपां । उपऽस्थे । अधि । आयर्वः । कृर्वि । ऋतस्य । योनां । महिषाः । अहेषत ॥

पदार्थः—(अन्ये, वारे) वरणीयपुरुषं ( ऊर्मिणा ) प्रीत्या ( पुनानं ) पवित्रकर्तारं (हरिं ) परमात्मानं (सप्तधेनवः ) इन्द्रियाणां सप्तवृत्तयः ( अभिनवन्ते ) प्राप्नुवन्ति ( अपामुपस्थे) कम्मीध्यक्षतायांयः ( कविं ) सर्वज्ञोऽस्ति तं ( अध्यायवः ) उपासकाः किम्मूताः ( महिषाः ) महाशयाः ( ऋतस्ययोना ) सत्यस्थानेषु ( अध्यहेषत ) उपासनां कुर्वन्ति ।

पद्धि—( अब्ये वारे ) वरणीय पुरुषको (ऊर्मिणा ) प्रेभसे (पुनानं ) पवित्र करनेवालं (हिरम् ) परमात्माको (सप्तथंनवः ) इन्द्रियों-की सात द्यत्तियें (अभिनवन्ते ) प्राप्त होती हैं (अपामुपस्थे ) कर्म्मोकी अध्यक्षतामें जो (किंवं ) सर्वज्ञ है । उसको ( अध्यायवः ) उपासक लोग जो (मिंडपाः ) महाज्ञय हैं वे (ऋतुस्ययोना ) सच्चाइंके स्थानमें (अध्यहंषत ) उपासना करते हैं ।

भावार्थि—सदसद्विवेकी लोग अन्य उपास्य देवोंकी उपासनाको छोड़कर सब कर्मोंके अधिष्ठाता परमात्माकी ही एकमात्र उपासना करते हैं। किसी अन्य की नहीं।। २५।।

> इन्द्धंः पुनाना अति गाहते मृथा विश्वानि कृष्वन्तसुपथानि यज्यवे। गाः कृष्वानो निर्णिजं हर्युतः कवि-रत्यो न कीळन्पिर वारमपति॥ २६॥

इंदुः । पुनानः । अति । गाहते । मृषः । विश्वानि । कृष्वन् । सुऽपर्थानि । यज्येवे । गाः । कृष्वानः । निःऽनिजै । हुर्यतः । कृविः । अत्यः । न । क्रीळेन् । परि । वारं । अर्षति ॥२६॥ पदार्थः—( यज्ये ) यज्ञकर्तृभ्यो यजमानेभ्यः परमात्मा ( विस्वानिसुपर्थान ) सर्वान् मार्गान्( कृष्वन् ) संशोधयन् ( मृधः ) तस्य विद्नानि ( अतिगाहते ) मर्दनं करोति । अपिच ( पुनानः ) तं पवित्रयन् . अन्यच ( निर्निजं ) निजरूपम् ( गाः कृष्वानः ) सरल्यन् ( हर्भ्वतः ) सकान्तिमयः परमात्मा किम्नृतः ( कविः ) सर्वज्ञः ( अत्योन ) विद्यदिय ( क्रीळन् ) खेलन् (वारं )वरणीय पुरूषं ( पर्थ्यपैति ) प्राप्नोति ॥

पद्धि——( यज्वं ) यज्ञ करनेवाले यजमानोंके लिये परमात्मा ( विश्वानि सुपथानि ) सव रास्तोंको(कृष्वन् ) सुगम करता हुआ (मृत्रः ) उनके विघ्नोंको ( अतिगाहते ) मईन करता है । और ( पुनानः ) उनको पवित्र करता हुआ और ( निर्निजं ) अपने रूपको ( गाः कृष्यानः ) सम्ल करता हुआ ( हर्य्यतः ) वह कान्तिमय परमात्मा ( किवः ) सर्वज्ञ ( अत्योन ) विद्युत्के समान ( फ्रीळ्न् ) कीड़ा करता हुआ ( वारं ) वरणीय पुरुषको ( पर्य्यपिति ) प्राप्त होता है ।

भावार्थ---जो लोग परमात्भाकी आज्ञाओं का पालन करते हैं। परमात्मा उनके लिये सब रास्तों को सुगम करता है।। २६॥

> अस्थ्रतः शतधारा अभिश्रियो हरिं नवन्तेऽव ता उद्न्युवः । क्षिपो मजन्ति परि गोभिरार्रतं तृतीये पृष्ठे अधि रोचने दिवः ॥ २७ ॥

असुश्रतः । शत्रावाधाराः । अभिराधियः । हरिं । नवंते । अवं । ताः । उदन्युर्वः । क्षिपः । मृजंति । परिं । गोभिः । आऽ-वृतं । तृतीयें । पृष्ठे । अविं । रोचने । दिवः ॥ २७ ॥

पदार्थः—( उदन्युवः ) प्रीतेः ( ताः ) पूर्वोक्ताः ( शत-धाराः ) शतधाराः याः ( असश्रतः ) नानारूपेषु (अभिश्रियः ) रिथतिं लभन्ते । ताः ( हिर्रि ) परमात्मानं ( अवनवन्ते ) प्राप्तु-वन्ति ( गोभिरावृतं ) प्रकाशपुञ्जंपरमात्मानं ( क्षिपः ) बुद्धि-वृत्तयः ( मृजन्ति ) विषयं कुर्वन्ति । यः परमात्मा ( दिवः, नृतीये, एष्टे ) चुलोकस्य तृतीयके एष्टे विराजते । अन्यच्च ( रोचने ) प्रकाशस्वरूपोऽस्ति बुद्धिवृत्तयस्तं प्रकाशयन्ति ।

पदार्थ — ( उदन्युवः ) प्रेम की ( ताः ) वे ( शतथाराः ) सैकड़ों थारायें ( असश्चतः ) जो नानारूपों में ( अभिश्चियः ) स्थिति को लाम कर रही हैं। वे ( हरिं ) परमात्माको ( अवनवन्ते ) प्राप्त होती हैं। ( गोभिराटतं ) प्रकाशपुञ्ज परमात्माको ( क्षिपः ) बुद्धिदृत्तियें ( ग्रुजन्ति ) विषय करती हैं। जो परमात्मा ( दिवस्तृतीये पृष्ठे ) ग्रुलोकके तीसरे पृष्ठ पर विराजमान है। और ( रोचने ) प्रकाशस्वरूप है। उस को बुद्धिदृत्तियें प्रकाशित करती हैं।

भावार्थ — युलोकादिकोंके प्रकाशक परमात्माको मनुष्य ज्ञानकी वित्तयों से ही साक्षात्कार करता है। अन्यथा नहीं ॥ २७॥

तवेमाः प्रजा दिव्यस्य रेतेमस्तवं विश्वस्य भुवनस्य राजीस । अथेदं विश्वं पवमान ते वशे त्व-मिन्दो प्रथमो घामघा असि ॥ २८ ॥

तर्व । इमाः । प्रुऽजाः । दिन्यस्य । रेतंसः । त्वं । विश्वस्य । भुवंतस्य । राजसि । अर्थ । इदं । विश्वं । पृवमान् । ते । वरों । त्वं । इंदो इति । प्रथमः । धामऽवाः । असि ॥

पद्यंशः—( तव, दिव्यस्य, रेतसः ) ते दिव्यसामर्थ्यात् (इमाः, प्रजाः ) एते जना उत्पद्यन्तेस्म । (त्वं ) पूर्वोक्तः (विश्वस्य, भुवनस्य ) सम्पूर्णसृष्टेः (राजासि ) राजाभृत्वा विराजसे । (पवमान ) हे सर्वपावक परमात्मन् ! (इदं, विश्वं ) इदं सर्व जगत् (ते, वशे ) तवाधीनम् । (अथ ) आपि च (इन्दो ) हे प्रकाशस्वरूप परमात्मन्! (त्वं, प्रथमं ) त्वमेव प्रथमं (धामधाः, असि ) निवासस्थानमसि ।

पदार्थ——(तत्र दिव्यस्य, रेतसः ) तुम्हारे दिव्य सामर्थ्यसे (इमाः प्रजाः ) ये सब प्रजा उत्पन्न हुई हैं । (तं) तुम ( विश्वस्य ) भुवनस्य ) सम्पूर्ण सृष्टिके (राजिस ) राजा होकर विराजमान हो । (पव-मान ) हे सबको पवित्र करने वाले परमात्मन्तः ! (इदं विश्वं ) ये सम्पूर्ण संसार (ते वक्षे ) तुम्हारे वक्षमें है । (अथ) और (इन्दो ) हे प्रकाशस्त्ररूप परमात्मन्तः ! (त्वं प्रथमं ) तुमही पहले (धामधाः ) सबके निवास स्थान (असि ) हो ।

भावार्थ--परमात्मा सबका अधिकरण है। इसिळिये सब भूतोंका निवास स्थान वहीं है।। २८॥ 900

त्वं संमुद्रो असि विश्वाविष्कवे तवेमाः पञ्चं पृदिशो विधर्मणि । त्वं द्यां चं पृथिवीं चाति जिम्नवे तव ज्योतींपि पवमान सृधीः ॥ २९ ॥

त्वं । समुद्रः । असि । विश्वऽवित् । कवे । तर्व । इमाः । पंत्रं । प्रऽदिशः । विऽर्धर्मणि । त्वं । द्यां । च । पृथिवीं । च । अति । जिभिषे । तर्व । ज्योतींपि । प्वमान । सूर्यः ॥

पदार्थः—( विश्वावित, कवे ) हे सर्वविश्वज्ञ ! परमात-मन् ! ( त्वं ) पूर्वोक्तस्त्वं ( समुद्रोऽिस ) समुद्रः " सम्यग्द्र-विन्त भूतानि यस्मात्ससमुद्रः, यस्मात्सर्वभूतान्युत्पद्यन्ते तस्येह् नाम समुद्रः । ( तव विधम्मीण ) तव विशेषसत्तायां ( इमाः, पञ्च, प्रदिशः ) एपां पञ्चभूतानां सूक्ष्माणि पञ्च तन्मात्राणि विरा-जन्ते । अपि च ( त्वं, द्याञ्च ) त्वं द्युलोकस्य ( पृथिवीञ्च ) पृथिवीलोकस्य च (अति, जिम्निषे) भरणं पोषणञ्च करोषि । अन्यच्च हे परमात्मन् ! (सूर्याः) सूर्यो पि (तवऽज्योतीषि) तव तेजांस्यस्ति ।

पद्।र्थ-- (विश्ववित कवे) हे सम्पूर्ण विश्व के ज्ञाता परमात्मन् (त्वं) तुम (समुद्रोऽसि) समुद्र हो ''सम्यगृद्रवन्ति भूतानि यस्मात् स समुद्रः, जिसभें सब भूत उत्पत्ति स्थिति प्रलय को प्राप्त हों उसका नाम यहां समुद्र है। (तब विधम्मणि) तुम्हारी विशेषसत्ता में (इमाः पश्चप्रदिशः। इन पांचों भूतों के मूक्ष्म पञ्च तत्मात्र विराजमान हैं। और (त्वंद्याश्च) आप युलोक

को (पृथिवीञ्च) और पृथिवी लोक को अति (जिञ्चिषे) भरणपोषण करते हैं। और हे पत्रमान परमात्मन ! (सूर्य्यः) सूर्य्य भी (तव ज्योतींषि) तुम्हारी ज्योति है।

भावार्थ — सम्पूर्ण भूतों की उत्पत्ति स्थिति और प्रलय का हेतु होने से परमात्माका नाम समुद्र है। उसी सर्वाधार सर्वनिधि महासागर से यह सम्पूर्ण संसार की उत्पत्ति स्थिति प्रलय होता है। किसी अन्य से नहीं।। २९॥

> त्वं प्रवित्रे रजसो विधंभिणि देवे-भ्यंः सोम प्रवमान पूर्यसे । त्वामुशिजंः प्रथमा अंगृम्णत् तुम्येमा विश्वा मुर्वनानि येमिरे ॥ ३० ॥ १७ ॥

त्वं । पुवित्रे । रजंसः । विऽधंर्मणि । देवेभ्यः । सोम् । पुवमान् । पूर्यसे । त्वां । वृश्चिनः । प्रथमाः । अगृभ्णतः । तुभ्यं । इमा । विश्वां । भूवंनानि । येमिरे ।

पद्रिथ—( त्वं ) पूर्वोक्तस्त्वं ( पिवत्रे, विधर्मणि ) स्वपूतस्वरूपे ( देवेभ्योरजसः ) दिव्यगुणयुक्तरजोगुणस्य परमाणु भिरिदंजगदुत्पादयसि । (सोम ) हे परमात्मन् (पवमान) निखिल पिवत्रकर्तः त्वं ( पूयसे ) पिवत्रयसि । (त्वामुशिजः ) पूर्वोक्तं त्वां विज्ञानिनः प्रधमं ( अगृभ्णत ) अग्रहीषुः । (तुभ्य, इमाः ) तुभ्यमिमानि ( विश्वा, भुवनानि ) निखिललोकलोकान्तराणि ( येमिरे ) आत्मानंसमर्पयन्ति ।

पद्धि—(त्वं) तुम (पित्रेत्रेविधर्म्भणि) अपने पित्रेत्र स्वरूप में (देवेभ्यो रजसः) विव्यगुणयुक्त रजीगुणके परमाणुओं से इस संसार को उत्पन्न करते हो। (सोम) हे परमात्मन् (पत्रमानः) सबको पित्रेत्र करने-वाल (प्रयसे) तुम पित्रेत्र करते हो। (त्वामुश्चिजः) तुमको विज्ञानी लोगों ने(प्रथमाः) पहले (अग्रुभ्णत) ग्रहण किया। (तुभ्यइमाः) तुम्हारे लिये ये (विश्वाभुत्रनानि) सम्पूर्णलोकलोकान्तर (येमिरे) अपने अपने समिषित करते हैं।

भावार्थ—परमात्माही सम्पूर्ण लोक लोकान्तरों की उत्पत्ति का कर्ता है। और उसीकी विभूतिको सवलोकलोकान्तर प्रदीप्त कर रहे हैं।

> प्र रेम एत्याति वारमञ्ययं वृषा वनेष्वयं चक्तदृद्धरिः । सं धीतयो वायशाना अन्यत् शिशुं रिहन्ति मतयः पनिष्ठतम् ॥ ३१ ॥

प्र। रेमः । एति । अति । वारं । अव्ययं । वृषां । वनेषु । अर्व । चुकरत् । हरिः । सं । धीतर्यः । वावशानाः । अनूषत् । शिशुं । पिहृति । मृतर्यः । पनिष्नतं ॥ ३१ ॥

पद्धिः—(रेभः) शब्दब्रह्माश्रयः परमात्मा (वारमव्ययम) वरणीयमुपासकं (प्र, अत्येति) सर्वप्रकारेण संगच्छति । यः परमात्मा (वृषा) बल्लानि ददाति। (सः, हरिः) स सर्वस्य सत्तायां लीनः परमात्मा (वनेषु) उपासनासु (अव, चक्रदत्) शब्दायमानोभवति (धीतय: ) उपासकाः (वावशानाः ) तस्योपासनासु मग्नाः सन्तः (समनषत) सर्वप्रकारैः, तं स्तुवन्ति । (पनिप्नतं) शब्दब्रह्मणां निदानं ब्रह्म यतु (शिश्म्) सर्वस्य लक्ष्यस्था-

नमस्ति तत् (मतयः) बुद्धिमन्तः (रिहान्त) साक्षात्कारं कुर्वन्ति ।

पद्धि—(रेभः) शब्दब्रह्मका आधार परमात्मा (वारमव्ययं) वरणीय उपासकको (प्र अत्येति भलीभांति श्रप्त होता है। जो परमात्मा (द्यपा) वलोंका दाता है (स हिनः) वह सबको स्वसत्ता में लीन करने वाला परमात्मा (वनेषु) उपामनाओंमें (अवचक्रदत्) शब्दायमान होता है (धीतयः) उपासक लोग (वावसानाः) उसकी उपासनामें मग्न हुए हुये (समनुषत्) भलीभांति उसकी स्तुति करते हैं। (पनिष्नतम्) उस शब्द ब्रह्मके आदि कारण ब्रह्मकों जो (शिशुं) सबका लक्ष्य स्थान है। उसको (मतयः) सुमति लोग (रिह्नित्) साक्षात्कार करते हैं।

भावार्थ— नो लोग चित्तदत्तिको अन्य प्रवाहोंसे हटाकर एक मात्र परमात्माका ध्यान करते हैं। वेंही परमात्माको भलीभॉति साक्षात्कार करते हैं। अन्य नहीं।। ३१॥

> स सूर्यस्य रिशिभाः पीरं ब्यत् तन्तुं तन्वानस्त्रिवृतं यथां विदे। नर्यन्नृतस्यं प्रशिषो नर्वीयसीः

पितुर्जनीनामुपं याति निष्कृतम् ॥ ३२ ॥

सः । सूर्येस्य । गुरुमऽभिः । परि । ब्यत् । तंतुं । तन्वानः । त्रिऽवृतं । यथां । विदे । नयंन् ! ऋतस्यं । प्रऽशिषः । नवीं-यसीः । पतिः । जनीनां । उपं । याति । निःऽकृतं ॥ पदार्थः—स परमात्मा (यथाविदे) सत्यज्ञानिने (त्रि-वृतं) त्रिधा ब्रह्मचर्यं (तन्त्रानः) विस्तारयन् (तन्तुंपरि-व्यत) सन्ततिरूपतन्तुं विस्तारयति (सः) अपि च सपरमात्मा

(सूर्य्यस्य रिमिभिः) सूर्य्यकिरणैः प्रकाशयन् (ऋतस्य प्रशिषः ) सत्यस्य प्रशंसा ( नवीयसीः ) यानित्यनूतनाऽस्ति तां ( नयन् )

प्राप्नुवन् ( जनीनां ) मानवानां ( निष्कृतं ) संस्कृतमन्तःकरणं ( उपयाति ) प्राप्नोति । ( पतिः ) स एव परमात्मा अस्य नि-

पदार्थ--- रह परमात्मा ( यथाविदे ) यथार्थज्ञानीके

खिलब्रह्माण्डस्येश्वरोऽस्ति ।

(त्रिष्टतं) ३-प्रकार के ब्रह्मचर्स्य को (तन्त्रानः) विस्तार करता हुआ (तन्तुं परिच्यत ) सन्तिनिरूप तन्तुका विस्तार करता है। (सः) और वह परमात्मा (सूर्य्यस्य रिब्मिभः) स्पर्यकी किरणों द्वारा प्रकाश करता हुआ (ऋतस्य पशिषः) सचाई की प्रशंसा (नवीयसीः) जो कि नित्य नूतन है। उसको (नयन) प्राप्त कराता हुआ (जनीनां) मनुष्यों के

( निष्कृतं ) संस्कृत अन्तःकरणको ( उपयाति ) प्राप्त होता है । (पतिः) वही परमात्मा इस सम्पूर्ण ब्रह्माण्ड का पति है ।

भावार्थः — परमात्मा इस संसार में प्रथम मध्यम उत्ताम३ – प्रकारके ब्रह्मचर्स्य की मर्यादा को निर्माण करता है। उन कृतब्रह्मचर्स्य पुरुषों से शुभसन्ततिका प्रवाह संसार में प्रचलित होता है।। ३२॥

राजा सिन्धेनां पवते पतिर्दिव ऋतस्य

याति पथि। भेः किनेकदत्। सहस्रभारः परि षिच्यते हरिः

-पुनानो वार्च जनयन्तुपीवसुः ॥ ३३ ॥ राजां । सिंधूनां । पुनते । पतिः । दिवः । ऋतस्यं । याति । पथिऽभिः । किनकदत् । सहस्रंऽधारः । परि । सिच्यते । हरिः । पुनानः । वार्चं । जनयन् । उपंऽवसुः ॥

पदार्थः—(हिरः) परमात्मा (वुनानः) सर्व पवित्रयन् (वाचं जनयन्) वेदवाणीमुत्पादयन् किम्भृतः (उपावसुः) सर्वधनानामाधारः (परिषिच्यते) विद्वाङ्गिरुपास्यते (सहस्रधारः) सोऽनन्तशक्तिमान् अस्ति । अन्यच्च (सिन्धूनां राजा) स्यन्दनशीलिनिष्वलपदार्थानां राजाऽस्ति । अपिच (दिवःपतिः) द्युलोकस्य पतिः (ऋतस्य, पथिभिः) सत्यमार्गैः (कनिकदत्) शब्दायमानः परमात्मा (याति) निजभक्तान् गच्छति । तथा (पवते) तान् पवित्रयति ।

पद्रिध्—(हिरः) परमात्मा (पृतानः) सत्र को पित्रेत्र करता हुआ (वाचं जनयन्) वेदरूपी वाणी को उत्पन्न करता हुआ (उपायमुः) सत्र धनों का आधार (परिषिच्यते) विद्वानों द्वारा उपासना किया जाता है। (सहस्र अरः) वह अनन्तर्शक्तिमान् है। (सिन्यूनांराजाः) और स्यन्दन-शील सत्र पदार्थों का राजा है और (दिवः) द्युलोक का (पितः) पित है। (ऋतस्य पिथिभः) सचाई की रास्तों से (किनिकदत्) वह शब्दायमान ब्रह्म (याति) अपने भक्तों की गित करना है। तथा (पवते । उनको पित्रे करता है।

भावार्थ--परमात्मा अपनी वेट्ररूपी वाणी को उत्पन्न करके सदा उपदेश करता है। परमात्मानुयायी पुरुपों को चाहिये कि उसकी आज्ञा-नुसार अपना जीवन बनावें ॥ ३३ ॥ पर्वमान् महाणों वि धांवास् मुरो न चित्रो अन्ययानि पन्यया । गुभस्तिपृतो नृभिरद्रिभिः सुतो महे वाजांय धन्यांय धन्वासे ॥ ३४ ॥

पर्वमान । महि । अर्णः । वि । घावासि । स्रः । न । चित्रः । अन्ययानि । पन्यया । गर्भास्तऽपूतः । नृऽभिः । अदिऽभिः । सुतः । महे । वाजाय । घन्याय । घन्वासि ॥

पद्र्थि:—( पवमान ) हे सर्वपावकपरमात्मन् ! त्वं ( मह्यणं: ) गितस्वरूपोऽसि अपिच ( विधावासि ) स्वगत्या सर्व गमयसि । ( सूरः, न ) सूर्य्यो यथा ( चित्रः ) अनेकवर्णविशिष्टान् ( अव्ययानि ) रक्षायुक्तपदार्थान् ( पव्यया ) स्वशक्त्या पवित्रयति एवं ( गभस्तिपृतः ) भवक्तेजाभिः पवमानाः भवदुपासका भवत उपासनां कुर्वन्ति । ( अद्रिमिर्नृभिः ) भवत्साक्षात्कारिकाभिश्चित्तवृत्ति । ( सुतः ) साक्षातकृतन्त्वं ( महे, वाजाय ) महेश्वर्याय अन्यच ( धन्याय ) धनाय ( धन्वसि ) ऐश्वर्यप्रदो भविस ।

पद्र्धि——( पत्रमान ) हे सबको पवित्र करनेवाले परमात्मन् ! आप (महार्णः ) गतिस्वरूपहो ( विधावसि ) अपनी गतिसे सबको गमन कराते हैं । (सूरः न ) जैसे सूर्य्य ( चित्रः ) नानावर्णविशिष्ट , अब्ययाति ) रक्षायुक्तपदार्थोंको ( पब्यया ) अपनी शक्तिसे पवित्र करते हैं। इसी प्रकार ( गभस्तिपूतः ) आपकी रोशनीसे पवित्र हुए आपके उपासक (अद्रिभिर्णभेः) आपको साक्षात्कार करनेवाली चित्तद्वत्तियों द्वारा ( सुतः ) शापकी उपासना करते हैं ( नहे-वाजाय) तव आप वडे ऐर्श्वयंके लिये और (धन्याय) धनके लिये (धन्यासे) एश्वय्यंपद होते हैं।

भावार्थ- जिस प्रकार मुर्ख्य अपनी किरणों द्वारा स्वाश्रित पदार्थों को प्रकाशित करले हैं । इसी प्रकार परमात्मा अपनी ज्ञादशक्तिसे अपने भक्तोंका प्रकाशक है ॥ ३४ ॥

इष्टमूंजी पवमानाभ्यंषीस ख्येनो न वंस्रु कलशेषु सीदाप्ति । इन्द्राय मद्धा मद्यो मृद्यः सुतो दिवो विष्टम्भ उपमो विचिक्षणः ॥ ३५ ॥ १८ ॥

इषं । उज्जी । प्रयमान् । आभि । अर्षास् । स्येनः । न । वसुं। कुलशेषु । सीदास् । इंद्रीय । मद्धां । मद्यः । मदेः । सुतः । दिवः । विष्टंभः । उपऽमः । विऽनक्षणः ॥

पदार्थः—( पवमान ) हे सर्वपावकपरमात्मन् ! त्वं (इषं ) ऐश्वर्यमापिच ( ऊर्ज ) बलं ( अभ्यषित ) ददाप्ति इयेनो, (न) यथा विद्युत ( वंसु, कलशेषु ) निवासयोग्यस्थानेषु स्थिता भवति, तथैव ( सीदासि ) त्वं पवित्रेऽन्तःकरणे स्थिरो भवासि । (इन्द्राय ) कर्मयोगिने ( महा ) आनन्दकर्ता

( मदः ) आनन्दहेतुः ( मदः ) अपिचानन्दस्वरूपोऽसि ( सुतः ) स्वयंसिद्धः ( दिवो, विष्टम्भः ) द्युलोकस्याश्रयः अपरञ्च ( उपमः ) द्युलोकस्योपमायोग्यः किञ्च ( विचक्षणः ) सर्वोपरिप्रवक्ता असि ।

पदार्थ—(पवमान) हे सवको पवित्र करनेवाले परमात्मन् आप (इपं) ऐश्वर्य और (ऊर्ज) वलको (अभ्यपिस ) देते हैं। (अ्येनो न) जिस प्रकार विजली (वंसुकलकोषु) निवास योग्य स्थानोंमें स्थिर होती हैं। इसी प्रकार (सीदास ) आप पवित्र अन्तः करणोंमें स्थिर होते हैं। (इन्द्राय) आप कर्म्भयोगीके लिये (मद्वा) आनन्द करनेवाले (मयः) और आनन्दके हेतु हैं। (मदः) स्वयं आनन्दस्वरूप हैं। (मृतः) स्वयं सिद्ध हैं। (दिवो विष्टम्भः) द्युलोकके आधार हैं। (उपमः) और युलोककी उपमावाले हैं। (विचक्षणः) सर्वोपरिप्रवक्ता हैं।

भावार्थ—परमात्मा द्युभ्वादि लोकोंका आधार है । और उसी के आधार में चराचर टाष्टिकी स्थिति है । और वेदादि विद्याओंका प्रवक्ता होनेसे वह सर्वोपरि विचक्षण है ॥ ३५ ॥

> सप्त स्वसारो अभि मातरः शिशुं नवं जज्ञानं जेन्यं विषश्चितम् । अपाद्गन्यवं दिव्यं नृचक्षसं सोम् विश्वस्य स्वनस्य राजसे ॥ ३६॥

सप्त । स्वसारः । अभि । मृातरः । शिशुं । नवं । जुज्ञानं ।

जेन्यं । विषःऽचितं । अषां । गृंधर्व । दिव्यं । नृऽचर्क्षसं । सोमं । विश्वस्य । भुवनस्य । राजसे ॥

पदार्थः—( सप्तस्तसारः ) ज्ञानेन्द्रियाणा सप्तिच्छिद्रैः गामिन्य इन्द्रियाणां सप्तवृत्तयः ( अभिमातरः ) याःज्ञानयोग्यपदार्थप्रमाणितं कुर्वन्ति ताः ( शिशुं ) सर्वोपास्यपरमात्मानं ( नवं )
नित्यनृतनं पुनः किम्भूतं ( यज्ञानं ) स्फुटं किञ्च । ( जेन्यं )
सर्वजेतारं पुनः ( विपश्चितं ) सर्वोपि विज्ञानिनमेवम्भृतं तं
विषयं कुर्वन्ति । अपिच परमात्मा ( अपां ) जलानां अपिच
( गन्धर्वं ) पृथिव्या धारणकर्ता अस्ति । ( दिव्यं ) प्रकाश
मानः अपिच ( नृचक्षसं ) सर्वोन्तर्याम्यस्ति । ( सोमं )
सर्वोत्पादकद्रचास्ति । तं (विश्वस्य, भुवनस्य राजसे) अखिलसुव
नानां ज्ञानाय विद्वांस उपसेवन्ते ।

पद्रियंकी ७ द्विचयं (अभिमातरः) जो ज्ञान योग्य पदार्थको प्रमा-वाली इन्द्रियोंकी ७ द्विचयं (अभिमातरः) जो ज्ञान योग्य पदार्थको प्रमा-णित करती हैं। वे (शिद्धं) सर्वोपास्यपरमात्माको (नवं) जो नित्य नृतन है। (यज्ञानं) ओर स्फुट है (जेन्यं) सबका जेता (विपश्चितं) और सबसे बड़ा विज्ञानी है। उसको विषय करती हैं। जो परमात्मा (अपां) जलोंका (गन्धवं) और पृथिवीका धारण करनेवाला है। (दिव्यं) दिव्य है। (नृचक्षसं) सर्वान्तर्थ्यामी है (सामं) सर्वोत्पादक है। उसकी (विश्वस्य भुवनस्य राजसे) सम्पूर्ण भुवनोंके ज्ञानके लिये विद्यान लोग उपासना करते हैं।

भावार्थ---परमात्माका ध्यान इसल्यिये कियाजाता है कि पर-मात्मा अपहतपाप्मादि गुणोंको देकर उपासकको भी दिन्य दृष्टि दे। तािक उपासक लोक लोकान्तरोंके ज्ञानको उपलब्ध कर सके।इसीअभिपायसे योग-में लिखा है कि 'धुवनज्ञानं मृद्यं संययात' परमात्मामें विचष्टिचका निरोध करनेस लोकलोकान्तरोंका ज्ञान होता है ॥ ३६ ॥

> र्ड्जान इमा भुवंनानि वीयंसे युजान ईन्दो हरितः सुपूर्ण्यः । तास्ते क्षरन्तु मर्धमद्भवतं पयः स्तवं बते सोम तिष्ठन्तु कृष्टयः ॥ ३७ ॥

ईशानः । इमा । भुवनानि । वि । ईयसे । युजानः । इंदी-इति । हरितः । सुऽपण्धेः । ताः । ते । क्षरंतु । मधुऽपत् । घृतं । पर्यः । तर्व । बृते । सोम् । तिष्ठंतु । कृष्टयः ।

पदार्थः—( इन्दो ) हे प्रकाशस्त्ररूपपरमात्मन् ! (ईशानः ) त्वमीश्वरोऽसि । (इमा, भुवनानि ) इमान्यखिलानि भुवनानि (वीयसे ) चालयसि।(हारेतः ) हरणशीलशक्तयः (सुपर्ण्यः ) याश्चेतनास्सन्ति ताः योजयसि।(ताः ) पूर्वोक्ताः (ते ) तव शक्तयः (मधुमद्द्यृतं ) मधुरप्रेम मह्यं (क्षरन्तु ) पिरवाह्यन्तु । अपिच (पयः ) दुग्धादिस्निग्धपदार्थान् ददतु । (सोम ) हे परमात्मन् ! (तव वते ) तव नियमे (कृष्टयः) सर्वे मानवाः (तिष्ठन्तु ) स्थिता भवन्तु ।

qद्मq = ( इन्द्रो ) हे प्रकाशस्त्ररूपपरमात्मन् ! ( ईशानः ) आप ईश्वर हैं । ( इमा भुवनानि ) इन सब भुवनोंको ( वीयसे ) चलाते हैं ।

( हरितः ) हरणशीलशक्तियें ( सुपर्ण्यः ) जो चेतन हैं । उनको ( युजान ) नियुक्त करते हैं । ( ताः ) ें ( ते ) तुम्हारी शक्तियें ( मथुमद्घृतं ) मीटा मेम हमारे लिये ( क्षर्न्तु ) वहारे । ( पयः ) और दुग्यादि स्निग्ध पदार्थों कः प्रदान करें । ( सोम ) हे परमात्मत् ! ( तव वते ) तुम्हारे नियममें ( क्रष्ट्रयः ) सब मनप्य ( तियुन्तु ) स्थिर रहें ।

भादार्थ—इस मन्यमें परमात्माके नियममें स्थिर रडनेका वर्णन ैंड जैला कि (अर्गन प्रतयते वर्त चरिष्यामि ) इत्यादि मन्त्रोंमें बतकी प्रार्थना है यहां भी परमात्माके नियमरूपब्रतके परिपालनकी प्रार्थना है।

> त्वं नृचक्षां असि सोम विख्वतः पर्वमान रूपम् ता वि यावासि । स नः पवस्व वसुंमुद्धिरंण्यवद्धयं भ्याम सुर्वनेषु जीवसे ॥ ३८॥

त्वं । नृऽत्रक्षाः । असि । सोम् । विश्वतः । पर्वमान । वृष्म । ता । वि । प्रावसि । सः । नः । प्रवस्य । वसुंऽवत् । हिरंण्य ऽवत् । वयं । स्याम । सुर्वनेषु । जीवसे ॥

पदार्थः—( सोम ) हेपरमात्मन् ! ( त्वं ) पूर्वोक्तस्त्वं ( नृचक्षाः, असि ) मानवेभ्यः कर्म्भणां पृथक् २ फलं ददासि । अिष्च (पवमान) हेपरमात्मन् ( विश्वतः ) सर्वतः ( वृषभ ) अनन्तशक्तियुक्तोऽसि । ( ता, विधावसि ) ताभिः शक्तिभि-स्त्वंमां परिशोधय ( सः ) तच्छक्तियुक्तस्त्वं [ नः ] अस्मान्

(पवस्व) पावित्रय ( वसुमत ) ऐश्वर्य्यवान् ( हिरण्यवत ) स-प्रकाशोऽसि । ( वयं ) वयं ( भुवनेषु ) अस्मिन् संसारे (जीवसे) जीवनाय ( स्याम ) उक्तैश्वर्ययुक्ता भवाम ।

पद्धि——( सोम ) हे परमात्मन् । ( त्वं ) तुम ( नृचक्षाः असि ) मनुष्योंके कम्पोंकं भिन्न २ फल देनेवाले हो और ( प्रवमान ) हे पवित्र करनेवाले (विश्वतः) सब प्रकारसे ( हपभ ) हे अनस्तक्षक्तियुक्त परमात्मन् (ता विश्वाविस) उन शक्तियोंस आप हमको छुद्ध करें ( सः ) उक्तशक्ति-युक्त आप ( नः ) हपको ( प्रवस्व ) पवित्र करें । आप ( वसुमन् ) एर्श्वार्थ्यवाले और । ( हिरण्यवत् ) प्रकाशवाले हैं । ( वयं ) हम ( सुवनेषु ) इस ससारमें ( जीवसे ) जीनके लिये ( स्याम ) उक्त ऐश्वर्य्ययुक्त हों ।

भावार्थ---इस मन्त्रमें परमात्माको कर्मोकें साक्षीरूपसे वर्णन किया है।

> गोवित्पर्वस्व वसुविद्धिरण्य-विदेतोवाईन्दो भुवनेष्वर्पितः । त्वं सुवीरोआस सोमविश्ववित्तं त्वा विमा उपं गिरेम आसते ॥ ३९ ॥

गोऽवित्।पृवस्य ।वसुऽवित्। हिरण्यु ऽवित्।रेतःधाः। इंदो इति । भुवंनेषु । अपितः । त्वं । सुऽवीरः । असि । सोम् । विश्वुऽ-वित् । तं । त्वा । विप्राः । उपं । गिरा । इमे । आसते

पदार्थः—(इन्दो)हे प्रकाशस्वरूपपरमात्मन्! [गोवित्] त्वं विज्ञान्यसि । ज्ञानेन मां (पवस्व) पवित्रय । (वसुवित्) ऐश्वर्यसम्पन्नोऽसि । ऐश्वर्येण मां पवित्रय । (हिरण्यवित ) प्रकाशस्त्ररूपेऽसि प्रकाशेन मां पवित्रय । (रेतोधाः ) त्वं प्रजाया बीजरूपसामर्थ्यं दधासि । अन्यच ( भुवनेषु, अर्पितः ) निख्जिजगि ज्याप्तोऽसि । (त्वं ) पूर्वोक्तस्त्वं (सुवीरोऽसि ) सर्वोपिर बल्यमुक्तोऽसि । (सोम ) हे सर्वोरपादक ! (विश्वावित् ) सर्वज्ञाताचामि। (तं त्वां ) पूर्वोक्तं त्वां (विप्राः ) विद्वांसः (उपांगरेम ) उपामीनाः (आसते ) तिष्ठन्ति ।

्रद्धिः—( इन्दो ) हे पकाशस्वस्पपर्यात्मन ! ( गोवित ) आप विज्ञानी हैं । ज्ञान से ( पवस्व ) हमको पवित्र करें ! ( वस्वित ) ऐश्वर्यसे सम्पन्न हैं ऐश्वर्यसे हमको पवित्र करें । ( हिरण्यवित ) प्रकाशस्वरूप हैं प्रकाशसे हमको पवित्र करें ) ( रेतोधाः ) आप प्रजाके बीजस्वरूप सामर्थ्यको धारण करनेवाले हैं । ( भुवनेषु अपितः ) और सब संसारमें व्याप्त हैं । ( त्वं ) तुम ( सुवीरोऽसि ) सर्वापिर वलयुक्त हो । ( सोम ) सर्वोत्पादक हो ( विश्ववित् ) सर्वज्ञाता हो । ( तं त्वां ) उक्तगुणयुक्त आपको ( विप्ताः ) विद्वान्छोग ( उपिगरेम ) उपासना करते हुए ( आसते ) स्थित होते हैं ।

भावार्थः — इस मन्त्रमें परमात्माको ज्ञान, प्रकाश और किया इत्यादि अनन्तगुणोंके आधाररूपंस वर्णन किया है, कि इसी आशयको लेकर (स्वाभाविकी ज्ञान वल किया) इत्यादि उपनिपद्राक्योंमें परमात्माको ज्ञान वल किया का आधार वर्णन किया है।

उन्मध्वं <u>कर्मिर्व</u>ननां अतिष्ठिपद्यो वसानो महिषो वि गाहित । राजां पवित्रेरथो वाजमार्ठ-हत्सहस्रंभृष्टिर्जयति श्रवो बृहत् ॥ ४० ॥ १९ उत् । मध्वः। ऊर्मिः। वननाः। अतिस्थिपत् । अपः। वसीनः । मृहिषः । वि । गाहते । राजां । पवित्रेऽरथः । वाजं । आ । अरुहत् । सहस्रेऽभृष्टिः । जयित । श्रवंः । बृहत् ।

पदार्थ — (मध्यः ) मधुरां ( ऊमिर्वननाः ) तरङ्गवतीं वेदवाणीं ( उदीतिष्ठिपत् ) त्वमाश्रयसि । तथा ( राजा ) त्वं सर्वप्रकाशकः (पवित्ररथः) पवित्रगितमाश्र्यासि । तथा (वाजमारुहत) एश्वर्यशक्तिमाश्रयसि । अपिच ( सहस्रभृष्टिः ) अनन्तशिक्तिभिरस्य संसारस्य पालनं करोषि । तथा (बृहच्छ्रवः) महाशक्तिमानसि । अपरच्च ( जयीत ) सर्वोत्कृष्टत्वेन वर्तसे ! उक्तगुणसम्पन्नस्त्वा ( अपो वसानः ) कर्मयोगी ( महिषः ) महापुरुष ( विगाहते ) साक्षात्करोति ।

पदार्थ — (मध्यः) मीटी (ऊर्मिवननाः) लहरोंवाली वेदवाणी (उद्तिष्टिपत्) तुम आश्रय किये हो । तथा (राजा) तुम सवको प्रकाश देनेवाले हो । और (पिवत्रस्थः) आप पिवत्रगतिवाले हैं । तथा (वाजमारुद्धत्) ऐर्श्वर्यरूपीशक्तिको आश्रय किये हुए हो । और (सहस्रभृष्टिः) अनन्तर्शाक्त योंसे इस संसारको पालन करनेवाले हो । तथा (बृहच्छूवः) वड़ेयशवाले हो । और (जयिते) सर्वोत्कृष्टतासे वर्तमान हो । उक्तगुणसम्पन्न आपको (अपोवसानः) कम्मयोगी (मिहपः) महापुरुष (विगाहते) साक्षात्कार करता है ।

पुरुपोंमें महत्व परमात्माके सद्गुणोंके धारण करनेसे आता है इसीलिये इनको महापुरुष कहा है।

> स भन्दना उदियति प्रजावती विश्वायुर्विश्वाः सुभरा अहर्दिव । ब्रह्म प्रजावद्वयिमश्वपस्त्यं पीत इन्दविन्द्रमस्भन्यं याचतात् ॥ ४१ ॥

सः । भंदनाः । उत् । इयार्ति । प्रजाऽवतीः । विश्वऽआयुः । विश्वाः । सुऽभराः । अहंःऽदिवि । ब्रह्मं । प्रजाऽवत् । र्यि । अश्वंऽपस्त्यं । पीतः । इंदो इति । इंद्रै । अस्मभ्यं।याचृतात्॥

पदार्थ—( सः ) पूर्वोक्तः कर्ममयोगी (भन्दनाः) वन्दनां (उदियतिं) करोति। या वन्दना (अहदिविं) सन्ततं (प्रजावतीः) शुभप्रजादायिका तथा (विश्वायुः) आखिलायु-र्दायिका। अपरञ्च (विश्वाः) सर्वप्रकारायाः (सुभराः) पूर्तेःकारिका चास्ति। (ब्रह्म) वेदः (प्रजावत्) यः सदुपदेशैः शुभप्रजाः अपिच (र्रायं) धनं (अश्व, पस्त्यं) अन्यगतिशिलपदार्थाश्च ददाति। (पीतः) सतततृप्तस्त्वं (इन्दो) हे प्रकाशस्वरूपपरमात्मन् ! (इन्द्रं) कर्म्भयोगिनं तथा (अस्मभ्यं) महां उक्तैश्वर्यं (याचतात्) देहि।

पदार्थ-— ( सः ) पूर्वोक्तकर्मयोगी ( मन्दनाः ) वन्दना ( बदियर्ति ) करता है जो वन्दना ( अहर्दिवि ) सर्वदा ( प्रजावतीः ) छप-

प्रजाको देनेवाली है तथा (विश्वायुः) सम्पूर्णशायुको देनेवाली है । और (विश्वाः) सब प्रकारकी (सुभराः) पूर्तियोकी करनेवाली है। (ब्रह्म) वेद (प्रजावत्) जो पद्यदेशद्वारा ग्रुभप्रजाओंको देने वाला है और (रियं) धन और (अञ्चयस्त्यं) अन्य गतिश्रीलपदार्थोको देनेवाला है। (पीतः) नित्यतृष्व (इन्दो) हे प्रकाशस्वरूपपरमात्मन् । आप (इन्द्रं) कर्मयोगीको तथा (अस्मभ्यं) हमारे लिये उक्तऐश्वर्य (याचतात) दें।

भावार्थ-इस मन्त्र में ऐडबर्ज्य की शर्थना करते हुए वेदोंके सदुषदेशरूपी महत्व का वर्णन किया है।

सो अष्रे अह्नां हिस्हिंयतो यदः प्र चेतसा चेतयते अनु द्युभिः। द्वा जनां यातयंन्नन्तर्शयते नरा च दांसं दैव्यं च धर्तरिं॥ ४२॥

सः । अग्रे । अहां । हरिः । हुर्युतः । मदः । प्र । चेतंसा चेत्यते । अर्नु । चुऽभिः । द्वा । जनां । यातयन् । अंतः । ईयते । नस्त्रांसं । च । दैव्ये । च । धुर्तरि ॥

पदार्थः — (सः सोमः) उक्तगुणसम्पन्नपरमात्मा (अद्वा-मग्रे) अस्मादहर्दिवात्पाक् (हर्यतो हिरः) हारकशक्तीना हरणकारकः। (मदः) आनन्दस्वरूपः (अनुद्युभिः) द्युभ्वादि लोकानां (चेतसा) निज चैतन्यरूपशक्त्या (प्रचेतयते) गति-शीलकारकश्चासीत्। (द्याजना) कर्म्भयोगिनां ज्ञानयोगिनाञ्च ( यातयन् ) वेदविधिना प्रेरणां कृत्वा ( अन्तरीयते ) अस्य सुलोकस्यापिच। पृथिवीलोकस्य मध्ये गतिशीलोऽस्ति। ( च ) पुनः ( नरा ) उक्तपुरुपद्धयं ( शंसं ) प्रशंसनीय ( दैव्यं ) दिव्यं च ( धर्नीर ) धारणविषये सर्वोपार निर्ममे ।

पदार्थ—(सः सोमः) उक्तगुणसम्पत्तपरमात्मा (अह्नामेत्र) इस दिनरातसे पहले (र्घतोडिंगः) दृरण करनेवाली शक्तियोंका दृरण करनेवाला था । (मदः ) आनन्दस्वरूप था । और (अनुद्धानः) गुभ्यादिक्षोकोंको (चेतसा) अपनी चैतन्यरूपशक्तिसे (प्रचेतयते) गतिशील करनेवाला था (द्वाजना) कर्मयांगी और ज्ञानयोगी दोनों पुरुषोंको (यातयन्) वेदिविधिसे भेरणा करके (अन्तरीयते) इस दुलोक और पृथिवीलोककं मध्यमें गतिशील है (च) और (नरा) उक्त दोनों पुरुषोंको (शंसं) मशंसनीय (दैव्यं) दिव्य (च) और (धर्तरि) धरणाविषयमें सर्वोपरि बनाता है।।

भावार्थ—वह परमात्मा इस प्रकृतिकी नानाविध्यशक्तियोंको संयोजन करता हुआ कर्मयोगी और ज्ञानयोगी दोनों प्रकारके पुरुपोंको प्रशंसनीय बनाता है।

ञ्ञञ्जते व्यञ्जते समञ्जते कर्तुं रिहन्ति मधुनाभ्यञ्जते । सिन्धीरुच्छ्वासे पृतयंन्तमुक्षणं हिरण्यपावाः पशुमांसु गृभ्णते ॥ ४३ ॥

अंजते। वि । अंजते। सं। अंजते। कर्तुं। रिहाति ।

मधुना । आमि । अंजते । सिंघोः । उत्त्रश्वासे । पृतयैतं । उक्षणे । हिल्पऽपावाः । पशुं । आसु । गृभ्णते ॥

पदार्थः—( अञ्जते ) उक्तपरमात्मा निजज्ञानेन गितिहेनुरापेच ( व्यञ्जते ) पूर्वकृतकर्ममीः जीवानां विविध-जन्मना कारणं तथा ( समञ्जते ) स्वयं न्यायशीलो भूत्वा गमनहेनुश्रास्ति । अतः सम्यग्गतिकारकः ( ऋतुं ) यज्ञरूपञ्च परमात्मानं ( रिहन्ति ) उपासका गृह्णनित । यः परमारमा ( मधुना ) निजानन्देन ( अभ्यञ्जते ) सर्वत्र प्रकटोऽस्ति । अन्यच ( सिन्धोरुच्छ्वासे ) यः सिन्धोरुचतरङ्गेषु ( पतयन्तं ) पतितः ( उक्षणं ) अपिच बलस्वरूपः ( हिरण्यपावाः ) सदमादिवेकी ( पशुं ) अन्यच यो ज्ञानदृष्ट्या पश्यित, तमुक्तपुरुषं परमात्मा ( आसु ) निजाईभावेन अर्थात् कृपादृष्ट्या (गृञ्णते) गृह्णाति ।

पद्धि:—(अञ्जते) उक्त परमात्मा अपने ज्ञान द्वारा गतिका हेतु है। और (ध्यञ्जते) पूर्वकृत कर्मोंके द्वारा जीवोंके विविध प्रकारके जन्मोंका हेतु है। तथा (समञ्जते) स्वयं न्यायशील होकर गतिका हेतु है इसलिय सम्यग्गति करानेवाला कथन कियागया। और (क्रतुं) यज्ञरूप-परमात्माका (रिहन्ति) उपासकलोग ग्रहण करते हैं। जो परमात्मा (मधुना) अपने आनन्दसे (अभ्यञ्जते) सर्वत्र प्रगट है। और (सिन्धोरुच्छ्वासे) जो सिन्धुकी उच्च लहरोंमें (पतयन्तं) गिरा हुआ मनुष्य है (उक्षणं) और वलस्वरूप है (हिरण्यपावाः) और सदसद्विकेती है और (पशुं) जो ज्ञानहिष्टसे देखता है "पशुः पत्थतेरित्नि निरुक्तम्" । १६

उक्त पुरुषको परमात्मा (आसु ) अपने आईभावसे अर्थात् कृपादृष्टिसे ( गृभ्णते ) ग्रहण करता है ।

भावार्थ---परमान्मा पतितोद्धारक है जो पुरुष अपने मन्दकर्गोंसे गिरकर भी उद्योगी बना रहता है. परमात्मा बसका अवश्यभेव उद्धार करता है।

> विष्श्रिते पर्वमानाय गायत मही न धारात्यन्थों अषिति । अहिर्नजूर्णामितं सर्पति त्वच-मत्यो न कीळंत्रसरदृषा हरिः ॥ ४४ ॥

विषुःऽचिते । पर्वमानाय । गायत् । मृही । न । धारा । अति । अर्थः । अर्षिति । अहिंः । न । जूर्णा । अति । सर्पेति । त्वचै । अत्यः । न । क्रीळेन । असरत् । वृषो । हरिः ॥

पदार्थः—हे ज्ञानिपुरुषाः ! (विपश्चिते ) सर्वज्ञपर-मात्मने (पवमानाय ) यः सर्वपावकोस्ति । तस्मै त्वं (गायत ) गानंकुरुत यः (धारा, न )धारेव (मही )महत् (अत्यन्धः ) ऐश्वर्य (अर्षति )ददाति । यदभिज्ञाय पुरुषः (अहिः )सर्पस्य (जूर्णा, त्वचं, न ) जीर्णत्वचइव (अतिसर्पति )परित्यज्य

(जूणा, त्वच, न) जाणत्वचइव (आंतसपीत) परित्यज्य गच्छित । (अत्योन) विद्युदिव (क्रीळन्) क्रीड**न्** (अस-रत् ) सर्वत्र गतिशीलो भवित । अपि च (वृषा ) सर्वान् कामान् वर्षति (हरिः ) तथा सर्वाविपत्तीहरिति । पद्धि—हे ज्ञानीपुरुषो ! (विपश्चिते ) सर्वज्ञपरमात्माके (पव-मानाय ) जो सबको पवित्र करनेवाला है, उसके लिये आप (गायत ) गान करें जो (धारा न )धाराके समान (पृष्ठी ) बड़े (अत्यन्धः ) ऐक्वर्यको (अपित ) देनेवाला है । जिसको जानकर पुरुष (अहिः ) सांपकी (जूणी त्वचं न )जीर्णत्वचाके समान (अतिसपित ) त्याग कर गमन करता है (अत्योन ) विद्युतके समान (जील्लन्) जीडा करता हुआ (असरत ) सर्वत्र गतिशील होता है । और (हपा ) स्व कामनाओंकी हिष्ट करता है (हिरः ) तथा स्व विपत्तियोंको हरलेता है ।

भावार्थ—इस मन्त्रमें परमात्माकी उपासना का कथन किया-गया है कि, हे उपासकलागो तुम उस सर्वद्वपुरूपकी उपासना करो जो सर्वोपिर विज्ञानी ओर पतिताद्धारक है इस मन्त्रमें विपश्चित, शब्द परमात्मा-के लिये आया है और पहिलेपहिल (विपश्चित्) शब्द मेथावीके लिये वेदमें ही आया है इसीका अनुकरण आधुनिक कोपोंमें भी किया-गया है।

> अग्रेगो राजाप्यस्तविष्यते विमानो अहां भुवंनेष्विष्तिः । हरिष्ट्रितस्तुः सुदृशीको अर्णवो ज्योतीस्थः पवते राय ओक्संः ॥ ४५ ॥ २०

अग्रेऽगः । राजां । अप्यः । तृतिष्यते । विऽमानः । अन्हां ।
भुवंनेषु । अपितः । हरिः । घृतऽस्तुः । सुऽदृशीकः ।
अर्णवः । ज्योतिःऽर्रथः । पृत्रते । राये । ओक्यः ॥

पदार्थः — यः परमात्मा [अग्रेगः] सर्वाग्रगामी तथा [राजा]

सर्वस्य पतिः (अप्यः) सर्वगतदचारित। (तविष्यते) स स्तूयते (अह्रोविमानः) अपिच सृर्य्यचन्द्रादीनां निर्माता, (भुवनेषु, अपितः) सर्वलोकेषु स्थिरः (हरिः) हरणशीलः, तथा (घृतस्तुः) प्रेमाभिलाषी, तथा (सुदृशीकः) सुन्दरः, अपिच (अर्णवः) सुखसमुद्रः, (अपरञ्च (ज्योतीरथः) (ज्योतिस्वरूपः (ओक्यः) सर्वस्य निवासस्थानञ्चारित । स परमात्मा (राय) पृदृश्वर्य्याय (पवते) मां पवित्रयतु ॥

पद्धि— जो परमात्मा ( अग्रेगः ) सत्रसे पहले गति करनेवाला है, तथा ( राजा ) सत्रका स्वामी है और ( अप्यः ) सर्वगत है (तिविष्यते ) वह स्तुति किया जाता है । ( अद्घाविमानः ) सूर्यचन्द्रमादिकोंका निर्माता है ( भुवनेष्विपितः ) सवलोकोंमें स्थिर है ओर ( हरिः ) हरणशील है तथा ( पृतस्तुः ) प्रेमको चाहनेवाला है,तथा ( सुद्दशीकः ) सुन्दर है । ( अर्णवः ) सुर्खोका समुद्र हैं ( ज्योतीरथः ) ज्योतिःस्वरूप है । ओर ( ओक्यः ) सवका निवासस्थान है वह परमात्मा ( राये ) ए व्यर्थके लिये ( पत्रते ) हमें पवित्र करे ।

भावार्थ—इस मन्त्रमें परमात्माको सर्वाधिकरणरूपसे वर्णन किया है, जैसा कि यिस्मिन्विश्वानि भुवनानि तस्थुः) ऋ०।१०।१२।६। में यही वर्णन किया है कि सर्व छोकाछोकान्तर उसीमें निवास करते हैं।

> असंर्जि स्कम्भो दिव उद्यंतो मदः परि त्रिधातुर्भुवंनान्यद्यति । अंशुं रिहन्ति मृतयः पनि<sup>१</sup>नतं गिरा यदि निर्णिजमृग्मिणो ययुः ॥ ४६ ॥

असंर्जि । स्कंभः । दिवः । उत्ऽयंतः । मर्दः । परि । त्रिऽ-धार्तः । भ्रुवंनानि । अर्षति । अंशुं । रिहंति । मृतयः । पनि-प्नतं । गिरा । यदि । निःऽनिर्जं । ऋग्निणः । युषुः ।

पदार्थः — यः परमात्मा ( दिवस्कम्भः ) द्युलोकस्याधारः अपि च ( विधातुर्भुवनानि ) प्रकृतेस्त्रयाणां गुणानां कार्य्यभूतो यो लोकस्तं ( पर्य्यपिति ) चालयित अपरञ्च ( मदः ) आनन्दस्वरूपस्तथा (उद्यतः) स्वसत्तया सदैव जीवितः जागरितश्चास्ति । ( असर्जि ) तेनेमानि लोकलोकान्तराणि विरचितानि । ( अंशुं ) तं गतिशीलं परमात्मानं ( मतयः ) बुद्धिमन्तः ( गिरा ) वेदवाण्या ( रिहन्ति ) साक्षात्कुर्वन्ति । कदा ? ( यदि ) यदा ( पनिप्नतं ) शब्दायमानं ( निर्निजं ) अमुं शुद्धस्वरूपं ( ऋग्मिणः ) स्तोतारस्तुत्या ( ययुः ) प्राप्नुवन्ति ।

पद्र्श्यि— जो परमात्मा (दिवःस्कम्भः) युलोकका आधार है और ित्रधातुर्भुवनानि ) प्रकृतिके तीनों गुणोंके कार्य जो लोक हैं उनको (पर्यपित ) चलानेवाला है। और ( मदः ) आनन्दस्वरूप है तथा ( उद्यतः ) अपनी सत्तासे सदेव जीवित जागृत है ( असर्जि ) उसने इन लाकलोकान्तरोंको रचा। ( अशुं ) उस गतिशील ( पनिप्नतं ) शब्दा-यमान परमात्माको ( मतयः ) वुद्धिमान ( गिरा ) वेदवाणी द्वारा (रिहन्ति ) साक्षात्कार करते हैं। कब २ ( यदि ) जब २ ( निर्णिजं ) उस शुद्ध-

भावार्थ—जब उपासक छद्धभावसे उसका स्तवन करता है तो उसकी पाप्ति अवश्यमेव होती हैं।

स्वरूपको (ऋग्मिणः ] स्तोता लोग स्तुति द्वारा (ययः ) प्राप्त होते हैं।

प्र ते धारा अत्यण्वानि मेष्यः पुनानस्य संयती यन्ति रहेयः । यद्गोभिरिन्दो चुम्बीः समुज्यस् आ सुवानः सीम कुलशेषु सीदसि ॥४७॥

प्र । ते । धार्सः । अति । अण्वानि । मेष्ट्यः । पुनानस्य । संऽयतः । यंति । रहंयः । यत् । गोभिः । इंदो इति । चम्बोः । संऽअज्यसे । आ । सुवानः । सोम् । कुळशेषु । सीद्सि ॥

पदार्थः—(इन्दो) हे प्रकाशस्त्ररूप परमात्मन् ! (यद) यदा त्वं (गोभिः) ज्ञानिभिः (चम्वोः) सेनासम्बन्धे (समज्यसे) उपसेव्यसे तदा त्वं (आसुवानः) सर्वव्यापकः (सोम) हे शान्तस्वभावपरमात्मन् ! (कलशेषु) उपासकानामन्तःकरणेषु (सीदसि) विराजसे आपच (ते धाराः) तवप्रेमधाराः (अत्यण्वानि) याः सूक्ष्माः सन्ति । (संयतः) संयमिनं पुरुषं (पुनानस्य) यः सदुपदेशैः सर्वपावकोऽस्ति । तं (यन्ति) प्राप्नुवन्ति । याः प्रेमधाराः (रहयः) गातिशीलास्सन्ति ।

पदार्थ—( इन्दों ) हे प्रकाशस्त्ररूपपरमात्मन ! ( यद् ) जब आप ( गोभिः ) ज्ञानीपुरुषोंद्वारा ( चम्बोः ) आध्यात्मिकवृत्तियोंकी सेना-के सम्बन्धमें ( समज्यसे ) उपासना कियेजाते हो तब आप ( आसुवानः ) । सर्वव्यापक (सोम) हे शान्तिस्वरूप परमात्मन् ! (कल्लशेपु) उपासकोंके अन्तः-करणोंमें ( सीदिस ) विराजमान होते हो । और ( ते धाराः ) तुम्हारी मेम की धारायें ( अत्यण्वानि ) जो सूक्ष्महैं ( संयतः ) संयमीपुरुषको (पुनानस्य)

जो सदुपदेशद्वारा सबको पवित्र करनेवाला है उसको (यन्ति) प्राप्त होती हैं जो प्रेमधारायें ( रंहयः ) गतिशील हैं ॥

भावार्थ--जब उपासक वाह्यवृत्तियोंका निरोध करके अन्तर्मुख होकर परमात्माका ध्यान करता है तो वह परमात्माके साक्षात्कारको अवश्य-मेव प्राप्त होता है।

> पर्वस्व सोम ऋतुविन्नं ड्वथ्योऽब्यो बारे पीरं धाव मर्चु प्रियम् । जिहि विश्वांत्रक्षसं इन्दो अत्रिणों बृहद्धंदेम विदर्थे सुवीराः ॥ ४८ ॥ २९ ॥

पर्यस्व । सोम् । ऋतुऽवित् । नः । उक्थ्यंः । अव्यः । वारे । परि । मर्चु । प्रियं । जिहि । विश्वान् । रक्षसंः । इंदोइति । अत्रिणः । बृहत् । वदेम । विदर्थे । सुऽवीराः ॥

पदार्थ:——( सोम ) हे परमात्मन् ! त्वं ( क्रतुवित ) कर्ममणा वेत्ताऽसि । ( नः ) अरमान् ( पवस्व ) पवित्रय । ( उक्थ्यः ) त्वं सर्वासामुपासनानामाधाराऽसि । आपेच (अव्यः) रक्षकः । तथा ( वारे ) वरणीये पुरुषे ( प्रियं, मधु ) प्रियानन्दं (परिधाव) परिदेहि । ( इन्दो ) हे प्रकाशस्वरूप परमात्मन् ! त्वं ( अत्रिणो, विश्वान् रक्षसः ) सर्वाणि हिंसकरक्षांसि (जिहे)

हिंसय । ( सुवीराः ) सुसन्तितिमन्तो वयम् (विदथे) महत्सु यज्ञेषु ( बृहद्ददेम ) भवतः स्तुतिं कुर्याम ॥ पद्धि—(सोम) हे परमात्मन्! आप (ऋतुवित्) कर्मोंके वेत्ता हैं (नः) हमको आप (पवस्व) पित्र करें। (उक्थ्यः) आप सर्वो-पासनाओं के आधार हैं। और (अन्यः) रक्षक हैं। तथा (वारे) वरणीय-पुरूषमें (प्रियं मधु) प्यारे आनन्दको (पिरधाव) दें। (इन्दो) हे प्रकाशस्वरूप! (अत्रिणो विज्वान् रक्षसः) सम्पूर्ण हिंसक राक्षसों को आप (जिहे) मारें (सुवीराः) सुन्दरसन्तानवाले हम (विद्थे) बड़े बड़े यहों में (बृहद्दिम) आपकी अत्यन्त स्तुति करें।।

भावार्थ—इस मन्त्रमें राक्षसोंसे तात्पर्य्य यज्ञविष्टनकारी दुष्टाचा-रियोंसे हैं क्योंकि (रक्षन्ति येभ्यस्ते राक्षसाः) जिनसे रक्षा कीजाय उनका नाम यहां राक्षस है, तात्पर्य्य यह कि सब विष्टनोंसे बचाकर परमात्मा हमारे यज्ञोंकी पूर्ति करें ॥

> इति षडशीतितमं सूक्तमेकिविशो वर्गत्र्च समाप्तः ॥ यह ८६ वाँ सुक्त और २१ वाँ वर्ग समाप्त हुआ ॥-

अथ नवर्चस्य सप्ताशीतितमस्य सूक्तस्य-

१-९ उशना ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः-१, २ निचृत्त्रिष्ठुप्। ३पादनिचृत्त्रिष्ठुप्। ४,८ विसट् त्रिष्ठुप्। ५-७, ९ त्रिष्ठप् ॥ धैवतः स्वरः ॥

अस्मिन् सूक्ते ऋषिविप्रादिनामभिः परमात्मैववर्ण्यते—

इस सूक्तमें ऋषिविपादिनामोंसे परमात्माकाही वर्णन है-

प्रतु द्रव पीर कोशं नि पीर्द नृभिः पुनानो अभि वार्जमर्प । अश्वं न त्वां वाजिनं मुर्जयन्तोऽ-च्छां वहीं रेशनाभिनेयन्ति ॥ १ ॥

प्र । तु । दूव । पीरं । कोशैं । नि । सीद् । नृऽभिंः । पुनानः । आमि । वाजै । अर्ष । अश्वं । न । व्वा । वाजिनै । मुर्जुयंतः । अच्छे । बर्हिः । रुशनार्भिः । नृयंति ॥

पदार्थः—हे परमात्मन् ! (तु) शीघ्रं (प्रद्रव) गच्छ। गत्वाच (कांशं) कर्म्मयोगिनोऽन्तःकरणं (परिनिधीद) गृहाण। (नृभिः) आपच नरैः (पुनानः) पूज्यमानस्त्वं (वाजं) बलं (अभ्यर्ष) वर्ष। अश्वं) विद्युतः (न) तुल्यं (त्वा, वाजिनं) बलस्वरूपं त्वां (मर्जयन्तः) उपासकाः (अच्छाबर्हिः) यज्ञं प्रति (रशनाभिः) उपासनाभिः (नयन्ति) प्राप्नुवन्ति।

पद्धि— हे परमात्मन्! (तु ) शीघ्र (पद्दव ) गमन करो और गमन करके (कोशं ) कर्म्भयोगीके अन्तःकरणको (पिरिनिषीद ) ग्रहण करो (नृभिः ) और मनुष्योंसे (पुनानः ) पूज्यमान आप (वाजं ) बलकी (अभ्यर्प ) दृष्टि करो (अञ्बं ) विजली के (न ) समान (त्वा वाजिनं ) बलस्वरूप आपकी (मर्भयन्तः) उपासना करते हुए उपासक लोग (अच्छावाहिः) यक्षके प्रति आपकी (रश्चनाभिः ) उपासना द्वारा (नयन्ति ) आपका साक्षात्कार करते हैं।

भावार्थ--यहां (वाजी) नाम बलवान का है, बलस्वरूपपरमात्मासे यहां हृदयकी छाद्धिकी पार्थना कीगई है, जो लोग 'वाजी 'के अर्थ घोडा करके वेदों के अर्थांका उच्चभावसे गिराकर निन्दित बनादेते हैं वे अत्यन्त भूल करते हैं 'वाज ' शब्दके अर्थ अन्न, ऐश्वर्य्य, और बल ) ही हैं इसलिये (ये वाजिनं परिपञ्यन्ति पक्कम्) इत्यादिमन्त्रोंमें ऐञ्चर्यके परिपक करनेका अर्थहै घोड़ा मारनेका नहीं।

> स्वायुधः पवते देव इन्दुं-रशस्तिहा वृजनं रक्षमाणः । पिता देवानी जानिता सुदक्षी विष्टम्भो दिवो धरुणंः पृथिव्याः॥ २॥

मुऽआ्युषः । पवते । देवः । इंद्धः । अश्वस्ति । हा । वृजनै । रक्षमाणः । पिता । देवानी । जुनिता । सुऽदर्शः विष्टंभः !

दिवः । धरुणंः । पृथिव्याः ॥

पदार्थः--हे परमात्मन् ! त्वं (दिवः) द्युलोकस्य (विष्टम्भः) आधारस्तथा ( पृथिव्याः ) (धरण्याः ) धरुणः )धारकः (सुदक्षः) चतुरस्तथा ( देवानां जनिता ) सूर्य्यादिदिव्यज्योतिषामुत्पादकः । वृजनं ) व्यसनेभ्यः ( रक्षमाणः ) रक्षांकुर्वाणः (पिता) पितृतुल्यः (अशस्तिहा) रक्षसां हननकर्ता । (इन्दुः) सर्वप्रकाशकः (देवः)

दिव्यरूपरचासि । ( स्वायुधः ) सर्वशाक्तिसम्पन्नः परमात्मा ( पवते ) मां पवित्रयतु ।

पदार्थ — हे परमात्मन् ! आप ( दिवः ) द्युळोकके ( विष्टम्भः ) आधार हैं तथा ( पृथिव्याः ) पृथिवीके ( धरुणः ) धारण करनेवाले हैं। (सुदक्षः) चतुर तथा ( देवानां जनिता ) सूर्र्यादिदिव्यज्योतियोंके उत्पादक हैं! ( द्युजिनं ) व्यसनोंसे ( रक्षमाणः ) रक्षा करते हुए ( पिता ) पिताके समान ( अशास्तिहा ) राक्षसोंको हनन करनेवाले हैं और ( इन्दुः ) सर्व- प्रकाशक हैं। ( देवः ) दिव्यरूप हैं ( स्वायुधः ) सर्वशक्तिसम्पन्न हैं उक्त गुणोंवाले आप ( पवते ) हमको पवित्र करें॥

भावार्थ-—यहां सुदक्षादिनामोंसे उक्त परमात्माका प्रकारान्तरसे वर्णन किया है ॥

> ऋषि्विपः पुरष्ता जनानामः-भुधीरं उशना काव्येन । स चिद्धिवेद निहितं यदासाम-पीच्ये गुद्धं नाम गोनाम् ॥ ३ ॥

ऋषिः । विष्रः । पुरःऽष्ता । जनानां । ऋभुः । धीरंः । <u>उशानां ।</u> काब्येन । सः । चित् । विवेद् । निःऽहितं । यत् । आ<u>सां</u> । अपीच्यं । गुह्यं । नामं । गोनां ॥

पद्रार्थः—(ऋषिः) ऋषित जानात्यतीन्द्रियार्थमिति ऋषिः, योऽतीन्द्रियार्थस्य ज्ञाता तस्येह नाम ऋषिः । तथा (विप्रः) यो मेधावी । (पुर, एता, जनानां) अपि च यो नराणां हृदये पूर्व-मेव प्राप्तः। अपरञ्च (ऋभुः) अनन्तशक्तिसम्पन्नस्तथा (धीरः) धीरः (काव्येन) अन्यच स्वसर्वज्ञतया (उशना) सर्वत्र देदीप्यमानोऽस्ति । (सः चित् )स एव परमात्मा (यदासां) याः प्रकृतेः शक्तयः दीप्तिमत्यः तातां (अपीच्यं) अभ्यन्तरे (गृद्यं नाम) सर्वथा गुप्तरहस्यं (निहितं) त्यदधात् । तं परमात्मेव जानाति ।

पदार्थ-(ऋषिः) ऋपति जानात्यतीन्द्रियार्थीमिति ऋषिः, जो अतीन्द्रियार्थको जाने उसका नाम यहां ऋषि है तथा (विषः) जो मेधावी है (पुर एता जनानां) और जो मनुष्योंके हृदयमें पहिलेही प्राप्त है और (ऋषुः) अनन्तर्शक्तिसम्पन्न तथा (धीरः) धीर है और (काव्यन) अपनी सर्वज्ञतासे (उशना) सर्वत्र देदीप्यमान है। (सश्चित् ) वही परमातमा। (यदासां) जो प्रकृतिकी शक्तियोंके (गोनां) जो दीप्तिवाली हैं उनके (अपीच्यं) भीतर (गुह्यनाम) सर्वोपिर गृह्य रहस्य (निहितं) रक्खा है उसको परमात्माही (विवेद) जानता है।

भावार्थ- 'ऋपित सर्वत्र गच्छिति व्यापकत्वेन सर्वे व्याप्नोति ' इति, ऋषिः परमात्मा जो सर्वत्र व्यापक है उसका नाम यहां ऋषि है, यहां ऋषि, विम, इत्यादि नामोंसे परमात्माका वर्णन किया है। किसी जड़ वस्तुका नहीं।

> एष स्य ते मधुमाँ इन्द्र सोमो वृषा वृष्णे परि पृवित्रे अक्षाः । सहस्रसाः शतसा भृरिदावां राश्वत्तमं बहिंस वाज्यस्थात् ॥ ४॥

एषः । स्यः । ते । मधुंऽमान् । इंद्रु । सोर्मः । वृषां । वृष्णे ।

परि । प्वित्रे । अक्षारिति । सहस्रऽसाः ।शतुऽसाः भूरिऽदार्वा। शखत्ऽतमं । बर्हिः । आ । वाजी । अस्थात् ॥

पदार्थः—( इन्द्र ) हे जगदीश्वर ! ( सोमः ) सोम-स्वभावः । अपिच ( वृपा ) सर्वकामनानां दाताऽसि ( वृष्णे ) हे व्यापकपरमात्मन् ! ( एपः, स्य ) अयंसः ( ते ) तव ( मधुमान् ) मधुरतादिगुणानां दाता ( शतसाः, सहस्रसाः ) शतसहस्रशक्तीनां निधाता ( भृरिदावा ) अनेककामपूरकः ( शश्वचमम् ) सन्ततफलोत्पादकः ( विहैंः ) यो यज्ञस्तथा ( वाजी ) बलयुक्तोऽस्ति, तंरवं ( अस्थात ) निजसत्तया सुशोभ-यसि । तथा ( पवित्रे ) पवित्रान्तःकरणेषु त्वं ( पर्यक्षाः ) आनन्दवर्षकोस्ति ।

पदार्थ—(इन्द्र) हे जगदीश्वर! (संगः) आप सोमस्वभाव हैं। और (द्यपा) सब कामनाओं के देनेवाल हैं तथा (पिवित्रे) पिवित्र अन्तःकरणोंमें आप (पर्यक्षाः) आनन्दकी दृष्टि करनेवाल हैं (दृष्णे) हे व्यापकपरमात्मन्! (एपः स्यः) वो ये (ते) तुम्हारा (मधुमान्) मधुरतादिगुणोंको देनेवाला (शतसाः, सहस्रसाः) भैकड़ों और हजारों शक्तियोंको रखनेवाला (भ्रिदावा) जो अनन्तप्रकारकी कामनाओं को देनेवाला है (शश्वत्तम्म ) निरन्तर फल उत्पन्न करनेवाला (विद्धः) जो यह है तथा (वाजी) वलयुक्त है उसको आप (अस्थात्) अपनी सत्तास मशोभित करते हैं।

भावार्थ---विंहः, इति 'भन्तिरिक्षनामसुपठितम्' नि० अ०।२। खं० १। विंहः शब्दके सुख्यार्थ अन्तिरिक्षके हैं जिसमकार अन्तिरिक्ष नाना-प्रकारकी ज्योतियोंका आधार और अनन्तप्रकार कामनारूपटिष्टियोंका आधार इसीप्रकार यज्ञ भी अन्तरिक्षके समान विस्तृत है यहां रूपकालङ्कारसे यज्ञको वर्डिःरूपसे वर्णन किया है।

> पुते सोमां आभि गृब्या सुहम्रां मुहे वार्जायामृतीय श्रवांसि । पुवित्रेभिः पर्वमाना अमृग्रव्छ्वस्यवे। न पृतनाजो अत्याः ॥ ५ ॥ २२

पुते । सोमाः । अभि । गुब्धा । सहस्रा । मुहे । वाजीय । अमृताय । श्रवांसि । पवित्रोभिः । पर्वमानाः । अमृश्रुतः । श्रवस्यर्वः । न । पृतनार्जः । अत्याः ॥

पद्र्थिः—( एते ) पृवीक्ताः ( सोमाः ) परमात्मनःसौम्य-स्वभावाः ( गन्या ) गतिशीलाय ( सहस्रा ) सहस्रशक्तिमते ( महे ) महते ( वाजाय, अमृताय ) यज्ञाय ( श्रवांसि ) ये ऐश्वर्थिरूपाः ( पवित्रेभिः ) पृतान्तःकरणैः ये ( पवमानाः ) पावकाश्च सन्ति,उक्तस्वभावानां ( श्रवस्यवः ) यश इञ्छवः उपा-सकाः ( पृतनाजः ) ये युद्धेषु जयमिञ्छन्ति ते ( अत्याः न ) शीघ्रगामिन्या विद्युतः शक्तय इव ( अभ्यस्त्रम् ) दधतु ।

पद्धि—( एते ) पृत्रीक्त ( सोमाः ) परमात्माके सोम्यस्वभाव ( गव्या ) गतिशील ( सहस्रा ) सहस्रशक्तियोंवाले ( महे ) वड़े ( बाजाय अमृताय ) यज्ञके लिये जो ( श्रवांसि ) एश्वर्यरूप हैं ( पवित्रेभिः ) पवित्र अन्तकरणोंसे जा ( पवमानाः ) पवित्रतावाल हैं वे उक्तस्वभावोंको ( श्रव-स्यवः ) यञ्जकी इच्छा करनेवाले उपासकलोग ( पृतनानः ) जो युद्धोंमें जता वननेकी इच्छा करते हैं, वे (अत्यान) ज्ञीघ्रगामिनी विद्युत्की ज्ञक्तियोंके समान (अभ्यस्त्रप्र) धारण करें।

भावार्थ- नो लोग संसारमें विजेता बनना चाहें वे परमात्माके विचित्रभावोंको धारण करें जिसप्रकार सत्पुरूपके भावोंको धारण करनेसं पुरूप सत्पुरूप बन सकता है इसीप्रकार उस आदिपुरूपपरमात्माके गुणोंके धारण करनेसे उपासक सत्पुरूप महापुरूप वन सकता है इसका नाम परमात्मयोग है।

पिर् हि ष्मां पुरुहृतो जनानां विश्वाक्षंरद्वोजना पूर्यमानः । अथाभर स्थेन भृत प्रयांसि र्यिं तुञ्जानो अभि वाजमर्ष ॥ ६ ॥

परि । हि । सम् । पुरुऽहूतः । जनानां । विश्वां । असंसत् । भोजना । प्रयमानः । अर्थ । आ । भर् । स्येनऽभृत । प्रयां-सि । रियं । तुंजानः । अभि । वाजं । अर्थ ॥

पदार्थः—(हि) यतः परमात्मा (पुरुहृतः) सर्वस्योपास्य-देवोऽस्ति । (जनानां ) मानवानां (विश्वा) सर्वेषां (भोजना) भोग्यपदार्थानां (पूयमानः ) पावकः (पर्य्यसरत् ) उपास-काना हृदये समागत्य विराजते । (श्येनभृतः ) विद्युच्छिक्ति-धारकः परमात्मा (प्रयांसि ) सर्वाण्येश्वर्य्याणि पूरयताम् । अपिच त्वं (रियं ) धनं (तुञ्जानः ) ददासि अपरञ्च त्वं मह्यं (वाजं ) बलं (अभ्यर्ष) सर्वथा देहि । पद्धि—(हि) क्योंकि परमात्मा (पुरुद्द्तः ) सक्का उपास्य-देव है। (जनानां ) मनुष्योंके (विश्वा ) सव (भाजना ) भोग्यपदार्थां-को (पूयमानः ) पवित्र करनेवाला (पर्यसरत् ) उपासकोंके द्वदयमें आकर विराजमान होता है। (अथ ) और (ब्येनसुनः ) दियुत्की शक्तियोंको धारणकरनेवाला परमात्मा (प्रयांसि ) सव ऐश्वयोंको (आभर ) पूर्ण करें और आप (रियं ) धनको (बुआनः ) देनेवाले हैं और आप हमको वाजं) बल (अभ्यर्ष ) सब प्रकारसे दें।

भावार्थ---इस मन्त्रमें परमात्माको सर्वेञ्वर्र्यप्रदातारूपसे वर्णन किया है।

> ष्ष सुवानः परि सोमः प्वित्रे सर्गो न सृष्टो अंदधावदर्वा । तिग्मे शिशानो महिषो न शृङ्गे गा गव्यन्नभि शूरो न सर्वा ॥ ७ ॥

एषः । सुवानः । परि' । सोमंः । पवित्रे । सर्गः । न । सृष्टः । अद्धावत् । अवी । तिग्मेइति । शिशानः । मृहिषः । न । शृंगेदिते । गाः । गृज्यत् । अभि । शरः । न । सत्वा ॥

पदार्थः — ( एषः ) उक्तपरमात्मा ( सुवानः ) सर्वत्रावि-र्भूतः ( सोमः ) यः सौम्यस्वभावयुक्तः सः (पवित्रे ) पवित्रान्तः-करणे (सृष्टः) विरचितानां (सर्गः) सृष्टीनां (न ) तुल्यः (अर्वा) गतिशीलो यः परमात्मा सः ( पर्य्यद्धावत् ) उपासकानामभि-मुखं निजञ्चानदृष्या समागच्छति । अपिच ( न ) यथा (तिग्मे) तीक्ष्णे ( गृङ्गे ) अज्ञानिवदारणे ( शिशानः ) निमग्नः (महिषः) महापुरुषो भवति । अथवा ( श्रूरः ) वीरः ( न ) यथा (सत्वा) स्थितिमान् भृत्वा (गव्यन, गाः ) महदैश्वर्यिमिच्छन् स्वलक्ष्याभि-मुखं गच्छित तथैव परमात्मा उपासकान् ज्ञानदृष्ट्या लक्ष्यं निर्माति ।

पद्धि—(एपः) उक्तपरमात्मा (सुवानः) सर्वत्र आविर्भृत (सामः) जो सोम्यस्वभावयुक्त है वह (पिवत्रे)पिवत्रअन्तःकरणमें (सृष्टः) रचेहुए (सर्गः) सृष्टियोंके (न) समान (अर्वा) गतिशील जो परमात्मा है वह (पर्यद्यावत्) उपासकोंकी ओर अपनी झानंदृष्टिने आता है। (न) जिसपकार (तिग्मे) तीक्ष्ण (शृङ्गे) अज्ञानके विदारणमें (शिशानः) मग्न हुआ (महिषः) महापुरुष होता है अथवा (श्रः) श्रूखीर (न) जैसे (सत्वा) स्थितिवाला होकर (गच्यत् गाः) बढ़े ऐश्वर्यकी इच्छा करता हुआ अपने लक्ष्यकी ओर (अभि) जाता है इसीप्रकार परमात्मा उपासकोंको ज्ञान—दृष्टिसे लक्ष्य बनाता है।

भ वार्थ — ने लोग अवणमननादि साधनोंके द्वारा अपमे अन्तः-करणको ज्ञानका पात्र बनाते हैं परमात्मा उनके अन्तःकरणको अवक्यमेव ज्ञानसे भरपूर करता है।

> एषा ययौ परमादन्तरहेः कृचित्सतीरूर्वे गा विवेद । दिवो न विद्युत्स्तृनयंन्त्यभूैः सोमस्य ते पवत इन्द्रवारा ॥ ८ ॥

एषा । आ । युयो । पृग्मात् । अंतः अर्देः।कृऽचित्।सर्ताः।

ऊर्वे । गाः । विवेद् । दिवः । न । विऽद्यत् । स्तनयंती । अभ्रेः । सोर्मस्य । ते।प्वते ! इंद्र । घार्रा ॥

पदार्थः—(इन्द्र) हे कर्मियोगिन् ! (सोमस्य ) सॉम्यगुणसम्बन्नस्य परमात्मनः (धारा ) ज्ञानस्य धारा (ते ) त्या
(पवते ) पित्रयतु । (न ) यथा (दिवः ) चुलोकात् (अभैः)
मेधैः (विद्युत् ) तिदत् (स्तनयन्ती ) शब्दायमाना विस्तारं
प्राप्नोति तथैव परमात्मनो ज्ञानज्योतिह्रत्विध विस्तारं प्राप्नोतु ।
(एषा ) उक्तधारा (परमादद्रेः ) सर्वविदारको यः परभात्मा
अस्ति तस्य (अन्तः ) स्वरूपे (कृचित् ) किसमन्नप्येकस्थाने
गुप्तासती (जर्वे ) गुप्तदेशे या (गाः ) निजसत्तां (विवेद )
लभते सा (भाययौ ) उपासकस्यान्तःकरणे स्थिरा भवति ।
पद्धि—(इन्द्र) हे कर्मयोगित ! (सोपस्य ) सौम्यगुणविशिष्टपरमात्माकी (धारा ) ज्ञानकी धारा (ते ) तुमको (पवते ) पवित्र करे (न )

जिसप्रकार (दिवः) गुलोकसे (अन्नैः) अभ्नोंके द्वारा (विद्युत) विजली (स्तनयन्ती) शब्द करतीहुई विस्तार पाती है इभी प्रकार परमात्माकी ज्ञानज्योति तुममें विस्तारको प्राप्त हो । (एपा ) उक्तथारा (परमादद्रेः) सबको विदीर्ण करनेवाला जो परमात्मा है उसके (अन्तः) स्वरूपमें (कूचित्सती) किसी एक स्थानमें गृह हुई ( उर्वे ) गृहदेशमें जो । (गाः) अपनी सत्ताको (विवेद) लाभ कर रही है वह ( आयया) उपानसकके अन्तःकरणमें स्थिर होती है ॥

भावार्थ—परमात्मा अपने भक्तके हृदयमें अपने भावोंकों प्रकाश करता है।

उत स्म गार्शि पीरं याप्ति गोनामिन्द्रीण सोम सरथं उनानः । पूर्वीरिषी बहतीजीरद्वानो शिक्षा

शचीवस्तव ता उपष्टुत् ॥ ९ ॥ २३ ॥

उत । सम् । सृत्रिं । परि । यासि । गोनां । इंद्रेणं । सोम् । सऽर्थं । पुनानः । पूर्वीः । इषः । बृहतीः । जीरदानो इति

पदार्थ--:(सोम्) हे परमात्मन् ! (इन्द्रेण) कर्मयो-गिना सह (सरथं) मित्रतां (पुनानः) पवित्रयन् त्वं (गोनां राशिं) ज्ञानशक्तीनां समृहं (परियासि) प्राप्नोषि (उतस्म)तथा च (पूर्वीः) पुरातनानि (वहतीः इषः) यानिमहेश्वर्याणितेषां (जीग्दानो ) दायकोऽसि (शचीवः) हे ऐश्वर्यसम्पन्न परमात्मन् ! (उपष्टुत्) स्तृतियोग्योऽसि (ताः) तासामैश्वर्य्यादि-शक्तीनां त्वं महां शिक्षां देहि ।

पद्धि—(सोम) हे परमात्मन !(इन्ट्रेण) कर्मयोगीके साथ (सरथं) मैत्रीभावको (पुनानः) पवित्र करते हुए आप (गोनां राशिं) ज्ञानरूपीशक्तियोंके भण्डारको (परियासि) शप्त होते हैं। (उतस्म) अपिच (पूर्वीः) अनादिकालके जो (बृहतीः) वडे (इपः) ऐक्वर्य हैं उनके (जीरदानो) आप देनेवाले हैं। शचीवः) हे ऐक्वर्यसम्पन्नपरमा-त्मन (उपप्टृत्) आप स्तुतियोग्य हैं (ताः) इन ऐक्वर्यादि शक्तियोंकी

भावार्थ—इस मन्त्रमें परमात्मा श्रुभ शिक्षाओंका उपदेश करता है और पेश्वर्य प्रदानके भावोंका प्रकाश करता है।

> इति सप्ताशीतितमं सूक्तं त्रयोविशों वर्गक्व समाप्तः । यह ८७ वां सुक्त और २३ वां वर्ग समाप्त हुआ ।

## अथाष्टर्चस्याप्टाशीतित्रमस्य सूक्तस्य-

१-८ उशना ऋषिः ॥ पवमानः सोमी देवता । छन्दः-१ पंक्तिः । २, ४, ८ विसर् जिब्दुप् । ३, ६, ७ निचृत्त्रिष्टुप् । ५ त्रिटुप् ॥ स्वसः-१ पञ्चमः २-८ धैवतः ॥

अयं सोमं इन्द्र तुभ्यं सुन्वे तुभ्यं पवते त्वमस्य पाहि त्वं । ह यं चेकुषे त्वं ववृषे इन्दुं मदाय युज्याय सोमम् ॥ १ ॥

अयं । सोर्मः । इन्द्र । तुभ्यं । सुन्वे । तुभ्यं । प्वषे । त्वं । अस्य । पाहि । त्वं । हु । यं । चुकुषे । त्वं । वृत्ते । इंदुं । मदीय । युज्यीय । सोर्मं ॥

पदार्थः—(इन्द्र) हे कम्मयोगिन् (तुभ्यं, सुन्वे) तव संस्काराय (अयं, सोमः) अयं सोमःपरमात्मा (तुभ्यं, पवते) त्वा पवित्रयति। (त्वं) पूर्वोक्तस्त्वं (अस्य) अमुष्याज्ञा (पाहि) रक्ष। (त्वं) पूर्वोक्तस्त्वं (यं) यस्व (इन्दुं) प्रकाश-स्वरूपस्य (सोमं) परमात्मन (चकृषे) उपासना करोषि, सः (त्वं) तव (ववृषे) वरणाय (मदाय) आनन्ददानाय च

स्वीकरोति त्वाम् अतस्त्वं ( युज्याय ) स्वसाहाय्याय ( सोमं ) सोमस्वरूपपरमात्मन उपासनां कुरु ।

पद्धि—(इन्द्र) है कर्म्मयोगित ! (तुभ्यं मुन्वे) तुम्हारे संस्कार के लिये (अयं सोमः) यह सोमपरमात्मा (तुभ्यं पवते) तुमको पवित्र करता है। (त्वं) तुम (अस्य) इसकी आज्ञाको (पाहि) पालन करो । (त्वं) तुम (यं) जिस (इन्दुं) प्रकाशरूप सोमं) परमात्माकी (चरुपे) उपासना करते हो। वह (त्वं) तुम्हारे (वहपे) वरण करनेके लिये और (मदाय) आनन्द देनेके लिये स्वीकार करता है। इसलिये तुम (युज्याय) अपनी सहायताके लिये (सोमं) सोमरूपपरमात्माकी उपासना करो।

भावार्थ-- जोलोग परमात्माको गुद्धभावस वर्णन करते हैं परमात्मा उनको अवस्थमेव गुद्धि पदान करता है।

> स ई स्थो न भ्रंस्थिलियोजि मुहः पुरूणि सातये वसूनि । आदीं विश्वां नहुष्याणि जाता स्वर्षाता वनं ऊर्ध्वा नवन्त ॥ २ ॥

सः । ई। रथः । न । भुरिषाट् । अयोति । महः । पुरूषि । सातये । वस्ति । आत् । ई । विश्वा । नहुष्याणि । जाता । स्वःऽ साता । वर्षे । कर्षे । वर्षेत्र ॥

साता । वर्ने । ऊर्ध्वा । नुवृंतु ॥

पदार्थः—( सः, इं ) सोऽयं सोमः ( रथो, न ) गति-शील विद्युदादि पदार्थो इव ( भुरिषाट् ) सर्वगतिकारकोऽस्ति अपिच सर्वपदार्थानुत्पत्तिमभये (अयोजि) संमिश्रयति । (पुरूणि, वसूनि) बहूनि धनानि (सातये) सुखं दातुं (आदीं) निश्चयेनयः (नहुष्याणि) मनुष्ययोग्योऽस्ति तस्मैददाति । (वने, स्वर्षाता) संग्रामे (विश्वा) वहवः (जाताः) येऽरय उत्पन्नाः ( ऊर्ध्वा, नवन्त ) ते ऊर्ध्वपदात नीचैर्भवन्त ।

पद्रिथ्—( सः इं ) यह सोम ( रथो न ) गानिशील विद्युदादि-पदार्थोंके समान ( भूरिषाट ) सबको गाति करानेवाला है । और सब पदार्थों-को उत्पत्तिसमयमें ( अयोजि । मिलाता है । ( पुरूषि बसाने ) बहुतसे धनों-को ( सातये ) सुख देनेके लिये (आदीं) निश्चय जो (नहुष्याणि) मनुष्यत्व के योग्य हैं उनको देता है ( बनस्वर्पाता ) संग्राममें (विश्वा) जो बहुतसे ( जाताः ) शत्र उत्पन्न हो गये हैं वे ( ऊर्ध्वानयन्त ) नीचे हों ।

भावार्थ-परमात्मा हमको अनन्त प्रकारके ऐक्वर्य्य पदान करे और हमारे अन्यायकारी प्रतिपक्षियोंको दूर करे

वायुर्न यो नियुत्वा इष्टयामा नासत्येव हव आ शम्भविष्ठः । विश्ववारो द्रविणोदा ईव त्मन्यूषेव धीजवनोऽसि सोम ॥ ३ ॥

वायुः । न । यः । नियुत्वान् । इष्टऽयामा । नार्त्तत्याऽइव । हर्वे । आ । शंऽभविष्टः । विश्वऽवारः।द्राविणोदाःऽहव। तमन् । पूषाऽईव । धीऽजवंनः । आसि । सोम् ॥ पदार्थः—(यः) यः सोमः (वायुर्न) पवन इव (नियुत्वान्) वेगवाम्, (इष्टयामा) स्वेच्छया गमनशीलः,

नासत्येव विद्यदिव (सम्भविष्टः) अतिशयसुखदायकः, (विश्ववारः) निखिलवरणीय , ( पूषेव ) पूषेव पोषकः, ( सवितेव, धीजवनः, असि ) सर्व्यसमानो मनोवेगवाँश्चासि । हे उक्तगणसम्पन्न सोम !

त्वं मा पाहि ।

पद्र्थि— (यः) जो सोम (वायुर्न) वायुके समान (नियुत्वान) वेगवाला है। (इष्ट्रयामा) स्वेच्छाचारी गमनवाला है ाश्वीर (नासत्येव) विद्युतके समान (बःभविद्यः) अत्यन्त सुखके देनेवाला है। (विश्ववारः) सबके वरण करने योग्य है। (पूषेव) पूपाके समान पोषक है। (सर्वितेव, धीजानः, असि) सूर्य्यके समान मनोरूपवेगवाला है। उक्तगुणसम्पन्न हे मोम! आप इमारी रक्षा करें।

भावार्थ—इस मन्त्रमें पूर्वोक्तगुणसम्पन्न परमात्मासे यह पार्थना है कि, हे परमात्मत् ! आप हमारे अन्तःकरणको छद्ध करें ।।

इन्द्रो न यो मुहा कर्मीणि चिक्रि-र्हुन्ता बृत्राणांमिस साम पूर्भित् । पेद्रो न हि त्वमहिनाम्नां हुन्ता विश्वस्यासि सोम दस्योः ॥ ४ ॥

इन्द्रंः । न । यः । मृहा । कर्माणि । चिक्तिः । हुंता। हुत्राणां । असि । सोम । पूःऽभित् । पैद्धः । न । हि । त्वं । आहिंऽ-

नाम्नां । हुता । विश्वस्य । असि । सोम् । दस्योः ॥

पदार्थः—( यः ) योऽयं सोमः ( इन्द्रो, न ) इन्द्रतुल्यः ( महाकर्म्माणि ) महतां कर्म्मणां कारकोऽस्ति । ( सोम ) हे परमात्मन् ! ( वृत्राणां, हन्ता, असि ) त्वमज्ञानःनां नाशकोसि । ( पूर्भित् ) अज्ञानग्रन्थिभेदकोऽसि । ( पैद्रो, न ) विद्युदिय ( अहिनाम्नां ) तमसां ( हन्ता ) घातकश्चासि । ( विश्वस्य. दस्योः ) त्वं निखिलदस्यूनां ( हन्ता. असि ) हननकर्ताऽसि ।

पद्र्थि—(यः) जो सोप (इन्द्रोतः) इन्द्रके समान (महा-कम्मीणि) वड़े २ कम्मींको (चिकः) करता है। (वृत्राणां हन्ता आसि) अज्ञानोंके तुम हनन करनेवाले हो। (सोप) हे सोप। (पूर्भित्) अज्ञान-रूपीग्रन्थिओंको भेदन करनवाले हो (पैद्रान) और विद्युत् के समान (आहिनाम्नां) अन्धकारोंके (हन्ता) हनन करनेवाले हो। (विश्वस्य दस्योः) सम्पूर्ण दस्युओंके आप (हन्ता, असि) हनन करने वाले हैं।

भावार्थ—-परमात्मा सक्पकारके अज्ञानोंका नाश करनेवाला है उसकी कृपासे उपासकमें ऐसा प्रभाव उत्पन्न होता है जिससे वह विद्युतके समान तेजस्वी बनकर विरोधी शक्तियोंका दलन करता है॥

> अभिनर्नयो वन आ मृज्यमानो वृथा पाजांसि कृणुते नदीषु । जनो न युष्यां महत उपिट्रिसेर्ति सोमः पर्वमान ऊर्मिम् ॥ ५ ॥

अगिनः । न । यः । वने ।आ । सृज्यमानः । वर्था । पाजांसि ।

कृणुते । नृदीर्षु । जर्नः । न । युःवां । मृहतः । जुप्िदः । इयंति । सोमः । पर्वमानः । ऊर्मिम् ॥

पदार्थः ——(यः) यः सोमः (सृज्यमानोऽग्नि,र्न) उत्पन्नाग्निरिव (वने) अरण्ये (पाजासि) बलानि (वृथा कृण्ये) व्यर्थयति। (नदीषु) अन्तरिक्षेषु (पाजांसि) जल्बलानि (वृथाकृण्ये) व्यर्थयति। (जनोन) यथा नरः (युध्या) युद्धं कृत्वा (महत,उपब्दिः) महाशब्दंकुर्वन् (इयर्ति) प्रेरयति। एवमेव (पत्रमानः) सर्वपावकः (सोमः) परमान्मा (जर्मि) आनन्दतरंगान वाहयति।

पद्धि—(यः) जो सोम (सृज्यमानः अग्निर्न) उत्पन्न की हुई अग्निके समान (वने) वनमें (पाजांसि) वलोंको (दृथा क्रणुते) व्यर्थ कर देता है। (नदीषु) अन्तरिक्षोंमें (पाजांसि) जलके बलोंको दृथा क्रणुते) व्यर्थ कर देता है। जनोन) जिसप्रकार मनुष्य (युध्वा) युद्ध करके (महत उपव्दिः) वड़ा शब्द करता हुआ (इयति) पेरणा करता है। इसी प्रकार (प्वमानः) सबको पवित्र करनेवाला (सोमः) सोम (उर्मिम ) आनन्दकी लहरोंको वहाता है।

भावार्थ-अग्नि जिस पकार सब तेजोंको तिरस्कृत करके अपने में निलालेता है अर्थात् विद्युदादितेज, जैसे अन्य तुच्छ तेजोंको तिरस्कृत करदेता है इसी प्रकार परमात्माके समक्ष सब तेज तुच्छ हैं अर्थात् पर-मात्मा ही सब ज्योतियोंकी ज्योति होनेसे स्वयंज्यांति है।

> एते सोम्। अति वाराण्यव्यां दिव्या न कोशांसो अभूवंषीः ।

ेवृथां समुद्रं सिन्धंवो न नीवीः सुतासो अभि कलशा अमृत्रन ॥ ९ ॥

पृते । सोमाः । अति । वार्राणि । अव्यो । दिव्याः । न । कोशानः । अभूऽवर्षाः । वृथां । समुद्रं । सिंधवः । न । नीर्चीः । सुतासः । अभि । कलशान । असुप्रन् ॥

पदार्थः—( एते, सोमाः ) उक्तपरमात्मनः सोमादिगुणाः ( वाराण्यव्या ) वरणीयान् रक्षणीयाञ्च सर्वदिव्यपदार्थान् ( कोशासः ) पात्राणिच ( अश्रवर्षाः, न ) मेघस्य वर्षा इव परिपूर्णयन्ति । आपिच ( वृथा ) यथाऽनायासेनेव ( समुद्रं ) अन्तरिक्षं ( सिन्धवः ) स्यन्दनशीलप्रकृतेः सत्वादिगुणाः प्राप्नुवन्ति, तथैव ( नीची, न ) निम्नाभिमुखं ( सुतासः ) आविभीवं प्राप्नुवन्तो गुणाः (कलशां ) शुद्धान्तः करणान्यभि ( अभि, अस्प्रम् ) सर्वथा गच्छन्ति।

पदार्थ—(एते सोमाः) उक्त परमात्माके सोमादिगुण (वाराण्यव्या) वरणीय और रक्षणीय दिव्यांदिव्य पदार्थोंको (कोशासः) पात्रोंको (अभूवर्षाः, न) मेघकी वर्षाके समान पारिपूर्णकर देते हैं। और (हथा) जैसे अनायाससे ही (सपुद्रं) अन्तारिक्षको (सिन्धवः) स्यन्दनशील पक्वितिके सत्यादिक गुण प्राप्त होते हैं इसी प्रकार (नीचर्न) नीचाईकी ओर (सृतासः) आविर्भावको प्राप्त हुए हुए गुण (कल्यां) गुद्ध अन्तःकरणोंकी (आभि, असृत्र ) ओर भलीभांति गमन करते हैं।

भावार्थ--जिन पुरुषोंका अन्तःकरण पवित्र है ' अर्थाद जिन्होंने

श्रवण मनन तथा निदिध्यासन द्वारा अपने अन्तःकरणोंको छुद्ध किया है ' परमात्माक ज्ञानका प्रवाह उनके अन्तःकरणोंकी ओर स्वतः ही प्रवाहित होता है।

> शुष्मी शर्थो न मारुतं पवस्वाः नभिशस्ता दिव्या यथा विद्। आपो न मुश्रू सुमातिभेवा नः सहस्राप्साः पृतनापाण्न यज्ञः॥ ७॥

शुष्मी । द्यर्थः । न । मार्रतं । प्वस्व । अनिभिऽशस्ता । दिव्या । यथा । विट् । आर्षः । न । मुक्षु । सुऽमृतिः । भव् । नः । सहस्रोऽअप्साः । पृतनापाट् । न । यज्ञः ॥

पदार्थः—(शुष्मी) "सर्वशोषणात्परमात्मनोनाम शुष्मी" हे बलस्त्ररूप परमात्मन् ! (मारुतं) विदुषागणान् (शर्धों, न) बलवत् (पवस्त्र) त्वं पवित्रय (यथा) येन प्रकारेण (दिव्या विट्) दिव्यप्रजाना (अनिभशस्ता) सुखप्रदोराजा पृतो भवति । तथैव (आपो, न) सत्कर्मतुल्यः (मक्षू) शौष्रं (सुमतिः, भव) मह्यं सुमतिमुत्पादय । (सहस्राप्साः) अनन्त-शक्तिसम्पन्नस्त्वं (पृतनापाट्) संग्रामेषु दुराचारिणान्नाशकर्तः परमात्मन् ! त्वं (यज्ञो, न) मह्यं यज्ञतुल्यो भव ।

पदार्थ—( शुप्मी ) सबको शोषण करनेके कारण परमात्माका नाम शुप्मी है। हे बलस्वरूपपरमात्मन्! ( मारुतं ) विद्वानोंके गणको ( शर्षों न ) बलके समान ( पतस्व ) आप पित्रत्र करें । ( यथा ) जैसें ( दिव्या, बिट्) दिव्यमजा शोंका ( अनिभग्नस्ता ) सुख देनेवाला राजा पित्रत्र होता है इसीमकार ( आपान ) सत्कर्मों के स्पान ( मध्यु ) श्रीघ्र (सुमितिः भव ) हमारे लिये सुमिति उत्पन्न करें ( सहस्राप्याः ) अनन्तशाक्तियों बोले आप ( पृतनाषाट् ) अनाचारियोंको युद्धमें नाश करनेवाले परमात्मन्! ( यश्चोन ) आप हमारे लिये यश्चके समान हों ।

भावार्थ-परमात्माका वल सब वलोंमेंसे मुख्य है इसीलिये ( य आत्मदा बलदा यस्य विश्व उपासते । ऋ० । मं० । १० । २१ । २ इत्यादि मन्त्रोंमें जिसको सर्वोपीर वलस्वरूप कथन किया गया है वह हमको बल प्रदान करे ॥

> राज्ञो छ ते वरुंणस्य बृतानि बृहंदूंभीरं तर्व सोम् धार्म । शुचिष्टंमासि प्रियो न मित्रो दक्षाय्यों अर्यमेवासि सोम ॥ ८ ॥ २४ ॥

रार्ज्ञः । तु । ते । वर्रणस्य । त्रुतानि । बृहत् । गुर्भीरं । तर्व । सोम् । धार्म । शुचिः । त्वं । असि । प्रियः । न । मित्रः । दक्षार्थः । अर्थमाऽईव । असि । सोम् ॥

पदार्थ:—हे परमात्मन् ! (ते, वरुणस्य, राज्ञः) यस्त्वं निजशक्तवां सर्वेषां वस्तूनाम् स्थापको राजाऽसि (ते) तव (नु) निश्चयेन (व्रतानि) अहम् आराधनानि दधानि । (सोम) हे परमात्मन् ! (तव धाम) तव स्वरूपाणि (बृहद्गमीरं) अतिगभीराणि सान्ति । अपिच (शुचिस्त्वमासि) त्वं नित्य शुद्धादि- स्वभावोऽसि । ( प्रियो, न ) प्रियतुल्योऽसि । (मित्रो, न ) सखे-वासि । ( दक्षाय्यः ) मान्योऽसि । ( अर्थमा, इवासि, सोम ) हेपरमारमन् ! न्यायकारीभवान् ।

पद्धि—हे परमात्मन ! (ते वरुणस्य राज्ञः) तुम सव वस्तुओंको अपनी शक्तिमें रखनेवाले श्रेष्ठतम राजा हो । (ते ) तुमारे (नु ) निश्चय करके (व्रतानि ) व्रतोंको हम धारण करें । (सोम ) हे परमात्मन ! (तव-याम ) तुम्हारा स्वरूप (बृहदृगभीरं) वहुत गम्भीर है । और (श्वाचिस्त्वमिस) तुम नित्यशुद्धवुद्धमुक्तस्वभाव हो । (प्रियो, न ) प्रियके समान हो । (मित्रोन ) मित्रके समान हो । (दक्षाय्यः) मान्य हो । (अर्थमा इवासि, सोम ) हे सोम परमात्मन ! आप न्यायकारी हो ।

भावार्थः—इस मन्त्रमें परमात्माने व्रतपास्ननका उपदेश किया जो पुरुप वृती होकर परमात्माके नियमका पालन करता है वह परमात्माकी आज्ञाओंका पालन करता है।

> इत्यष्टाशीतितमं सूक्तं चतुर्विशोवर्गश्च समाप्तः॥ यह मम् वाँ सूक्त और २४ वाँ वर्ग समाप्त हुन्ना।

अथ सप्तर्चस्य नवाशीतितमस्य सूक्तस्य— १-७ उशना ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः-१ पादिनचृत्त्रिष्टुप् । २, ५, ६, त्रिष्टुप् । ३, ७ विराद् त्रिष्टुप् । ४ निचृत्त्रिष्टुप् ॥ धेवतः स्वरः ॥ अथ परमात्मिन तद्धम्मताप्राप्तियोगो निरूप्यते । अव परमात्मिक ग्रण धारण करने रूपी योगका वर्णन करते हैं। प्रो स्य विद्वः पथ्याभिरस्यान्दिवो न वृष्टिः पर्वमानो अक्षाः । सहस्रंधारो असद्न्न्यर्रसमे मातु-रुपस्थे वनु आ च सोर्मः ॥ १ ॥

प्रो इति । स्यः । वहिः । पृथ्याभिः । अस्यान् । दिवः । न । वृष्टिः । पर्वमानः । अक्षारिति । सहस्रंऽयारः । असदत् । नि । अस्मे इति । मातुः । उपऽस्थे । वने । आ । च । सोर्मः ॥

पदार्थः—( विह्नः ) वहति प्रापयतीति विह्नः, य उत्तमगुणानां प्रापकस्तस्येह नाम विह्नरिस्त परमात्मा ( पथ्याभिः )
शुभमार्गैः ( अस्यान् ) शुभस्थानानि प्रापयति । ( प्रोस्यः ) स
परमात्मा ( दिवः ) शुलोकस्य ( वृष्टिः ) वर्षणं ( न ) इव
( पवमानः ) पावकोऽस्ति । ( अक्षीः ) स सर्वान् परयति ।
परमात्मा ( सहस्रधारः ) अनन्तराक्तियुक्तोऽस्ति । ( अस्मे )
मह्यं ( न्यसदत् ) विराजते । ( मातुरुपस्थे ) मातृकोडे ( च )
पुनः ( वने ) अरण्ये ( सोमः ) स परमात्मा ( आ )
सर्वत्रागत्य मां रक्षति ।

पद्धि—(विद्वः) वहीत प्रापयतीति विद्वः जो उत्तम गुणोंको प्राप्त कराये उसका नाम यहां विद्वे है परमात्मा (पथ्याभिः) गुभ पार्गो द्वारा (अस्यान् ) शुमस्थानोंको प्राप्त कराता है । ( प्रोस्यः ) वह परमात्मा (विदः ) द्वालोककी (वृष्टिः ) वृष्टिके ( न ) समान ( पवमानः ) पवित्र करनेवाळा है (अक्षाः ) वह सर्वद्रष्टा परमात्मा है (सहस्रधारः ) अनन्त- खिक्तयोंसे युक्त है (अस्मे ) हमारेळिये (न्यसद्व ) विराजमान होता है । (पातुरूपस्थे ) माताकी गोदमें ( च ) और (वने ) वनमें (सोमः ) वह परमात्मा ( आ ) सब जगहपर आकर हमारी रक्षा करता है ॥

भावार्थ--जिसमकार माताकी गोदभें पुत्र सानन्द विराजमान होता है इसीमकार जपासकलोग जसके मङ्क्रभें विराजमान हैं।

तात्पर्य यह है कि ईश्वर विश्वासी भक्तोंको ईश्वरपर इतनाविश्वास होता है कि वे माताके समान उसकी गोदमें विराजमान होकर किसी दुःखका अनुभव नहीं करते।

राजा सिन्धूनामवसिष्ट् वासं ऋतस्य नावमारुंहद्रजिष्ठाम् । अप्स द्रप्सो वार्ष्ट्ये स्थेनर्ज्यतो दुह द्वे पिता दुह द्वे पितुर्जाम् ॥ २ ॥

राजां । सिंधूनां । अवसिष्ट् । वासः । ऋतस्यं । नावै ।आ । अरुहत् । रजिष्ठां । अपऽसु । द्रप्तः । वृत्र्ये । स्थेनऽर्जूतः । दुहे । र्द्दे । पिता । दुहे । र्द्दे । पितुः । जां ॥

पदार्थः—स परमात्मा (सिन्धृना) प्रकृत्यादिपदार्थाना (राजा) पतिरस्ति । अपिच (वासः) सर्वस्थानानि (अविस्थ ) आच्छादयति (रिजिष्टां, ऋतस्य, नावं) यः सर्वेभ्यः सुखकारिणी कर्मरूपानीरस्ति; तस्यां (आरुहत् ) आरोह्य (अप्सु) कर्मसमुद्रात् पारयति । (द्रप्सः) स आनन्दस्वरूपः प्रमात्मा (ववृधे) सदैव वृद्धिं प्राप्नीति । ( द्र्येनजूतः ) विद्युदिव दीप्तिमदवृत्या गृहीतः परमात्मा ध्यानविषयो भवति । (ई) अमुं (पिता) सत्कर्मभिः यज्ञपालको यजमानः (दुहे) परिपूर्णरूपेण दोग्धि । अर्थान्निजहृदयगतङ्करोति । (पितुर्जाम्)

सदुपदेशकेनाविभीवं प्राप्तवन्तममुं परमात्मानं ( दुहे ) अहं प्राप्नोमि ।

पद्धि—वह परभारमा (मिन्यूनां) अक्तत्यादि पदार्थांका (राजा) स्वाभी है। और (वासः) सर्वनियामस्थानींका (अवसिष्ठ) आच्छादन करता है। (रिजष्ठा ऋतस्य नावं) सबसे सुखार्था जो कम्मीकी नीका है। उसमें (ग्राह्म करता है। उसमें (ग्राह्म करता है। (द्रप्तः) वह ग्रानन्दस्यक्ष परमारमा (यृथे) सदैव टाउँको पाप्त है। (इथेनच्र्तः) विद्युतके समान दीप्तिश्वीद्यत्तिसे ग्रहण कियादुआ परमारमा ध्यानका विषय होता है। (इं) इसको (वितः) सत्कम्मी द्वारा यज्ञका पाछन करनेवाला यजमान (दुहे) परिपूर्णक्ष्यसे दुहता है। अर्थात प्रपन्त हृदयङ्गत करता है। (वित्रांभ मद्भदेशकमे आविभीवको प्राप्तदृण इस परमारमाको (दुहे) मैं पाप्त करता हूँ।

भावार्थ — जो पुरूप कर्मयोगी वनकर पग्मात्माकी आज्ञाके अनुसार परमात्माके नियमोंको पालन करता है वह परमात्माके साक्षात-कारको अवश्यमंव प्राप्त होता है।

> सिंहं नेसन्तु मध्यों अयासं हरिनेरुषं दिवो अस्य पतिम् । शरों युत्सु प्रथमः पृच्छते गा अस्य चक्षंद्वा पीरं पात्युक्षा ॥ ३ ॥

सिंहं । नुसंतु । मध्वंः । अयासं । हिरं । अरुषं । दिवः । अस्य । पतिम् । जूरंः । युत्र असु । पृथमः । पृच्छते । गाः । अस्यं । चक्षंसा । परि । पाति । उक्षा ॥ पदार्थः — ( सिंहं ) यः सिंहतुल्यः, ( मध्वः ) आनन्दस्वरूपः, ( अयासं ) योऽनायासेनैव सृष्टेरुत्पत्तिस्थितिप्रलयकारकः, ( अरुषं ) दीतिमान् ( दिवः ) यो युलोकस्येश्वरञ्चास्ति ( अस्य ) पूर्वोक्तस्य परमात्मनो ज्ञानं ( युत्सु, शूरः ) ज्ञानयज्ञादौ यो वीरः ( प्रथमः ) सर्वाप्रगण्यः स प्राप्नोति । (अस्य, पृच्छते ) अपिचास्य ज्ञानं यः पृच्छति, तस्मै जिज्ञासवे ( अस्य, चक्षसा ) तस्य कथायिता ( गाः ) तज्ज्ञानमुपदिशति । अपरञ्च ( उक्षा ) निखलकामनापुरकः परमात्मा ( परि, पाति ) तं रक्षति ।

पद्धि——(सिंहं) जो सिंहके समान है (मध्यः) आनन्दस्वरूप है। (अयासं) जो अनायाससे ही स्रष्टिकी उत्पत्ति, स्थिति, मल्लय करने-वाला है (अरुपं) दीप्तिवाला (दिवः) जो द्युलोकका (पति) है (अस्य) उस परमात्माके ज्ञानको (युत्सु श्रूरः) जो ज्ञानयज्ञादिरूप युद्धमें श्रूरवीर (प्रथमः) जो सबसे अग्रगण्य है। वह पाता है। (अस्य प्रच्छते) और जो इसक ज्ञानको पूँछता है। उस जिज्ञासुकेलिये (अस्य चक्षसा) इसका कथन करने-वाला गाः) उस ज्ञानका उपदेश करता है। और ( उक्षा ) सब काम नाओं को परिपूर्ण करनेवाला परमात्मा (परिपाति) उसकी रक्षा करता है।

भावार्थ--जो पुरुष परमात्मपरायण होते हैं परमात्मा उनकी अपने ज्ञानके द्वारा रक्षा करता है।

मधुपृष्ठं घोरमयासम्भवं
स्थे युज्जन्तयुरुचक ऋष्वम् ।
स्वसार ई जामयो मर्जयन्ति
सर्नाभयोवाजिनमूजयन्ति ॥ ४ ॥

मधुंऽपृष्ठं । घोरं । अयासं । अश्वं । रथे । युंजिति । उरुऽचके । ऋष्वं । स्वसीरः । ई । जामयः । मुर्जियिति । सऽनीभयः । वाजिनै । ऊर्जियंति ।

पदार्थः—(मधुपृष्ठं) यः सैन्धवधनवत्सर्वत भानन्दमयः ( घोरमयासं ) यस्य प्रयत्नः घोरः अर्थाद्भयानकः ( अश्वं ) योगतिस्वरूपश्चास्ति । ( ऊरुचके, रथः ) योद्धतगतौ (युजन्ति ) विनियुङ्क्ते । (स्वसारः) स्वयं सरन्तीति स्वसारः इन्द्रियवृत्तयः ( जामयः ) या मनस उत्पन्नत्वात परस्परं बन्धुतायाः सम्बन्धं विद्धति । ( सनाभयः ) चित्तादुरपन्नत्वातसनाभिसम्बन्धवत्यः । चित्तवृत्तः ( मर्जयन्ति ) उक्तपरमात्मानं विषयीकुर्वन्ति । अपिच ( वाजिनं ) तंबलस्वरूपं विषयीकृत्योपासकस्यात्याध्यात्मिकबलं प्रददति ।

पद्धि—( मधुपृष्ठं ) जो सैन्धवधनवत् सर्व ओरसे आनन्दमय

है (घोरमयासं ) जिसका मयत्न घोर है । अर्थात् भयानक है और (अर्था)
जो गतिरूप है (ऊरुचक्र रथे ) अत्यन्त वेगवाली हतगति में (युजन्ति )
जिसने नियुक्त किया है । (स्वसारः ) "स्वयं सरन्तीति स्वसारः इन्द्रियहत्तयः " स्वाभाविकगतिशीलइन्द्रियोंकी हत्तियं (जामयः ) जो मनसे
उत्पन्न होनेके कारण परस्पर बन्धुपनका सम्बन्ध रखती हैं (सनाभयः )
चित्तसे उत्पन्न होनेके, कारण सनाभि सम्बन्ध रखनेवाली चित्तहत्तियें
(मर्जयन्ति ) उक्तपरमात्माको विषय करती हैं । और (वाजिनं ) इस
बलस्वरूपको (ऊर्जयन्ति ) विषय करके उपासकको अत्यन्त आध्यात्मिकवल्र
प्रदान करती हैं ।

भावार्थ-इस मन्त्रमें जामीनाम चित्तरात्तिका क्योंकि रुत्ति मनसे

उत्पन्न होती है और मनसे उत्पन्न होनेके कारण अन्यदिचयें भी उसके साथ सम्बन्ध रखनेके कारण जामी कहलाती हैं।

उक्त टिनियें जब परमात्माका साक्षात्कार करती हैं तो उपासकमें आत्मिकवल उत्पन्न होता है अर्थात् शारीरिक आत्मिक सामाजिक तीनों मकारके बलकी उत्पत्तिका कारण एकमात्र परमात्मा है कोई अन्य नहीं।

चर्तस ई घृतदुही सचनते

समाने अन्तर्धरुणे निषंताः ।

ता ईमर्पन्ति नर्मसा प्रनानास्ता

ई विश्वतः परि पन्ति पूर्वीः ॥ ५॥

चर्तस्रः । ई । घृतऽदुर्हः । स्वंते । समाने । अंतः । घरुणे । निऽसत्ताः । ताः । ई । अर्पाते । नर्मसा । पुनानाः । ताः । ई । विश्वतः । परि । सन्ति । पूर्वीः ॥

पदार्थः—( चतस्रः ) पथिव्यप्तेजोवायृना चतस्रः शक्तयः ( ई ) अमुं परमात्मानं ( गृतदुहः ) याः स्नेहदोग्ध्न्यः सन्ति, ताः ( सचन्ते ) संगच्छन्ति (समाने, धरुणे,) एकस्मिन्नधिकरणे ( अन्तः, निपत्ताः ) व्याप्यव्यापकतायाः सम्बन्धं स्वीकृत्य ( ताः ) पूर्वोक्ताः शक्तयः ( पूर्वाः ) या अनन्ताः सन्ति, ताः

पदार्थ—( चतस्रः ) पृथिवी जल तेज और वायुकी चारो शक्तियें (ई) इस परमात्माको जो ( पृतदृहः ) स्नेहके दोहन करनेवाली हैं। वे

( ईं ) अमुं परमात्मानं ( परिषन्ति ) सर्वतो विभूषयन्ति ।

(सचन्ते) संगत होती हैं। (समाने धरुणे) एक अधिकरणमें (अन्तः

निषत्ताः ) व्याप्यव्यापकताका सम्बन्ध रखकर (ताः ) वे शक्तियें (ईं) इस परमात्माको ( अर्पन्ति ) प्राप्त होती हैं। (नमसा ) ऐश्वर्यसे (पुनानाः) पवित्र करती हुंई (ताः ) वे शक्तियें ( पूर्वीः ) जो अनन्त हैं वे (ईं) इस परमात्माको ( परिपन्ति ) सर्व ओरसे विभूषित करी हैं।

> विष्टम्भो दिवोधुरुणः पृथिव्यः विश्वा उत क्षितयो हस्ते अस्य । अस्त उत्सो गृणते नियुत्वान्मध्वो अंग्रः पवत इन्द्रियायं ॥ ६ ॥

विष्टंभः । दिवः । घुरुणाः । पृथिब्याः । विश्वाः । उत् । क्षितयः । इस्ते । अस्य । असंत् । ते । उत्सः । गृणते । नियुत्वान् । मध्यः । अंशुः । पृवते । इंद्रियायं ॥

पदार्थः— ( दिवोविष्टम्भः ) यो युलोकस्याधिकरणं ( धरुणः, पृथिव्याः ) पृथिव्यधिकरणञ्चास्ति । ( उत ) अपिच ( विदवाः, क्षितयः ) सर्वाणि लोकान्तराणि ( अस्य, इस्ते ) तस्य परमात्मनो इस्तगतानि सन्ति । ( उत्सः ) सर्वलोकानामु-त्यित्सथानम् । ( गृणते, ते ) स्तोत्रे उपासकाय ( नियुत्वान्, असत्) ज्ञानप्रदः स्यात् (मध्वः) आनन्दस्वरूप (अंशुः)सर्वव्या-

पकश्चासि । (इन्द्रियाय) कर्मियोगिने (पवते) पवित्रता प्रदरातु ।

पदार्थ—(दिवोविष्टम्भः) जो गुळोकका सद्दारा है (धरुणः पृथिव्याः) और पृथिवीका आधार है (उत ) और (विश्वाः, क्षितयः) सब ळोकळोकान्तर (अस्य, इस्ते ) उस परमात्मा के इस्तगत हैं।(उत्सः) वह सब लोगोंका उत्पत्तिस्थान है परमात्मा (गृणते ते ) स्तुति करनेवाळे उपासकके ळिये (नियुत्वान, असत्) ज्ञानमद हो (मध्वः) जो परमात्मा आनन्दस्वरूप है (अंगुः) सर्वव्यापक है । (इन्द्रियाय) कर्म्मयोगीके छिये (पवते) पवित्रता दे।

भावार्थ—-युभ्वादिलोकोंका अधिकरण एकमात्र वही परमात्मा है अर्थात उसी परमात्माके सहारे सव ब्रह्माण्डोंकी स्थिति है इस प्रकार यहां परमात्माको अधिकरणरूपसे वर्णन किया है ।

वन्वभवति अभि देववीति
भिन्द्रांय सोम वज्रहा पवस्व ।
शाश्य महः पुरुश्चन्द्रस्य स्याः
सुवीर्यस्य पत्रयः स्याम ॥ ७ ॥ २५ ॥

वन्वनः । अवितः । आभि । देवऽवीतं। इंद्राय । सोम् । वृत्रुऽहा । पवस्व । शाग्धि । महः । उुरुऽनुंद्रस्य । रायः । सुऽवीर्यस्य । पत्यः । स्याम ॥

पदार्थः— ( सोम ) हे परमात्मन् ! त्वं (तृत्रहा) अज्ञान-विनाशकः ( इन्द्राय ) कर्ममयोगिनं ( देववीतिं ) यो देवानायज्ञं प्राप्नोति । ( वन्वन्नवातः ) अपिच योऽगाधोऽस्ति तं (आमे, पवस्व) सर्वतः पवित्रय । ( शम्धि ) सर्वयाचनापूरकः ( महः ) सर्वम-हान् अपिच ( पुरुरचन्द्रस्य,रायः ) सर्वेषामाहादकानामा-हादको य आनन्दस्वरूपस्त्वमित । तथानुकम्पया ( सुर्वीर्य्यस्य ) सर्वेबलानामहं ( पतयः ) स्वामी भवेयम् ।

पद्र्थि (सोम) हे परमात्मन् । ( हत्रहा ) अज्ञानके नाश करनेवाले ( इन्द्राय ) कर्मयोगीको जो ( देववीतिं ) जोदेवताओं के यज्ञको प्राप्त है ( वन्वज्ञवातः ) और जो गम्भीर है उसको ( आमि पवस्व ) सव ओरसे आप पवित्र करिये । ( शन्धि ) सवकी याचनाको पूर्ण करनेवाले ( महः ) सबसे बड़े और (पुरुद्दन्द्रस्य रायः) सव आह्रादको के आह्राद-क जो आनन्दस्वरूप आप हैं आपकी कृपा से ( सुवीर्यस्प ) सब बलोंके इमलोग ( पत्यः ) स्वामी ( स्याम ) हों ।

भावार्थ--हे परमात्मन आपकी क्रपांस इम सवलोकलोकान्तरोंके पति हों।

इत्येकोननवतितमंसूक्तं पञ्चविंशोवर्गश्च समाप्तः ।

यह ८९ मूक्त २५ वां वर्ग समाप्त हुआ। अथ षड्ऋचस्य नवतितमस्य सुक्तस्य

॥ ९० ॥ १-- ६ वसिष्ठ ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥

॥ छन्दः-१, ३, ४, त्रिष्टुप्। २, ६, निचृत्त्रिष्टुप्।

५ भुरिक् त्रिष्टुष् ॥ धैवतः स्वरः **म** 

प्रहिन्वानो जीनिता रोदंस्यो रथो न वाजं सनिष्यन्नयासीत् ॥ इन्द्रं गच्छन्नार्यधासंशिशानो

विश्वा वस्र इस्तयोगदर्थानः ॥ १॥

प्र । हिन्वानः । <u>जनि</u>ता । रोदंस्योः । रथः । न । वाजै । सनिष्यन् । अयासीत् । इदै । गच्छेन् । आर्युधा । संऽक्षिशांनः ।

-- - - - - -विश्वा । वर्षु । हस्तयोः । आऽदर्धानः ॥

पदार्थः---(हिन्वानः)शुभकर्भाणि प्रेरयन् (रोदस्योर्जनिता)

द्युलोकं पृथिवीलोकञ्चोत्पादयन् ( रथोन ) गतिशील विद्युदादि पदार्थोइव ( वाजं ) बलं ( सनिष्यत ) ददत ( अयासीत )

आगत्य त्वं मम हृदये विराजस्व । हे परमात्मन् ! त्वं (आयुधा)

बलप्रदशस्त्राणि ( संशिशानः ) संधुक्षयन् ( इन्द्रं, गच्छन् ) कर्म्मयोगिनं प्राप्नुवन् ( विश्वावसु ) सर्वप्रकाराण्यैश्वर्याणि

( हस्तयोः ) करयोः ( आदधानः ) धारयन् ( प्रायासीत् )

मत्सांमुख्यमागच्छ ।

पदार्थ--( हिन्वानः ) ग्रभ कर्मोंमें पेरणा करते हुए ( रोदस्यी-र्जानेता) ग्रुलोक और पृथिवीलोकको उत्पन्न करते हुए ( रथोन ) गतिज्ञील

विद्युदादिपदार्थोके समान (वाजं) वलको (सनिष्यन) देतेहुए ( अयासीत् ) आकर आप हमारे हृदयमें विराजमान हों,हे परमात्मन् ! आप ( आयुधा )

बलपद शस्त्रोंको (संशिशानः) तीक्ष्ण करते हुए (इन्ट्रंगच्छन्) कर्मयोगीको माप्त होते हुए (विश्वावस्तु ) सब प्रकारके ऐश्वयोंको (इस्तयोः) हार्थोमें (आदधानः) धारण करते हुए (प्रायासीत् ) हमारी और आयें।

भावार्थ--जो जो विभूतिवाली वस्तु हैं उनसब्में परमात्माका तेज

विराजमान है इसिलिये यहां परमात्माके आयुर्थोका वर्णन किया है वास्तव-में परमात्मा किसी आयुथको धारण नहीं करता क्योंकि वह निराकार है।

> अभि त्रिष्ट्षं वृषेणं वयोधामहिगू-षाणीमवावशन्त वाणीः । वना वसानो वर्षणो न सिन्धून्वि रत्नधा देयते वार्याण ॥ २ ॥

अभि । त्रिऽपृष्ठं । वृष्णं । व्यःऽधां । आंगूषाणां । अवावशांत । वाणीः । वनां । वसानः । वर्रणः । न । सिंधून् । वि । रत्नऽधाः । दयते । वार्याणि ॥

पदार्थः—(त्रिपृष्ठं)त्रियज्ञवद्ग्रह्मचर्य्यं सम्पादयन् (वृषणं) बलग्रीलकर्म्मयोगिन उपदेशाय त्वं (वयोधां ) बलधारकः (आंगूषाणां ) बलप्रदवाण्याः प्रयोजकश्चास्ति । एवं स्तोतृवाण्यां (अवावशन् ) निवसन् त्वं (वना, वसानः ) स्वप्रकाराः सूक्ष्म शक्तीर्धारयन् (वरुणः) सर्वान् स्वशक्त्याऽऽच्छादयन् (सिन्धून्, न) समुद्रतुल्यः (विरत्नधाः ) अनेकविधरत्नानि धारयन् त्वं (वार्य्याणि ) उत्तमधनानि (दयते ) कर्मयोगिभ्यो ददासि ।

पदार्थ--(त्रिप्षष्ठं) तीनों सवनोंवाले ब्रह्मचर्यको करते हुए ( दृषणं ) वळ्जीळ कर्मयोगिके उपदेशके लिये आप ( वयोषां ) वळको धारण करानेवाळे ( आंगूषाणां ) वलदायक वाणी के प्रयोग करने वाळे हैं ऐसेस्तोता ळोगोंकी वाणीमें ( अवावशत् ) निवास करते हुए (वनावसानः ) सब प्रकारकी मुक्ष्मशाक्तियोंको धारण करते हुए (वरुणः) सबको स्वशक्तिसे आच्छादन करते हुए और (सिंधून न) समुद्रके समान (विरत्नधाः) नानाप्रकारके रत्नोंको धारण करते हुए आप (वार्याणि) उत्तमधनोंको (दयते) कर्मयोगियोंके छियं देते हैं।

भावार्थ--यहां तीनों प्रकारके ब्रह्मचर्यका वर्णन अर्थात ब्रह्मचर्य्य प्रथम २४ वें वरसतक दूसरा ३६ और तीसरा ४० इनको प्रथम मध्यम उत्तम कहते हैं जो पुरुष उक्तप्रकारके ब्रह्मचर्याको धारण करते हैं उनको परमात्मा सवप्रकारके ऐश्वर्य प्रदान करता है ॥

> श्रृरंश्राम्ः सर्वेवीरः सर्हावाञ्जेतां पवस्व सनिता धनानि । तिरमायुधः

क्षिप्रधन्वा समत्स्वषाळहः

साव्हानपृतंनासु शत्रृंच ॥ ३.॥

श्रूरंऽम्रामः । सर्वेऽवीरः । सहीवान् । जेतां । पृवस्व । सिनंता । धनानि । तिरमऽअांयुधः । क्षिप्रऽर्थन्वा । समत्रऽस्तं । अषाब्ब्हः । सब्हान् । पृतंनासु । शत्रृतं ॥

पदार्थः—( शूरग्रामः ) यः शूरवीराणा स्वामी ( सर्ववीरः ) स्वयमि (सर्ववीरः ) स्वयमि सर्वप्रकारेणवीरदचास्ति अपिच (सहावान् ) धेर्यवान् ( जेता ) तथा सर्वजेता अस्ति (सनिता) यरचेरवर्यो-पार्जने लग्नःतम् ( पवस्व ) त्वं रक्ष । त्वं (तिग्मायुधः ) तीक्ष्णशस्त्रवान् ( क्षिप्रधन्वा ) शौष्ठगतिरचासि । अन्यच ( समत्सु ) संग्रामे [ अषान्हः ] परशक्त्यसहनशीलः,

[ पृतनासु ] प्रधानसेनाया [ सन्हान् ] धुरन्धराणां [शत्रृणाम् ] रिपूणाञ्जेताचासि ।

पद्धि— ( श्रम्प्रामः ) जो श्रिपीरोंके समुदायवाले हैं (सर्ववीरः) और स्वयं भी सब प्रकार से वीर हैं और (सहस्तत ) धैर्यवात हैं । तथा (जेता ) सबको जीतनेवाले हैं (घनानि मनिता अंग्जो एंबर-चौंपार्जनमें लगे हुए हैं उनको आप ( पश्च्य ) पवित्र करें । आप ( तिग्मायुभः ) तीक्ष्ण अस्त्रोंबाले हैं और (सिप्पन्या ) सीध्रगतिशस्त्रोंबाले हैं । और (सपत्मु ) संग्राममें (अपाहः ) परशांके हो न सहनेवाले हैं । और (एतनामु) परसेनामें (सहात् ) धुरन्धर (श्चृत् ) श्चुओंके (जेता ) जीतनेवाले हैं ॥

भावार्थ---यहां परमात्माका रुद्धभिका निक्षपण किया रुद्धभिको भारण करनेवाळा परमात्मावीरोंक अनन्त, सङ्घों में शक्ति उत्पन्न करके संसारसे पापकी निष्टाचि करता है । उस अनन्त शक्तियुक्त परमात्माके अतितीक्षण क्रम्न हैं जिससे वह अन्यायकारियोंकी सेनाको विदीर्ण करता है।

उरुगेब्यूतिरभेयानि कृष्वन्त्संमीचीने आ पंवस्वा पुरेन्थी । अपः सिषासन्नुषसः स्वर्श्गाः सं चिक्रदो महो अस्मम्यं वाजीन् ॥ ४ ॥

उरुऽगन्यूतिः । अभयानि । कृष्वन् । समीचीने इति । संऽ ईचीने । आ । प्वम्य । पुरैची इति पुरेची । अपः । सिसी-सन् । उपसंः । स्वैः । गाः । सं । चिक्रदः । महः । अस्मभ्यै । वाजीन् ॥ ( वाजान् ) बलानि देहि ।

पदार्थः—(ऊरु गव्यूतिः) विस्तृतमार्गवांस्त्वं (समीचीने) धर्ममार्गो (अभयानि कृष्वन्) अभयं प्रददत (आपवस्व) मां पवित्रय । त्वं (पुरंधी) सर्वजगद्धारकोऽसि । अपिच (अपः) शुभक्तम्मीणि (सिषासन्) शिक्षयन् (उषसः) प्रातःकालस्य (स्वर्गाः) किरणान् (संचिक्रदः) निजवैदिकशब्दैर्विस्तारयसि । (महः) हे सर्वपूज्यपरमात्मन् ! (अस्मभ्यं) अस्माकं

पद्र्शि—( उरुगव्यूतिः ) विस्तृत मार्गोवाळे आप (समीचीने ) धर्मकी राहर्मे ( अभयानि कृण्वन् ) अभयं पदान करते हुए ( आपवस्व ) इमको पवित्र करें ' आप ( पुरुन्धी ) सम्पूर्ण संसारके धारण करनेवाळे हैं । और ( अपः ) ग्रुभ कर्मोकी ( सिपासन ) शिक्षा करते हुए ( उपसः ) उपाकाळकी (स्वर्गाः ) रिव्मयोंको ( संचिक्तदः ) अपने वैदिक शब्दोंसे विस्तृत करते हैं ( महः ) हे सर्वपूज्यपरमात्मन ! अस्मभ्यं ) हमको ( बाजान् ) वळोंको दें ।

भाबार्थ-- जो लोग परमात्माके उपदेश किये हुपे शुभमार्गी पर चलते हैं परमात्मा उनको शुभमार्गोकी प्राप्ति कराता है।

> मित्सं सोम् वर्ठणुं मित्सं मित्रं मत्सीन्द्रमिन्दो प्वमान विष्णुंम् । मित्स् शर्थों मार्ठतुं मित्सं देवान्मित्सं मुद्दामिन्द्रमिन्द्रो मदीय ॥ ५ ॥

मित्तै । सोम् । वरुणं । मित्ति । इंदै । हुदो इति । पुवमान्।

विष्णं । मस्सि । शर्थः । महीत् । मस्ति । देवान । मस्ति । महां । इन्द्रं । इंदो इति । मद्भय ॥

वदार्थः--( सोम ) हे परमात्मन् ! ( वरुणम् ) सर्वा-ब्ह्यादनशक्तिधारिण विद्वांसम् त्वम् ( मान्सि ) तर्पय आपिच ( मित्रम् ) स्नेहशक्तिमन्तं विद्यांसम् ( मार्टिस् ) तर्पस् (इन्दो ) हे प्रकाशस्वम्हपपरमाहमन् ! ( विष्णुम् ) सर्वास विद्यासु व्याप्तिशीलं विद्यांसम्, किञ्च ( इन्द्रम् ) कर्मयोगिनम्, पवित्रय, ( पवमान ) हे सर्वपावनपरमात्मन ! ( मरुतम ) पूर्वोक्तानां विदुषां समुदायम्, ( मार्त्स ) तर्पय ( शर्धः ) रुद्ररूपो योविद्धां गणस्तम्, ( मारिस ) तर्पय. ( देवान ) शान्त्यादिदिव्यगुणवतोविद्षः ( मात्स ) तर्पय, ( इन्दो ) हे प्रकाशस्त्ररूपपरमेश्वर ! ( इन्द्रम् ) कर्मयोगिनम्, नित्यार्चनी-यस्त्वम ( मदाय ) आनन्दाय ( मत्सि ) तर्पय, ।

पदार्थ-( सोम ) हे परमात्मन ! ( वरुणं ) सवको आच्छादन करनेकी शक्ति रखनेवाले विद्वानको आप ( मिर्स ) तुप्त करें। ( मित्रं ) और स्नेहकी शक्ति रखनेवाले विद्वानको (मित्सि ) तृप्त करें । (इन्दो ) हे प्रकाशस्त्ररूपपरमात्मन् ( पत्रमान ) सत्रको पात्रित्र करनेवाले ! परमा-त्मन् ! (विष्णुं ) सब विद्याओं में व्याप्तिशील विद्वानको और (इन्ट्रं ) कर्मयोगीको (मत्सि ) तुम तृप्त करो । (शर्थः) म्ट्रस्य जा विद्वानीका गण है उसे ( मिट्स ) तुप्त करें ( देवान् ) शान्त्यादि दिव्यगुणयुक्त विद्वानोंकी (मन्सि) तुप्त करें (इन्दो ) हे भकाशस्वरूपपरमेश्वर ! ( महां ) सर्व पुज्य आप ( मदाय ) आनन्दके लिये ( इन्हें ) कर्मयोगी को ( मत्सि ) तृप्त करें।

भावार्थ—इस मन्त्रमें कर्मयोगीके क्रिया काँशल्यकी पूर्तिके लिये परमात्मासे प्रार्थनाकी गई है कि हे परमात्मन ! आप कर्मयोगीको सब प्रकारसे निपुण कारिये।

> एवा राजेव कर्तुमाँ अभेन विश्वा घनिष्नहर्षिता पर्वस्व । इन्दों सूक्ताय वर्षसे वयोधा यूर्य पति स्वस्तिभिः सदो नः ॥ ६ ॥ २६ ॥

एव । राजाऽइव । ऋतुंऽमान । अमेन । विश्वां । धनिंघत् । दुःऽइता । पृवस्व । इंदोइति । सुऽउक्तायं । वर्चसे । वर्यः । श्वाः । यृयं । पृत्त । स्वीस्तऽभिः । सदो । नुः ॥

पद्रिथः ह परमात्मन् ! त्वम् ( राजेव ) सर्वप्रकाशकः मर्वस्वामीचासि ( क्रतुमान् ) कर्मणामिष्ठिष्ठाताऽसि ( विश्वा, अमेन ) सम्पूर्णेन बलेन ( दुरिता, घनिष्ठत् ) सर्वाण्यपि पापानि दूरीकुर्वन्, त्वम् ( पवस्व ) अस्मान् पावित्रय ( इन्दो ) हे प्रकाशस्वरूपपरमात्मन् ! ( मृक्ताय, वचसे ) शोभनानां वाणीनामिष्वानाय ( वयोधाः ) ऐश्वर्यं धेहि ( यूयम् ) त्वम्, ( स्वरितिभिः ) कल्याणकारिभिर्मावैः ! ( सदा ) सदैव ( नः ) अस्मान् ( पात ) रक्ष ।

पदार्थ — हे परमातमन ! ( राजित ) आप सबको प्रदीप्त करनेवाले ओर सर्वस्वामी हैं।( क्रतुमान ) कर्मेंकि अधिष्ठाता हैं (विश्वा, अमेन)सम्पूर्ण वलसे (दुरिता, घनिष्टनत् ) समस्त पापोंकां दूर करतेहुए ( पवस्व : हमको पवित्र करें ( इन्दों ) हे प्रकाशस्त्ररूपपरमात्मत् ! सूक्ताय वस्ते) सुन्दरवाणियों के कथन करनेको ( वयोधाः ) ऐथर्य देनेवाले ( यृयं ) रूप ( स्वस्तिनिः ) कल्याणकारी भावोंसे ( सदा ) सदैव ः नः े हमको ( पात, ) पवित्र करें ।

भावार्थ-इसमें परमात्मासे कल्याणकी पार्थना की नई ।

इति नवनितमं मक्तंपिद्विशोवगंश्य समाप्तः ।

यह ८० वां सूक्त और २६ वां वर्ग समस्य हुआ ॥ इति श्रीमदार्यमुनिनोपनिवद्धे ऋक्संहिताभाष्येसप्तमाष्ट्रके तृतीयोऽध्यायः समाप्तः।

अथैकनवतितमस्य पडुऋचस्य सृक्तस्य—

१—६ कश्यव ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः—१, २, ६ पादिनचृत्त्रिष्टुप् । ३ त्रिष्टुप् । ४,५ निचृत्रिष्टुप् ॥ वैवतः स्वरः॥

अव चिरजीवी होनेका कथन करते हैं-

असर्जि वका स्थ्य यथाजी थिया मनोता प्रथमो मनीपी । दश्च स्वसारी अधि सानी अन्येऽ जनित वह्विं सर्दनान्यच्छे ॥ १ ॥

असर्जि । वर्का । रथ्ये । यथां । आजौ । धिया । मुनोर्ता ।

çee

प्रथमः । यनीषी । दर्श । स्वसारः । अधि । सानौ । अब्ये । अजैति । विह्नै । सर्दनानि अच्छे ॥

पदार्थः—( मनीषी ) योहि मनुष्यः परमात्मपरायणः किञ्च गुणेषु प्रशस्ततया ( प्रथमः ) मुख्योस्ति, ( मनोता ) यश्च मर्वप्रियः सः ( धिया ) स्वकीयया बुद्ध्या ( आजौ ) आध्यात्मिके यज्ञे ज्ञानाहुतिं प्रदद्यात ( यथा ) यथा कर्मरूपे यज्ञे ( वक्ता ) वक्ता पुरुषोबाणीरूपकर्म ( असर्जि ) विद्वाति, ( अव्ये, अधिसानौ ) सर्वरक्षकपरमात्मरूपे यज्ञकुण्डे ( दश स्वसारः ) दश प्राणाः प्राणायामरूपयज्ञं कुर्वन्ति ।

पदार्थ— (मनीपी) जो परमात्मपरायण पुरुप है । और (प्रथमः) गुणोंमें श्रेष्ठ होनेसे मुख्य है । (मनोता) जो सर्विषिय है। वह (ियमा) अपनी बुद्धिमें (आजों ) आध्यात्मिकयज्ञमें ज्ञानकी आहृति प्रदान करें । (यथा ) जैसे (रथ्ये ) कर्म्मरूपीयज्ञमें (वका) वक्ता पुरुप वाणीरूपी कर्मकों (असीज ) करता है । अब्येड (ियसाना ) मर्वरक्षकपरमात्मरूप यज्ञकुण्डमें (द्श म्वसारः ) द्श प्राणों को (अधि ) उक्त यज्ञके विषयमें (अजिन्त ) डालते हैं । जिस प्रकार (सदनानि । सुन्द्रवेदिओं के (अञ्छ ) प्रति (विद्वं ) वाईनकों लक्ष्य वनाकर हवन कियाजाता है । इस प्रकार आध्यात्मिकयज्ञमें परमात्माको विद्वस्थानीय वनाकर हवन कियाजाता है ।

भावार्थ — इस मन्त्रमें प्राणायामका वर्णन किया है जो लोग भलीभांति प्राणायाम करते हैं वे आध्यात्मिकयज्ञ करते हैं।

वीती जनस्य दिव्यस्यं कव्यैरिधं सुवानो नंहुष्येभिरिन्दुः।

## प्र यो नृभिरमृतो मत्येभिर्म— र्मृजानोऽविभिगोभिराद्वः ॥ २ ॥

वीती । जनंस्य । दिव्यम्यं । कृज्यैः । अधि । सुत्रानः । नृहुष्ये-भिः । इंदुः । प्र । यः । नृऽिष्यः । असृतः । मत्येभिः । मुर्मृजानः । अधिऽभिः । गोभिः । अत्रुभिः ॥

पद्रार्थः — (अद्भिः ) कमिनः ' अपइति कमिनामसु पठितम् 'नि॰ — २ — १ — (गोभिः ) ज्ञानद्वारा (अविभिः ) रक्षया (मर्मुज्ञानः ) संशोध्यमानः एवम्भूतः (मर्त्यभिर्मुभिः ) मनुष्यैः क्रियमाणः (अमृतः ) अमृतरूपो भवित, योयज्ञः (दिव्यस्य जनस्य ) ज्ञानिनः पुरुषस्य (कव्यैः ) हवनेः (अधिसुवानः ) प्रादुर्भृतः सन् (इन्दुः ) दीप्तिशाली भवित, किञ्च (वीती ) देवमार्गाय भवित, यश्चोक्तयज्ञः यः (नहुष्येभिः ) मानवैविधी यमानः शोभनफल्यान भवित ।

पद्धि—(अद्भिः) कम्मौंते द्वारा "अपइति कम्मनामसु" पठितम्निघण्टौ-२-१ (गोभिः) ज्ञानके द्वारा (अविभिः) रक्षासे ( सर्मृजानः)
जिसका संशोधन किया ।या है। ऐसा यज्ञ (मत्योभिर्नृभिः) मनुष्यों से
किया हुआ (अमृःः) अमृत होता है। जो यज्ञ (दिव्यस्यजनस्य)
ज्ञानी पुरुष के (इत्येः) हवनोंके द्वारा (अधिमुवानः। उत्पन्न हुआ
(इन्दुः) दीशियाला होता है। और (वीती) देवमार्गके लिये होता है
और यह उक्त यज्ञ (नहुष्येभिः) मनुष्योंके द्वारा किया हुआ उक्तम
फळवाला होता है।

भावार्थ—जो लोग सत्कर्मीके द्वारा कर्मयज्ञका सम्पादन करते हैं वे उत्तम मुखके भागी होते हैं।

> वृषा वृष्णे सेर्ह्वदंशुरस्मे पर्वमानो रुशंदीर्ते पयोगोः । सहस्रमृक्वा पथिभिर्वचोविदंध्व-स्मभिः सृरो अण्वं वि याति ॥ ३॥

वृषां । वृष्णे । गेरुंवत् । अंग्रुः । अस्मे । पर्वमानः । रुशत् । ईर्ते । पर्यः । गोः । सहस्रं । ऋक्षां । प्राथिऽभिः । वृज्ःऽवित ।

--अध्वस्मऽभिः । सुर्रः । अर्ष्वं । वि । याति ॥

पदार्थः—( वृषा ) कामनां वर्षुकः परमात्मा ( वृष्णे ) कर्मयागिन ( गेरुवत ) अतितरां शब्दायमानः ( अस्मे ) अस्मै कर्मयोगिन ( अंशुः ) सर्वव्यापकः अपिच ( पवमानः ) सर्वपावकः परमात्मा ( रुशत् ) दीप्तिं ददत ( गोः ) इन्द्रियाणाम् ( पयः ) सारभृतज्ञानम् ( ईतें ) प्राष्नोति येन ( सहस्रं-ऋक्वा ) बहुविधाना वाणीना वक्ता ( वचावित ) वाणीनाञ्ज्ञाता ( पथिभिः ) वाणीनां मांगैः, ये खलु ( अध्वस्माभिः ) हिंसारहितास्तैः ( सूरः ) विज्ञानी ( अण्वम् ) सूक्ष्मपदार्थानां तत्त्वम् ( वियाति ) प्राप्नोति ।

पदार्थ--( दृषा ) कामनाओंकी दृष्टि करनेवाला परमात्मा ( दृष्णे ) कर्म्मयोगीके लिये ( रोक्रवद ) अत्यन्त शब्द करता हुआ (अस्में) इस कर्म्पयोगीके लिये (अंद्युः) सर्वव्यापक और ( पवमानः) सर्वको पावित्र करनेके लिये परमात्मा ( रुशद् ) दीप्ति देता हुआ (गोः) इन्द्रियोंके (पयः) सारभुत ज्ञानको (ईतें) प्राण् होता है। जिस से (सहसं ऋक्वा) अनन्त प्रकारकी वाणियोंका वक्ता ( वचोवित ) वाणियोंका ज्ञाता (पार्थिभिः ) वाणियोंकी रास्तेमे जो ( अध्वस्मिभिः ) ईसारहित हैं। (सूरः) विज्ञानी (अण्यं) सुक्ष्म पदार्थोंके तन्त्रको वियाति ) प्राप्त होता है।

भावार्थ— जो लाग वेदवार्णियोंका अभ्यास करते हैं वे सूक्ष्मसे सुक्ष्म पदार्थीको प्राप्त होते हैं।

> रुजा दृळ्हा चिद्रेक्षसः सदीदि पुनान ईन्द्र ऊर्णुहि वि वाजीन् । वृश्चोपरिष्टात्तुज्ञता वधेन् ये अन्ति दूसदुपनायमेपाम् ॥ ४ ॥

रुज । दृळ्हा । चित् । रक्षसंः । सदीसि । पुनानः । इंदो इति । ऊर्णुहि । वि । वाजान । वृश्च । उपस्टिति । तुनता । बधेन । ये । अंति । दूसत् । उप्टनायं । एषां ॥

पदार्थः — अपिच स कर्मयोगी (रक्षसः ) राक्षसानाम् ( दृळहासदांसि ) दृढसमितीः ( चित् ) अपि ( रुजा ) आ-रमीयनाशकशक्तया विनाशयित, अपिच ( विवाजान् ) न्याय-कारिणाम् बलशालिनां पुरुषाणां शक्तीः ( इन्दो ) हे प्रकाश स्वरूपपरमारमन् ! त्वम् ( ऊर्णुहि ) आञ्छादय, किञ्च ( उपरिष्टात् ) उपरिष्टात् ( ये दूरात् ) दृग्देशाद्वाऽगच्छन्ति ( एपाम् ) एपां राक्षसानाम् ( उपनायम् ) स्वामिनम् (तुजताव-धेन ) तीक्ष्णेन रास्त्रेण विनाशय ।

पद्धि— और वह कर्मियोगी (रक्षसः) राक्षसोंकी (दळहासदां-सि ) दृढ़सभाओंको (चिद् ) भी ( रूजा ) अपनी नाशकशिक्तसेनष्ट करदेता है । और (विवाजात ) न्यायकारी वलयुक्त पुरुपोंकी शिक्तयोंको (इन्दो ) दे प्रकाशमान परमात्मत् ! तुम (ऊर्णुंहि ) आच्छादन करो । और (उपरिष्ठात ) जो ऊपरकी ओरसे आते हैं । अथवा (दूरात )दूरदेशसे जो आते हैं । (एपां ) इन द्वाक्षसोंके (उपनायं ) स्वामीको (तुजता वधेन )-तीक्ष्णवयसं नाश करो ।

भावार्थ- जो पुरुष शमदमादि साधनसम्पन्न होकर परमात्मपरा-यण होते हैं परमात्मा उनके सब विघ्नोंको दूर करता है और उनके विघ्न-कारी राक्षसोंको दमन करके उनके मार्गको सुगम करता है।

> स प्रत्नवन्नव्यंसे विश्ववार सुक्तायं पृथः कृंणुहि प्राचेः । ये दुःपहासो वृजुपां बृहन्तस्तांस्ते अश्याम पुरुकृत्पुरुक्षो ॥ ५ ॥

सः । प्रत्नऽवत् ! नव्यंसे । विश्वऽवार् । सुऽउक्तायं । पृथः । कृणुहि । प्राचः । ये । दुःऽसहासः । वतुपा । बृहंतः । तान् । ते । अश्याम् । पृरुऽकृत् । पृरुक्षो इति । प्रुरुक्षो ।

पदार्थः—( विश्ववार ! ) हे विश्ववरणीय परमात्मन् !

( सप्रत्नवत ) पुरातनस्त्वभ ( नव्यसे ) अस्मन्नवीनजन्मने ( प्राचः पथः ) प्राचीनान्मार्गान् ( सूक्ताय, कृणुहि ) सरलान्विधेहि, किञ्च ( पुरुकृत ) हे बहुकर्मकारिन् ! ( पुरुक्षाः ) हे शब्दब्रह्मजनकपरमात्मन् ! ये तव स्वभावाः ( ये, दुःसहासः ) राक्षसैरसोढव्याः पुनश्च ( वनुषा ) हिंसास्वरूपः पुनः कीद्दशाः ! ( बृहन्तः ) महान्तः तान् ( ते ) पूर्वोक्तास्ते स्वभावान् वयं ( अरुयाम ) प्राष्नुथाम ।

पद्धि—( विश्ववार ) हे विश्ववरणीयपरमात्मन् ! (समत्तवन् ) आप प्राचीन हैं। (नव्यसे ) हमको नृतन जन्म देनेके लिये हमारेलिये (प्राचः, पथः ) प्राचीन रास्तोंको (मुक्ताय कृणुहि ) सरल कीजिये। (पुरुकृत् ) हे बहुत कर्म्म करनेवाले (पुरुक्षाः ) हे शब्दब्रह्मके जत्पादक-परमात्मन् ! (ये दुःसहासः ) जो राक्षसोंके सहने योग्य नहीं ( वनुषा ) और जो हिंसारूप हैं (बृहन्तः ) बड़े हैं। (तान् ) उन (ते ) तुम्हारे भावोंको यक्षमें (अञ्चाम ) हम प्राप्त हों।

भावार्थ—परमात्माके स्वभाव अर्थात् परमात्माके सत्यादि धर्मोंको राक्षसलोग धारण नहीं करसकते उनको केवल देवीसम्पतिवाले ही धारण करसकते हैं अन्य नहीं इस मन्त्रमें देवभावके दिव्यगुणोंका और राक्षसोंके दुर्गुणोंका वर्णन है।

> एवा पुनानो अपः स्वर्गा अस्मभ्यं तोका तनयानि भृरि । शं नः क्षेत्रग्रुरु ज्योतीषि सोम ज्योङ्गः सूर्ये दृशये रिरीहि ॥ ६ ॥ १ ॥

एव । पुनानः । अपः । स्वः । गाः । अस्मभ्यं । तोका । तनियानि । भूरि । दाः । नः । क्षेत्रं । उरु । ज्योतीिष । सोम । ज्योक । नः । संधे । हशये । स्रिहि ॥

सोम । ज्योक् । नः । सूंयें । दृशये । रिरीहि ॥

पदार्थः —हे परमात्मन् ! ( एवपुनानः ) अनेन प्रकारेण
पवित्रयँस्त्वम् ( अपः ) अन्तरिक्षम् ( स्वः ) स्वर्गस्ठोकम्
( गाः ) पृथिवीळोकञ्च ( अस्मभ्यम् ) अस्मभ्यम्, देहि ( तोका)
पुत्रान् ( भूरि ) प्रचुरान् ( तनयानि ) पौत्रांश्च वितर, किञ्च
( नः ) अस्मभ्यम् ( शम् ) कल्याणं भवेत् ( उरुक्षेत्रम् )
विस्तृतानि क्षेत्राणि च स्युः ( सोम ) हे परमात्मन् ! ( उरु,
ज्योतींषि ) भूयांसि तेजांसि ( नः ) अस्मदर्थ सन्तु, किञ्च
हे परमात्मन्, ( ज्योक् ) चिरकाळपर्थ्यन्तम् ( सूर्य दृशये )
तेजोमयमिमं सूर्य्यमाभिविळोकियतुम् ( रिरीहि ) अस्मान् सामध्येशाळिनः कुरु ।

पदार्थ—हे परमात्मन् । ( एवपुनानः ) इस प्रकार पवित्र करते

हुए आप (अपः) अन्तिरिक्षलोक (स्वर्) स्वर्गलोग और (गाः)
पृथिवीलोक (अस्मभ्यं) हमारे लिये दें। (तोका) पुत्र और (तनयानि)
पीत्र (भूगि) वहुतसे पदान करें । और (नः) हमारे लिये (शं)
कल्याण हां। (उरुक्षेत्रं) और विस्तृत क्षेत्र हों। (सोम) हे परमात्मन् !
(उरु ज्योतींपि) वहुतसी ज्योतियें (नः) हमारेलिये हों। और
(ज्योक्) चिरकालतक (सूर्यं दृशये) इस तेजोमय सूर्य्यके देखनेके

भावार्थ——जो लोग ईश्वरकी आज्ञाको पालन करते हैं परमात्मा उनके लिय सबपकारके ऐश्वर्य प्रदान करता है।

इत्येकनवतितमंसुकं प्रथमो वर्गश्च समाप्तः॥

लिये (रिरीहि) सामर्थ्ययुक्त बनायें।

## अथषड्ऋचस्य द्विनवतितमस्य सूक्तस्य —

॥ १२ ॥ १—६ करमप ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः—१ भुग्कि त्रिष्टुष् । २, ४, ५ निचृत्त्रिष्टुष् । ३ विसद्त्रिष्टुष् । ६ त्रिष्टुष् धैवतः स्वरः ।

परि' सुवानो हिर्गिशः प्वित्रे रथो न सार्जि सनये हियानः ! आपुच्छ्लोकंमिन्द्रियं पूयमानः प्रति | देवाँ अंजुषत प्रयोभिः ॥ १ ॥

परि । सुवानः । हरिः । अशुः । पवित्रे । रथः । न । सर्जि । सनये । हियानः । आपंत् । श्लोकं । इंद्रियं । प्रयमानः । प्रति । देवान् । अजुपत् । प्रयःऽभिः ॥

पदार्थः—( सुत्रानः ) सर्वज्यापकः ( हिरः ) हरणशीलः ( अंशुः ) अरनुते सर्वत्रेत्यंशुः । सूत्रात्मा परमात्मा ( पवित्रे ) विशुद्धान्तःकरणे ( रथोन ) गतिशीलपदार्थाइव ( परिसर्जि ) साक्षात्क्रियते, यः परमात्मा ( सनये ) उपासनार्थम् ( हियानः ) प्रेरयति जनानिति शेषः यः परमात्मा ( इन्द्रियम् ) कर्मयोगिनं ( श्लोकम् ) शब्दसमुद्यम् ( आपत् ) जनयति पुनश्च किदशः सः परमात्मा ( पूयमानः ) सर्वपावकः ( प्रयोभिः )

निजैराशीर्वादैः ( देवान्, प्रति ) देवेभ्यः विद्वद्भयइत्यर्थः — ( अजवत ) स्नेहमुत्पादयति ॥

पद्र्थि—( सुवानः ) सर्वव्यापकः ( हरिः ) हरणशील ( अंगुः ) सूत्रात्मा परमात्मा ( पवित्रे ) पवित्रअन्तः करणमें ( रथोन ) गतिशील-पदार्थांकं समान ( पारिसर्जि ) साक्षात्कार कियाजाता है ( सनये ) जो परमात्मा उपासनाकं लिये ( हियानः ) पेरणा करता है । और ( इन्द्रियम् ) कम्मेयोगीको ( श्होकं ) शब्द संघातको ( आपत् ) उत्पन्न करता है ( पूयमानः ) सवको पवित्र करनेवाला परमात्मा ( प्रयोभिः ) अपने आशीर्वादोंसं ( देवान, प्रति ) देवतार्वोके लिये ( अजुपत ) प्रेमको उत्पन्न करता है ।

भावार्थ--जो लोग गुद्ध अन्तःकरणसे परमात्माकी उपासना करते हैं परमात्मा उनके अन्तःकरणमें पवित्रज्ञान पादुर्भृत करता है ॥

> अच्छा नृचक्षा असस्त्पृवित्रे नाम् दर्धानः कृविरस्य योनी । सीद्न्होतेव सदेने चमूपू-पेमग्मत्रुषयः सुप्तविर्धाः ॥ २ ॥

अच्छा । नृऽचक्षाः । अचरत् । पिवत्रे । नामं । दथानः । कृविः । अस्य । योनौ । सीदंन् । होतांऽइव । सदंने । चमूर्षु । उपं । ईं । अग्मन् । ऋषयः । सप्त । विप्राः ।

पदार्थः--( नृचक्षाः ) सर्वद्रष्टा ( कविः ) सर्वज्ञश्च

(नामदधानः) इत्यादि नामानि धारयन् परमात्मा (अस्ययोनौ) कर्मयोगिनोऽन्तःकरणे (पवित्रे ) बहुभिः साधनैः पवित्रतां प्राप्तं तस्मिन् (अञ्छा, सरत् ) सम्यक् प्राप्तोग्त (होतेव ) यथा होता (सदने ) यज्ञे (सीदन् ) आगञ्छन् (चमूषु) बहुषु समुदायेषु स्थिरो भवति एवमेव (उपेम्) अस्य समीपे (सप्तर्षयः) मनोबुद्धी पञ्च प्राणाश्च ये (विप्राः) मानवान्यवित्रयन्तिते समागत्य प्राप्नुवन्ति ।

पद्धि—( नृचक्षाः ) सव काद्रष्टा ( किवः ) और सर्वज्ञ ( नाम-द्धानः ) इत्यादिनार्मोको धारणकरनेवाला परमात्मा ( अस्य, योनौ ) कर्म्मयोगीके अन्तःकरणमें ( पवित्रे ) जो साधनों द्वारा पवित्रताको पाप्त है । उसमें ( अच्छासरत् ) भलीभाँति पाप्त होता है । ( होतेव ) जिसमकार होता ( सदने ) यज्ञमें (सीदन् )-पाप्त होता हुआ ( चमूष्) वहुतसे समुदायोंमें स्थिर होता है । इसीप्रकार (उपेम्) इसके समीप ( सप्तर्पयः ) पांचपाण, मन, और बुद्धि ( विपाः ) जो मनुष्यको पवित्रकरनेवाले हैं वह आकर प्राप्तहोते हैं ।

भावार्थः—जो पुरुष कर्मयोगी है उसके पाचों प्राण मनतथा बुद्धि वज्ञीकृत होती है। उक्तसाधनों द्वारा परमात्माका अपने अन्तःकरणमें साक्षावकार करता है।

> प्र सुमिधा गांतुविदिश्वदेवः सोमः पुनानः सदं पृति नित्यम् । भुवद्विश्वेषु काव्येषु स्तातु जनान्यतते पञ्च धीरः ॥ ३ ॥

प्र । सुऽमेधाः । गातुऽवित् । विश्वऽदेवः । सोर्मः । पुनानः । सदंः । पृति । नित्यं । भुवंत् । विश्वेषु । काव्येषु । स्तां । अर्नु । जनान् । यतते । पंचेधीरः ॥

पदार्थः—( सुमेधाः ) शोभनप्रज्ञावान्, अपिच ( गातु-वित् ) मार्गज्ञः ( विश्वदेवः ) यस्य ज्ञानं सर्वत्र विद्यते (सोमः) सर्वोत्पादकः परमात्मा ( पुनानः ) सर्वोज्ञनान्पवित्रयन् (नित्यम्) सदैव (सदः) तास्मिन् स्थाने (एति) प्राप्नोति यस्मिन्स्थाने (विश्वेषु काव्येषु ) सर्वप्रकारास्विप रचनासु ( रन्ता ) रमणकर्त्ता योगी ( पञ्चधीरः ) पञ्चविधान् (जनान्) प्राणान् ( अनुयतते ) युनिक्त योजयित्वा च प्राणायामं विधाय ( भुवत् ) रमणशीलो भवति ।

पदार्थ—(सुमेथाः) शोभन प्रज्ञावाला और (गातुवित्) मार्गके जाननेवाला (विश्वदेवः) जिसका ज्ञान सर्वत्र विद्यमान है। (सोमः) सर्वोत्पादक परमात्मा (पुनानः) सवको पवित्र करता हुआ परमात्मा (नित्यं) सदैव (सदः) उस स्थानको (एति) प्राप्त होता है। जिस स्थानमें (विश्वपुकाव्येषु) सम्पूर्ण प्रकारकी रचनाओं में (रन्ता) रमण करनेवाला योगी (पञ्चपीरः) पांचप्रकारके (जनान्) प्राणोंको (अनुयतते) लगाता है। और लगाकर अर्थात्माणायाम करके (भुवत्) रमणशील होता है।

भावार्थ-योगीपुरुष प्राणायामद्वारा परमात्माका साक्षात्कार करता है इसी अभिप्रायसे यह कथन किया है कि योगीको परमात्मा प्राप्त होता है वास्तवमें परमात्मा सर्वव्यापक है उसका जाना आना कहीं नहीं होता।

तव त्ये सोंम पवमान निण्ये विश्वे देवास्त्रयं एकाद्शासः । दशं स्वधाभिगधि सानौ अव्ये मृजन्ति त्वा नद्यः सप्त यहीः ॥ ४ ॥

तर्व । त्ये । सोम । प्रवमान् । निष्ये । विश्वे । देवाः । त्रयः । एकादशासः । दर्श । स्वधाभिः । अधि । सानौ । अब्ये । मृजंति । त्वा । नद्यः । सप्त । यब्हीः ॥

पदार्थः — (विश्वेदेवाः) सर्वे देवाः (त्रयएकादशासः) त्रयस्त्रिंशारसंख्याकाः सन्ति ते (निण्ये) अन्तरिक्षे विद्यन्ते (सोम) हे सर्वोत्पादकपरमात्मन् ! (त्ये) ते (तव) तुभ्यम् (दशस्वधाभिः) पञ्चानांसूक्ष्मभूतानां पञ्चनांस्थूळभूतानाञ्च (स्वधाभिः) सूक्ष्माभिः शक्तिभिः (अधिसानौ) त्वदीये सर्वश्रेष्ठे स्वरूपे (अव्ये) यत्खलु सर्वपालकं विद्यते तस्मिन् (मृजन्ति) संशोधयन्ति अपि च (त्वाम्) त्वां (सप्त यह्वीः, नद्यः) याः किल वृहत्तराः सप्त नाड्यः सन्ति ताभिः, प्राप्नुवन्ति ।

पद्धि—( विश्वेदेवाः ) सम्पूर्ण देव जो (त्रय एकादशासः ) ३३ हैं । वे ( निण्ये ) अन्तरिक्षमें वर्तमान हैं । ( सोम ) हे सर्वोत्पादकपरमान्तमन् ! (त्ये ) वे (तव ) तुम्हारेलिये ( दशस्वधाभिः ) पाँचसूक्ष्मभूत और पाँचस्थूलभूतोंका ( स्वधाभिः ) सूक्ष्मशक्तियों द्वारा ( अधिसानी ) तुम्हारे सर्वोपिर उचस्वरूपमें ( अव्ये ) जो सर्वरक्षक है । उसमें (मृजन्ति ) संशोधन करनेवाले हैं । और (त्वां ) तुझको ( सप्तमृक्षीः नद्यः ) जो

वड़ी सातनाड़ियां हैं उनकेद्वारा पाप्तहाते हैं।

भावार्थ—इसमन्त्रमें योगितिद्याका वर्णनिकया है और सप्तनद्यः से तात्पर्य सातप्रकारकी नाड़ियोंका है जिनको इड़ापिङ्गलादि नाड़ियोंके सुष्मणानामोंसे कथनिकया है तात्पर्य यह है कि योगीपुरुष उक्तनाड़ियोंके द्वारा संयम करके परमात्मयोगी बने अर्थात् परमात्मा में युक्त हो।

तन्नु सृत्यं पर्वमानस्यास्तु यत्र विश्वे कार्यः सृन्नसन्त । ज्योतिर्यदक्षे अर्हुणोडु छोकं प्रावन्मनुं दस्यवे कर्माकंम् ॥ ५ ॥

तत् । नु । सृत्यं । पर्वमानस्य । अस्तु । यत्रं । विश्वें । कार्यः । संऽनसंत । ज्योतिः । यत् । अह्नें । अर्ह्मणोत् । ऊ इति । लोकं । प्र । आवत् । मनुं । दस्यवे । कः । अभीकं ॥

पदार्थः—(पवमानस्य) यः सर्वेषां पवित्रयिता परमात्माऽ
स्ति तस्य (सत्यम् ) सत्यस्थानं (नु ) निश्चयम् (तत् )
तदस्ति (यत्र ) यस्मिन् (विश्वे ) सर्वे (कारवः ) उपासकाः
(संनसन्त ) संगताभवन्ति (अह्वे ) प्रकाशकाय (यत् )
यत् ज्योतिरस्ति (उ) तथाच (लोकम्, अऋणोत् ) यज्ज्योतिः
प्रकाशमृत्पादयति (मनुम् ) विज्ञानिपुरुषंच (प्रावत् )
रक्षति । तस्माज्ज्योतिषः (दस्यवे ) अज्ञानिनम्, असंस्कारिण्म्,

अवैदिकम् वा पुरुषं (अभीकं) भयरहितम् (कः) कः कर्तुं शक्नोति ।

पदार्थ—(पत्रमानस्य) जो सबको पित्रकर नेवाला परमात्मा है उसका (सत्यं) सत्यका स्थान (नृ) निश्चयकर के (तृत्) वह है (यत्र) जिसमें (विश्वं) सब (कारवः) उपासक सम्मसन्त) संगत होते हैं। (अह्ने) मकाशक के लिये (यत्र) जो ज्योति है। (उ) और (लोकमकृणोत्) जो ज्योति झानरूप प्रकाशको उत्पन्न करती है। और (गतुं) विज्ञानी पुरुषकी (पावत्) रक्षा करती है। उसज्योतिसे (दस्यवे) अज्ञानी, असंस्कारी, वा अवैदिक, पुरुपकेलिये (अपीकं) निर्भयता (कः) कौन करसकता है।

भावार्थ-्इस मंत्रमें परमात्माके सद्रूपका वर्णन किया और उक्त-परमात्माको सव ज्योतियोंका मृकाशक माना है ।

> पिर सद्भीव पशुमन्ति होता राजा न मृत्यः समितीरियानः । सोमः पुनानः कुलशाँ अयासी-रसीदंनमृगो न महिषो वनेषु ॥ ६ ॥ २ ॥

परि । सद्मंऽइव । पशुऽमंति । होतां । राजां । न । सृत्यः । संऽइंतिः । इयानः । सोमः । पुनानः । कुलशांव । अयासीत् । सीदंव् । मृगः । न । मृहिषः । वनेषु ।

पदार्थः-( होता ) उक्तपरमात्मोपासकः ( पशुमन्ति,

सस्येव ) ज्ञानागारामिव तं (परियाति ) प्राप्नोति (राजा, न) यथा राजा (सत्यः) सत्यानुयायी (समितीः ) सभाः (इयानः) प्राप्नुवन् प्रसीदिति तथेव विद्वान् ज्ञानागारं प्राप्य प्रसीदिति (सोमः) सर्वोत्पादकः परमात्मा (पुनानः ) सर्वान् पावयन् [कल्झान् ] अन्तःकरणानि [अयासीत् ] प्राप्नोति (न) यथा [मिहषः, मृगः ) महाबली (वनेषु ) वनेषु प्राप्नोति ।

पद्र्शि—( होता ) उक्तपरमात्माका उपासक ( पश्चमन्तिसद्भेव ) ज्ञानागारके समान ( पिर्याति ) उसको प्राप्त होता है ( राजान ) जैसोकि राजा ( सत्यः ) सत्यका अनुयायी ( समितीः ) सभाको ( इयानः ) प्राप्तः होता हुआ प्रसन्न होता है इसीप्रकार विद्वान ज्ञानागारको प्राप्त होकर प्रसन्न होता है । ( सोपः ) सर्वोत्पाटकपरमान्मा ( पुनानः ) सवको पवित्र करता हुआ ( कलशां ) अन्तःकरणोंको ( अयासीत् ) प्राप्त होता है । ( न ) जैसेकि ( महिपो मृगः ) वलवाला ( वनेष् ) वनोंमें ) प्राप्त होता है ।

भावार्थ — इस मंत्रमें राजधर्मका वर्णन है कि जिसमकार राजा-लोग सत्यासत्यकी निर्णयकरनेवाली सभाको प्राप्त होते हैं इसीपकार, बिद्रानलोगभी न्यायके निर्णय करनेवाली सभावोंको प्राप्त होकर संसारका उद्धार करते हैं—

तात्पर्य यह है कि जिस प्रकार राजालोग अपने न्यायरूपी सत्य य संसारका उद्धार करते हैं इसी प्रकार विद्वानलोग अपने सद्वुपदेशों हारा संसारका उद्धार करते हैं।

इति द्विनवतितमं सृक्तं द्वितीयो वर्गञ्च समाप्तः ।

## अथ त्रिनवातितमस्य पञ्चर्चस्य सूक्तस्य ।

१--- ५ नोधा ऋषिः ॥ पवमानः सामो देवः, ॥ छन्दः--

. १, ३, ४ विसट् त्रिष्टुष् । २ त्रिष्टुष् । ५ पादनिचृत्त्रि-

ष्टुप् ॥ धैवतः स्वरः ॥

साक्मुक्षो मर्जयन्त स्वसांग दश् धार्रस्य धीतयो धनुत्रीः । हरिः पर्यदव्जाः सूर्यस्य द्रोणे

ननक्षे अत्यो न वाजी ॥ १ ॥

साकंऽउक्षः । मुर्जेयंत् । स्वसारः । दर्शः । धीरस्य । धीतर्यः । धनुत्रीः । हरिः । परि । अद्भवत् । जाः । सुर्यस्य । द्रोणं । ननक्षे । अत्यः । न । वाजी ॥

पदार्थः—[ अत्योवाजी ] विद्युदादयां महाबलाः पदार्थाः [ न ] यथा [ ननक्षे ] व्याप्नुवन्ति तथेव [ सूर्यस्य, द्रोणं ]

सूर्यमण्डलस्य यः प्रभाकलशोऽस्ति तथा [ जाः ] तदीया या विशः उपदिशश्च सन्ति तासु [ हरिः ] हरणशीलः परमात्मा

[ पर्यद्रवत ] सर्वत्र परिपूरितः तं पूर्णपरमात्मानं [ साकमुक्षः ] युगपत् [ मर्जयन्त ] विषयं कुर्वत्यः ( स्वसारः ] स्वयं सरण-श्रीलाः ( दश, धीः ) दशधा इन्द्रियवृत्तयः [ धीतयः ] या ध्यानेन परमात्मानं विषयीकुर्वन्ति तथा [धनुत्रीः ] मनः प्रेरि-काश्चसन्ति ता एव परमात्मस्वरूपं विषयीकुर्वन्ति ।

पदार्थ—(अत्योवाजी) बलवाले विद्युदादि पदार्थ (न) जैसे (ननक्षे) व्याप्त होजाते हैं। इसीप्रकार (स्टर्यस्य ट्रोणं) स्टर्य भण्डलका जो प्रभाकलश है। तथां (जाः) उसकी जो दिशा उपदिशायें हैं। उनमें (हरिः) हरणशीलपरमात्मा (पर्य्यद्रवत्) सर्वत्र परिपूर्ण है। उस पूर्णपरमात्माको (साकमुक्षः) एक समयमें (मर्जयन्त) विषय करती हुई (स्वसारः) स्वयं सरणशील (दश्र थीः) १० प्रकारकी इन्द्रियदृत्तियें (धीतयः) जो ध्यानद्रारा परमात्माको विषय करनेवाली हैं। और (धनुत्रीः) और मनकी प्रेरक हैं वे परमात्माके स्वरूपको विषय करती हैं।

भावार्थ—योगी पुरुष जब अपने मनका निरोध करता है तो उसकी इन्द्रियरूप द्वत्तियें परमात्माका साक्षात्कार करती हैं।

> सं मातृभिनं शिशुर्वावशानो वृषां दधन्वे पुरुवारों अद्भिः । मर्यो न योषांमामि निष्कृतं यन्त्सं गच्छते कल्रशं उस्रियांभिः ॥२॥

सं । मातृऽभिः । न । शिशुः । वावशानः । वृंषीं । द्धन्वे । पुरुष्वारः । अवऽभिः । मर्यः । न । योषी । अभि । निःऽ कृतं । यन । सं । गुच्छते । कुलशै । जुम्रियोभिः ॥

पदार्थः---[ वृषा ] कर्मयोगी यः [ पुरुवारः ] अनेक-

जनै: वरणीयः सः आद्भेः ] सत्कर्मभि: [ दधन्वे ] धार्यते ।

यः कर्मयोगी [ वावशानः ] परमात्मविषयककामनावान् तः॥ [ मातृभिः ] स्वेन्द्रियवृत्तिभिः [शिशुः न] मूक्ष्मकर्तव (सद्धन्वे)

धारयति (न) यथा [ थोषां ] स्त्रियम् [ मर्यः ] मृनुष्यः धार-यति तथैव [ उास्याभिः ] ज्ञानशक्तिहारा कर्मयोगी परमात्म-

विभूतीर्घारयति । तथा यः परमात्मा ( निष्कृतम् ] ज्ञानविषयो भवन् ( कलशे) तस्य कभयोगिनोन्तःकरणे संगुच्छते प्राप्नांति ॥

पदार्थ-( वृषा ) कर्म्मयोगी जो ( पुरुवारः ) वहुतलोगों को

वरणीय है । वह ( अद्भिः ) सत्कर्म्मों द्वारा ( द्वन्वे ) घारण किया जाता है । जो कर्म्भयोगी ( वावशानः ) परमात्माकी कामनावाला है और (मार्तृभिः) अपनी इन्द्रियवृत्तियोंसे ( शिशुः ) सृक्ष्म करनेवालके ( न ) समान ( संद्वन्वे ) धारण करता है (न) जिस प्रकार ( योषां ) स्त्रीको ( मर्ग्यः ) मनुष्य धारण करता है इस १कार ( उस्नियाभिः ) ज्ञान की शक्तियोंकं द्वारा कर्म्भयोगी पर्गत्माकी विभूतियोंको धारण करता है । और जो परमात्मा ( निष्कृतं ) ज्ञानका विषय इआ इआ ( कलशे ) उस कर्म्भयोगीके

भावार्थ--जिस प्रकार ऐब्बर्यपद प्रकृतिरूपी विभूतिको उद्योगी पुरुष धारण करता है इसी प्रकार प्रकृतिकी नानाशक्तिरूपीवभूतिको कर्मयोगी पुरुष धारण करता है।

> उत प्र पिष्य ऊथ्रस्त्याया इन्दुर्घाराभिः सचते सुमेधाः । मूर्धानं गावः पर्यसा चमूष्वभि श्रीणन्ति वर्सुभिनं निक्तैः ॥ ३॥

अन्तः करण में ( संगच्छते ) पाष्त होता है।

उत । प्र । पिष्ये । ऊर्थः । अष्टयायाः इन्दुः । धार्गभिः । सुचते । मुर्धानं । गार्वः । पर्यसा । चुमुर्षु । अभि । श्रीणंति । वसुंऽभिः । न । निक्तैः ॥

पदार्थ — [ सुमेधाः ] सर्वोपरि विज्ञानवान् ( इन्दुः ) प्रकाशस्वरूपपरमात्मा ( धाराभिः ) स्वानन्तशक्तिनामैश्वर्येण ( सचते ) सर्वत्र संगच्छते ( उत ) तथा (अन्यायाः, ऊधः) गवां दुग्धाधारं स्तनमण्डलं ( प्रिपिप्ये ) नितान्तं वर्धयित तथा ( गावश्चमृषु ) गवां संधेषु ( पयसा ) दुग्धेन (अभिश्रीणन्ति) परिपृरणं करोति, तथा ( निक्तर्वसुभिनं ) शुभ्रधनानीव ( मूर्धानम् ) तस्य परमात्मनः मुख्यस्थानीयैश्वर्यं वयं प्राप्नवाम ॥

पदार्थ—(स्पेथाः) सर्वोपिर विज्ञानवाला (इन्दुः) प्रकाश-स्वरूपपरमात्मा (धार्साभः) अपनी अनन्तर्शाक्तयोंके ऐश्वर्षसे (सचते) सर्वत्र संगत होता है। (उत्त ) और (अञ्च्याया उत्त्रः) गौर्वोके दुग्धा-धार स्तनपण्डलको (पिष्ये) अत्यन्त दृष्टियुक्त करता है। और (गावश्चमूषु) गौर्वोकी सेनामें (पयसा) दुग्धसे (अभिश्रीणन्ति) संयुक्त करता है। और (निक्तेर्वसुभिर्न) गुश्चधनोंके समान (मूर्धान) सस परमात्माके मुख्य स्थानीय ऐश्वर्य्यको इमलोग प्राप्त हों।

भावार्थ—इस मन्त्रमें इस बातकी मार्थना है किपरमात्मा गी, अश्वादि उत्तम धर्नोका इमको प्रदान करे।

> स नों देवेभिः पवमान रदेन्दों रायमश्विनं वावशानः ।

रिथरायतामुज्ञती प्रशन्धरसम्द्रमा दानवे वसूनाम् ॥ ४ ॥

सः । नः । देवेभिः । प्रमान् । रद् ।ईदो इति ।स्यि अस्विनै । वावशानः । स्थसयता । उश्तो । पुरेऽधिः ।अस्मद्यंक् । आ दानवै वसूनां ॥

पदार्थः—(इंदो) हे प्रकाशस्त्ररूपपरमात्मन् ! (अश्विनं) कर्मयोगिने ज्ञानयोगिने च (रायम्) धनं (वावशानः) धारयन् भवान् (रद) तेभ्यः संप्रदरातु (पवमान) हे सर्वपावक ! (देवोभिः) दिन्यशक्तिद्वारा (न) अस्मभ्यम् (वसूनाम्) धनाना (राथरायताम्, उशती) अत्यन्त बलयुक्तशक्तीः (पुरन्धिः) या उत्कृष्टपदार्थधारिकाः ताः (अस्मसूक्) मदधीनाः कुरु ॥

पद्र्शि—(इन्दों) हे प्रकाशस्त्ररूपपरमात्मन् ! (रार्यें) धन (अश्विनं) कर्मयोगियों और ज्ञानयोगियोंके लिये नात्रश्चानः) धारण किये हुए आप (रद) प्रदान करो (पत्रमान) हे सबको पत्रित्र करनेवाले परमात्मन् ! (देविभः) दिव्यशक्तियोंके द्वारा (नः) इमको (वसूनां)धनोंकी (रिथरायतामुश्चती) अत्यन्त बलवती शक्ति (पुरिन्धः) जो बड़े बड़े पदार्थोंके धारण करनेवाली है वह (अस्मग्नुक्) इमारे लिये आप दें।

भावार्थ--जिन पुरुषोंपर परमात्मा अत्यन्त मसन्न होता है उनको धनादि ऐक्वर्यकी हेतु सर्व शक्तियों से परिपूर्ण करता है।

ननी गृथिमुपं मास्व नृवन्तं पुनानो वाताप्यं विश्वश्चन्द्रम् । प्र वन्दितुरिन्दो तार्यापुः प्रातर्मञ्ज धियावसुर्जगम्यात् ॥ ५ ॥ ३ ॥

तु । नः । सर्थे । उपं । मास्व । नृ इवंते । पुनानः । वाताप्ये । विश्वऽचंन्द्रं । प्र । वंदितुः । इंदो इति । तारि । आयुः । प्रातः । मञ्ज । थियाऽवंसुः । जगम्यात् ॥

पदार्थः—(इन्दो ) हे प्रकाशस्त्रस्य परमात्मन् ! (नु ) निश्चर्यं (नः ) अस्मभ्यम् (रियं ) ऐश्वर्यं (उपमास्त्र ) देहि तथा (नृवन्तम् ) लोकसंग्रहवन्तं मां (पुनानः ) पावयन् (वाताप्यम् ) प्रेमरूपम् (विश्वचन्द्रम् ) विश्वप्रसादकमैश्वर्यं महां देहि, तथा (वन्दितुः ) अस्योपासकस्य भवहारा (प्रतारि ) वृद्धिर्भवतु (आयुः ) आयुश्चभवतु (धियावसुः ) आखिलज्ञान-निधिर्भवान् (प्रातः ) उपासनाकाले (मक्षु ) शिष्रां (जगम्यान् ) आगत्य महुद्धौ रूढो भवतु ॥

पदार्थ—(इन्दों) हे प्रकाशस्वरूप परमात्मन ! (नु) निश्चय करके ( नः ) हमारे लिये ( र्रायं ) एश्वर्य ( उपमास्व ) आप दें और ( तृवन्तं ) लेशकसंग्रह वाले मुझको ( पुनानः ) पावित्र करते हुए आप ( वाताप्यं ) प्रेमरूप ( विश्वचन्द्रं ) जो विश्वको प्रसन्न करनेवाला ऐश्वर्य्य हैं । वह मुझे दें । और (वन्दिनुः ) इस उपासककी आपके द्वारा ( प्रतारि ) दृद्धि हों । और (आयुः) आयु हो ) (धियावस्तु) सम्पूर्ण ज्ञानों के निधि जो आप हैं (पातः) उपासनाकालमें (मक्षु) शीघ्र (जगम्यातः) आकर हमारी बुद्धिमें आरूढ़ हों।

भावार्थ---इस मंत्रमें प्रकाशस्यरूपपरमात्मासे ऐश्वर्यकी प्रार्थना की गई है

इति त्रिनवतितमं सक्तं तृतीयां वर्गश्च समाप्तः।

अथ पञ्चर्चस्य चतुर्नवितमस्य सृक्तस्य

॥ ९४ ॥ १—५ कण्व ऋषिः ॥ पवमानः सोमा देवता ॥ छन्दः-१ निचृत्त्रिष्टुप्। २, ३, ५ विराद्त्रिष्टुप्। ४ त्रिष्टुष् ॥ धैवतः स्वरः ॥

अथ परमात्मनः श्रेयोधामत्वं निरूप्यते ।

अब परमात्माको सर्वेदवर्यका धाम निरूपण करते हैं।

अधि यदीस्मिन्वाजिनींव शुभः स्पर्धन्ते धियः मूर्ये न विशः । अपो रृणानः पवते कवीयन्त्रजं न पश्चवर्धनाय मन्मं ॥ १॥

अधि । यत् । अस्मिन् । वाार्जिनिऽइव । शुर्भः । स्पर्धते । धिर्यः।सूर्ये । न । विश्तः । अपः । वृणानः । पृवते । कृविऽ-

## यत् । त्रज्ञं । न । पशुऽवर्धनाय । मन्मं ॥

पदार्थः — (सृर्ये ) सृर्यविषये (न) यथा (विशः) रदमयः प्रकाशयन्ति तथेव (धियः) मनुष्यबुद्धयः (स्पर्धन्ते) स्वोत्कटशक्तया विषयं कुर्वन्ति (आस्मन्, आधि) यास्मन्

परमात्मानि ( वाजिनीव ) सर्वोपरिबलानीव ( शुभः ) शुभ-बलमस्ति स परमात्मा ( अपोत्रृणानः ) कर्माध्यक्षोभवन् ( पवते ) सर्वान्यावयति ( कवीयन् ) कविरिवाचरन् ( पशुव-

र्धनाय ) सर्वद्रष्टृत्वपदाय ( व्रजं, न ) इन्द्रियाधिकरणमन इव ( मन्म ) यः अधिकरणरूपोऽस्ति स एव श्रेयोधामास्ति ॥

पद्मियं — (स्र्व्यं ) स्नर्यके विषयमें ( न ) जैसे ( विज्ञः ) रिव्मियं प्रकाशित करती हैं । उसी प्रकार ( थियः ) मनुष्योंकी बुद्धियें (स्पर्थन्ते ) अपनी २ उत्कट शक्तिसे विषय करती हैं । (अस्मिन् अधि ) जिस प्रमात्मामें (वाजनीव ) सर्वोषिर वलोंके समान ( श्रुमः ) श्रुम

वल है। वह परमात्मा ( अपोद्यणानः ) कम्मौंका अध्यक्ष होता हुआ ( पवते ) सबको पावित्र करता है। ( कवीयन् ) किवयोंकी तरह आचरण करता हुआ ( पशुवर्धनाय ) सर्वद्रष्ट्रत्यपदके लिये ( व्रजं, न ) इन्द्रियोंके अधिकरण मनके समान ' व्रजन्ति इन्द्रियोणि यस्पिन तद्रजम् ' ( मन्म )

जो अधिकरणरूप है। वही श्रेयका धाम है।
भावार्थ-परमात्मा सर्वत्र पारेपूर्ण है जो छोग उसके साक्षात्

करनेके लिये, अपनी चित्तद्यतियोंका निरोध करते हैं परमात्मा उनके ज्ञानका विषय अवश्यमेव होता है।

> द्धिता व्यूर्ष्वन्नमृतस्य धार्म स्वृर्विदे भुवनानि प्रथन्त ।

थियः पिन्वानाः स्वसंरे न गार्व ऋतायन्तीराभि वावश्र इन्द्रंम् ॥ २ ॥

द्धिता । विऽक्रर्ष्वन् । अमृतंस्य । धार्मः / स्वःऽविदे । सुर्वनानि । प्रथंत् । धियंः । पिन्वानाः । स्वसंरे । न । गावंः । ऋतऽयंतीः । अति । जावश्रे । इन्दुं ॥

पदार्थः—स परमात्मा ( द्विता ) जीवप्रकृतिरूपद्वैतम् ( व्यूर्ण्व ) आच्छादयम् ( अमृतस्य, धाम ) अमृताधारोऽस्ति तस्मै ( स्वर्विदे ) सर्वज्ञाय ( मुवनानि ) सम्पूर्णछोकछोकारान्त-राणि ( प्रथन्त ) विस्तीर्यन्ते । सपरमात्मा ( वियः, पिन्वानाः ) विज्ञानेन परिपूर्णः ( स्वसरे ) स्वरूपे ( न ) यथा ( गावः ) इन्द्रियाणि ( ऋतयन्तीः ) यज्ञेच्छां कुर्वाणानि सर्वतः ( अभिवाबश्रे ) शब्दं कुर्वन्ति अथवा ( इन्दुम् ) प्रकाशस्वरूपपरमान्सानम् कामयन्ते। एवंहि जिज्ञासवः उक्तपरमात्मानं कामयन्ताम् ॥

पदार्थ— वह परमात्मा (द्विता) जीव और प्रकृतिक्पद्वैतको (ब्यूर्ष्व) आच्छादन करताहुआ (अमृतस्य थाम) अमृतके थाम है। उस (स्विदि) सर्वज्ञके छियं (अवनानि) सम्पूर्णलोकछोकरान्तर (प्रथन्त) विस्तीर्ण होते हैं। वह परमात्मा (थियः पिन्वानाः) विज्ञानोंसे भराहुआ (स्वसरे) अपने स्वक्षपमें (न) जैसे कि (गावः) इन्द्रियें (ऋत-पन्तीः) यज्ञ की इच्छा करतीहुई सव ओरसे (अभिवावश्रे) शब्द करती है। अथवा (इन्द्रं) प्रकाशरूपपरमात्माकी कामना करती हैं। इसी प्रकार जिज्ञासुलोग उस परमात्माकी कामना करें।

७९१

भावार्थ- इस मंत्रमें परमात्माके द्वैतवादका वर्णन किया है।

परि यत्कविः काव्या भरते शूरो न स्थो भुवनानि विश्वा । देवेषु यशो मतीय भूषन्दक्षाय रायः पुरुभूषु नव्यः ॥ ३ ॥

परि । यत् । कृविः । काव्यां । भरते । शूरेः । न । रथः । भुवनानि । विश्वां । देवेषु । यज्ञाः । मतिय । भूषेन् ।दक्षाय । रायः । पुरुऽभूषु । नव्यः ॥

पदार्थः—(यत्) यः परमात्मा (कविः) सर्वज्ञः (काव्या, भरते) कविभावस्य पृश्कः, यत्र (शूरो न) शूरस्येव (रथः) क्रियाशाक्तेः (विश्वा, भुवनानि) सर्वे लोका यत्र स्थिराः (देवेषु) सर्वविद्यत्सु (यशः) यस्य कीर्त्तिः (मर्ताय, भूषन्) सर्वजनान् भूषयन् (दक्षाय, रायः) यश्चातुर्यस्य धनस्य च (पुरु, भूषु) स्वाम्यस्ति (नव्यः) नित्यनृतनश्च।

पद्धि—(यत्) जो परमात्मा (किवः) सर्वज्ञ है (काव्या भरते) कावियों के भावको पूर्ण करनेवाला है। जिसमें (शूरो न) शूरवीर-के समान (रथः) क्रियाञ्चक्ति हैं (विश्वाभुवनानि) सम्पूर्ण भुवन जिसमें स्थिर हैं। (देवेषु) सब विद्वानोंमें (यशः) जिसका यश्च है। (मर्ताय भूषन्) सब मनुष्योंको विभूषित करता हुआ (दक्षायरायः) जो चातुर्यका और धनका (पुरुभूषु) स्वामी है। और (नव्यः) नित्यनृवन है।

भावार्थ---परमात्मा सर्वज्ञ हे और अपनी सर्वज्ञतासे सबके ज्ञान-में प्रवेश करता है :

श्रियं जातः श्रियं आ निरियाय श्रियं वयों जारितृभ्यों दधाति । श्रियं वसाना अमृतत्वमायन्भवन्ति सत्या संमिथा मितद्रौं ॥ ४ ॥

श्चिये । जातः । श्चिये । आ । निः । इयाय । श्चिये । वर्यः । जारितृऽभ्यः । दधाति । श्चियं । वसानाः । अमृतऽत्वं । आयन् । भवैति । सत्या । संऽइथा । मितऽद्वौ ॥

पदार्थः—स परमात्मा ( श्रिये, जातः ) ऐश्वर्याय सर्वत्र प्रकाइयते ( श्रियं, निरियाय ) श्रिये हि सर्वत्र गतिशीलोस्ति ( श्रियम् ) ऐश्वर्य तथा ( वयः ) आयुश्च ( जारितृभ्यः ) उपासकेभ्यः ( दधाति ) धारयति ( श्रियं, वसानाः ) श्रियं धारयन् ( अमृतत्वम, आयन् ) अमृतत्वं विस्तारयन् ( सत्या, समिथा ) सत्यरूप यज्ञानां कर्ता भवति ( मितद्रौ ) सर्वत्र गतिशिले पर्मात्माने ( सत्या, भवन्ति ) ब्रह्मयङ्गाः चित्तस्थैर्य हेतवो भवन्ति ॥

पदार्थ--वह परमात्मा (श्रियेजातः ) ऐश्वर्यके लिये सर्वत्रं भगट है। और (श्रियंनिरियाय) श्रीके लिये ही सर्वत्र गतिशील है। और ( श्रियं ) एश्वर्यको और ( वयः ) आयुको ( जरितृभ्यः ) उपासकोंके लिये ( दथाति ) धारण करता है । ( श्रियं वसानाः ) श्रीको धारण करता हुआ ( अमृतत्वमायन् ) अमृतत्वको विस्तार करता हुआ ( सत्या समिथा ) सत्यरूपी यज्ञोंके करनेवाला होता है । ( मितद्रौ ) सर्वत्र गतिशील परमात्मामें ( सत्या भवन्ति ) ब्रह्मयज्ञ चित्तकी स्थिरताके हेतु होते हैं ।

भावार्थ---नो परमात्मोपासक हैं उनको परमात्मा सब प्रकारका ऐश्वर्य देता है।

> इषमूर्जमभ्यर्षाश्चं गामुरुज्योतिः कृणुहि मिसं देवान । विश्वानि हि सुषहा तानि तुभ्यं पर्वमान बाधसे सोम शत्रृंत ॥ ५ ॥ ४ ॥

इपै ऊर्ज । अभि । अर्ष । अर्थ । गां । उरु । ज्योतिः । कृणुहि । मिस्से । देवान् । विश्वानि । हि । सुऽसहां । तानि । तुभ्यं । पर्वमान । वायसे । सोम् । शत्रून् ॥

पदार्थः—(इपम्) ऐश्वर्य (ऊर्जम्) बलंच (अभ्यर्ष)
भवान्ददातु (अश्वम्) क्रियाशक्तिम् (गाम्) ज्ञानशक्तिंच
इमे हे अपि (उरुज्योतिः) विस्तृतज्योतिषौ (कृणुहि) करोतु
(देवान्) विदुषः (मात्सि) तर्पयतु (विश्वानि, हि, सुषहा)
सर्वसहनशीलशक्तयो भवत्सु विद्यन्ते (तानि) ताः शक्तयः
त्वा भूषयन्ति (पवमान) हे सर्वपावक! (तुभ्यम्) त्वत्तः

इदं प्रार्थिये यत्त्वं ( शत्रून् ) अन्यायकारिणां [ बाधसे ] निवृत्तौ समर्थः [ सोम ] हे परमात्मन् ! भवान् अस्मास्विप एवंविधं-बलं ददातु ॥

पद्रिश्यं—(इषम्) ऐक्वर्य और ( उर्जम् ) बल ( अभ्यर्ष् ) हे परमात्मन् आप दें । और ( अक्वम् ) कियाशक्ति और ( गाम् ) झानरूपी शक्ति इन दोनों को पप ( उरुज्योतिः ) विस्तृतज्योत ( कृणुहि ) करें और (देवान् ) विद्वान् लोगोंको ( मित्स ) तृप्त करें । ( विक्वानि हि सुपहा ) सम्पूर्ण सहनशीलशक्तियें निश्चय करके आपमें हैं । ( तानि ) वे शक्तियें तुमको विश्लपित करती हैं । ( पत्रमान ) हे सबको पवित्र करनेवाले परमात्मन ! ( तुभ्यम् ) तुमसे मैं यह प्रार्थना करता हूं कि तुम ( शक्त्र ) अन्यायकारीदुष्टोंको ( वाधसं ) निष्टत्त करनेके लिये समर्थ हो । ( सोम ) हे परमात्मन् । आप हममें भीं इसमकारका बल दीजिये ।

भावार्थ-परमात्मा अनन्तशक्तिरूप है जब वह अपने भक्तोंको पात्र समझता है तो सब प्रकारके अन्यायकारियोंको दमन करके सुनीति और धर्मका प्रचार संसारमें फैलादेता है। तात्पर्य यह है कि जो लोग परमात्माकी दयाका पात्र बनते हैं उन्हींक शत्रुभृत दुष्टदस्युर्वोका परमात्मा दमनकरता है अन्यों के नहीं।

इति चतुर्नविततमंसुकं चतुर्थोवर्गश्च समाप्तः।

अथ पञ्चर्चस्य पञ्चनवतितमस्य सूक्तस्य —

॥ ९५ ॥ १---५ प्रस्कण्व ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः--१ त्रिष्टुप् । २ संस्तारपंक्तिः । ३विसाद्त्रिष्टुप् । ४ निचृत्त्रिष्टुप् । ५ पादानि-

चृित्त्रिब्दुप् ! स्वरः-१, ३-५ धैवतः । २ पंचमः ॥

किनिकान्ति हिरिसमुज्यमानः सीद्न्वनस्य जुटरे पुनानः । नृभिर्युतः कृष्णते निार्णिजं गा अतौ मतीजैनयत स्वथाभिः ॥ १ ॥

कानिक्रंति । हरिः । आ । सृज्यमानः । सीर्द्न । वर्नस्य । जुठरे । पुनानः । नृऽभिः । यतः । कृणुते । निःऽनिजै । गाः । अतः । मतीः । जनयत । स्वधार्भिः ॥

पदार्थः ——( हिरः ) हरणशीलशक्तिमान् परमात्मा ( मृज्यमानः ) साक्षात्कारं प्राप्नोति तदा ( वनस्य ) भक्तस्य ( जठरे ) अन्तःकरणे [ सीदन् ] स्थितिं कुर्वन् ( पुनानः ) तं पावयंश्च विराजते (यतः) यरमात् [नृभिः] मनुष्यैः [ निर्णिजं कृणुते ] साक्षात्रक्रियते तदा [ गाः ] इन्द्रियाणिशोधयन् [ मतीः जनयत ] सुमतिमुत्यादयति [ स्वधाभिः] स्वशक्तिभिः[कनिक्रन्ति] पुनः पुनः शब्दायमान इव साक्षात्कारं लभते ।

पद्र्शि—(हरिः) हरणशील शक्तियोंवाला परमात्मा ( सुष्यमानः ) साक्षात्कारको प्राप्त होता है । तव ( वनस्य ) भक्तके ( जटरे )अन्तःकरण-में ( सीट्न्) टहरताहुआ और ( पुनानः ) उसको पवित्र करताहुआ विराजमान होता है । ( यतः ) जिसलियं ( नृश्तिः ) भनुष्यों द्वारा ( निर्णिजं कृणुते ) साक्षात्कार कियाजाना है । तव ( गाः ) इन्द्रियोंको छुद्ध करके ( मतिर्जनयल ) अल्लेशकारकी बुद्ध उत्पन्न करता है ( स्वश्रामिः ) स्वश्रक्तियोंके द्वारा और । कांचकान्ति । पुनः भन्द्रायमानके समान साक्षात्कारको एत होता है ।

भायार्थ---वास्तवमें परमाःमा सर्वव्यापक है उसके लिये विराज-मान होना और न बिराज्यान होता कथन नहीं किया जासकता, विराज-मान होना यहाँ साक्षात्कारके अभिशायसे कथन कियागया है।

> हरिः सृजानः पथ्यांम्यतस्ये-यर्ति वाचंमरितेव नावंम् । देवो देवानां छह्यांनि नामावि-ष्क्रंगोति वर्हिपि प्रवाबे ॥ २ ॥

हरिः । मृजानः । १६थां । ऋतस्यं । इयति । वार्च । अहि-ताऽईव । नार्व । देवः । देवत्नां । गुर्ह्यानि । नामं । आविः । कृणोति । वर्हिषि । प्रध्वाचे ॥

पदार्थः—ः हरि: ) स पूर्वोक्तः परमात्मा ( सृजानः ) साक्षात्कियमाणः (ऋतस्य, पथ्यां) वाग्द्वारा मुक्तिमार्ग ( इयार्ति ) प्रेरयति ( आरिता, इव, नावम् ) यथा नावस्तरणकाले नाविकः

प्रेरणां करोति स परमात्मा ( देवानां देवः ) सर्वदेवानामधिष्ठाता ( गुह्यानि ) गुप्ताः ( नाम, आविष्कृणोति ) संज्ञाः प्रकटयति (बहिषि, प्रवाचे) वाग्यज्ञार्थम् ।

पदार्थ — (हिन्:) वह पूर्वोंक परमान्मा (सृजानः ) साक्षास्का-रको प्राप्त हुआ (ऋतस्य, पथ्यां ) वाक्द्वारा मुक्तिमार्गकी (इयर्ति ) प्रेरणा करता है। (अस्तिवनावम्) जैसा कि नौकाके पार लगानेके समयमें नाविक प्रेरणा करता है। ओर (देवानां देवः) सब देवोंका देव (गृह्यानि) गुप्त (नामाविष्क्रणोति ) संज्ञायोंको प्रगट करता है (बाहिपि प्रवाचे) वाणीरूपी यज्ञके लिये।

भावार्थ-परमात्माने ब्रह्मयक्षके लियं बहुतसी संज्ञाओंको निर्माण किया. अर्थात-शब्दब्रह्म जो वेद है उसका निर्माण अर्थात-आविभीव संज्ञा संज्ञिभाव पर निर्भग करता है। उसीलिये संज्ञासंज्ञिभावको रहस्य-रूपसे कथन कियागया है।

अपामिवेदूर्भयस्तर्तुराणाः प्र मनीषा ईरते सोममच्छे । नमस्यन्तीरुपं च यन्ति सं चा च विदानःसुरातीरुदान्तम् ॥ ३॥

अपांऽईव । इत् । ऊर्मयंः ।ुतर्तुराणाः । प्र । मुनीषा । ईरते । सोमै । अच्छे । नुमस्यन्तीः ! उपं । च । यंति । सं । च । आ । च । विद्यति । उसतीः । उसती ॥

पदार्थः—( उशतीः ) शोभमानस्तुतयः ( उशन्तम )

शोभमानं ( संविशान्ति ) प्राप्नुवंति यथा ( तर्तुराणाः ) शीघू-कारिणां ( मनीषा ) बुद्धयः ( प्रेरते ) प्रेरयन्ति एवंहि (सोमम्) परमात्मानम् ( अच्छ ) सम्यक् प्राप्नुवन्ति (च) तथा (अपाम्, इव, क्रमयः ) यथा जल्जवीचयः प्रत्नं भूषयन्ति एवं हि परभात्म विभूतयः परमात्मानं मण्डयन्ति ( च ) तथा (नमस्यन्ति ) ताः परमात्मविभृतयः सन्कृवन्ति ( च ) तथा ( उपयन्ति ) तं लभन्ते ।

पद्धि—( उश्वतीः ) श्रांभावाली स्तृतियें ( उश्वत्तम ) श्लोभावाले को ( स्तिवशिन्त ) पाप्त होती हैं जिसे कि ( तर्तुराणाः ) श्लीघ करनेवाले लोगोंकी ( मनीषा ) बृद्धियें ( प्रेरंत ) प्रेरणा करती हैं । इसी प्रकार ( सोमम् ) परमात्माको ( अच्छ ) भलीभांति पाप्त होती हैं । ( च ) और ( अपामिवार्भयः ) जैसे कि ज़लोंकी लहरें जलोंको सुशोभित करती हैं । इसी प्रकार परमात्माकी विभूतियें परमात्माको सुशोभित करती हैं । ( च ) और ( नमस्यन्ति ) परमात्माकी विभूतियें सन्कार करती हैं । और (उप-

भावार्थ—इसमें परमात्माकी विभूतिओंका वर्णन है कि परमात्माकी विभूतियें परमात्माक भावोंको प्रतिक्षण द्योतन करती हैं जिनसे परमात्मापरायण पुरुष परमात्माका साक्षात्कार करते हैं।

तं मर्मृजानं महिषं न सानावंशुं दुहन्त्युक्षणं गिरिष्ठाम् । तं वावशानं मृतयः सचन्ते त्रितो विभार्ति वर्हणं समुद्रे ॥ ४ ॥ तं । मुर्भुजानम् । मुहिषं । न । सानौ । अंशुं । दुहन्ति । उक्षणं । गिरिऽस्थां । तं । वावशानं । मृतयंः । सचन्ते । त्रितः । विभर्ति । वरुणं । समुद्रे ।

पदार्थः—(तं, मर्मृजानम्) तं भक्तैरुपास्यमानं परमात्मानं (सानौ) सर्वोपिर शिखरे (मिहिषं, न) महापुरुपामिव विराजमानं (अंशुम) सृक्ष्मादिप सूक्ष्मम् (उक्षणम्) सर्वोधिक बल्दम् (गिरिष्ठाम्) वेदवागिधिष्ठातारं (तं, वावशानम्) सर्वोपिर कमनीयम् (मतयः, सचन्ते) सुमतयः सेवन्ते यदच (समुद्रे) अन्तरिक्षे (वरुणम्) वरुणीयपदार्थान् (विभित्ते) पोषयति (वितः) जीवप्रकृतिमहत्त्त्वरूपमृक्ष्मजगत्कारणानामिधिष्ठान्ताऽस्ति अथवा (त्रितः) काल्यत्रयाधिष्ठानारित ॥

पदार्थ—(तं मर्मृजानम् ) उस भक्तों द्वारा उपासित परमात्माको (सानो ) सर्वोपिरि शिखरपर (मिहंपन् ) महापुरुपके समान विराजमानको (अञ्चम् ) जी सूक्ष्मसे सृक्ष्म है । (उल्लणम् ) जो सर्वोपिर वलपद् है । (गिरिष्ठाम् ) जो वेदरूपी वाणीका अधिष्ठाता है । (तं वावशानम् ) उस सर्वोपिर कमनीय परमात्माको (मतयः ) सुमतिलोग (सचन्ते ) संगत होते हैं । और जो परमात्मा (समुद्र) अन्तरिक्षमें (वरुणम् ) वरणीय-पदार्थोंको (विभित्ते ) धारण करता है । और (त्रितः ) प्रकृति, जीव, और महत्तव रूप सूक्ष्म जगतकारणोंका अधिष्ठाता है । अथवा (त्रितः ) भूत, भविष्यत्, वर्त्तमान तीनों कालोंका अधिष्ठाता है ।

भावार्थ— इस मन्त्रमें परमात्माके स्वरूपका वर्णन है कि वह अत्यन्त सूक्ष्म और दुर्विज्ञेय है उसको संयमी पुरुष साक्षात्कार कर सकते हैं। इष्यन्वाचेमुपवक्तेव हातुः

पुनान ईन्दो विष्यं ननीषाम्।

इन्द्रश्च यत्स्रयेथः सीभगाय

सुवीर्यंस्य वर्तयः स्याम ॥ ५ ॥ ५ ॥

इष्यंच् । वार्चं । उपवक्ताऽईव । होतुः । पुनानः । ईदो इति । वि । स्यु । मुनीषां । इदैः । चु । यत् । क्षयंथः । सौभंगाय । सुऽवार्यस्य । पत्रयः । स्याम ॥

पदार्थः--( इन्दो ) हे प्रकाशस्वरूपपरमात्मन्! भवान् ( मनीपां ) अस्मभ्यं बुद्धिं ( विष्य ) प्रयच्छनु तथा (वाचामि-च्छन् ) वाणीं कामयमानः (उपवक्ता, इव) वक्ताइव तथा (होतुः) उपासकं सदैवे।पदिशतु ( च ) तथा ( यत् ) र्याद्ध ( इन्द्रः )

कर्मयोगी भवांश्च ( क्षयथः ) उभाविष अद्वेतभावं प्राप्ती (सीभगाय) अस्मै सौभाग्याय धन्यं मन्ये भवन्तम् प्रार्थयेच ( सुवीर्यस्य ) सर्वोषिर बलस्य ( पतयः, स्याम ) पतयो भवेम ॥

( सुवायस्य ) सवापार बलस्य ( पतयः, स्याम ) पतया भवम ॥ पदार्थ---( इन्दो ) हे प्रकाशस्त्ररूपपरमात्मनः ! आप (मनीपाम)

बुद्धिको इमारे लिये (विष्य ) प्रदान कीजिये । और (वाचामैप्यत ) वाणी-की इच्छा करतेहुए (उपवक्तेव ) वक्ताके समान (होतुः ) उपासकको सदुपदेश करें। (च) और (यत् ) जो (इन्ट्रः ) कर्म्मयोगी और आप (क्षयथः ) दोनों अद्वतभावको प्राप्त हैं। (सोभगाय ) इस सोभाग्य के

( सपयः ) दाना अद्भुतभावका आप्तु ह । : सामगाय ) इस सामगय क लिये हम आपका धन्यवाद करते हैं। ,और आपसे पार्थना करते हैं कि

( सुबीर्घ्यस्य पतयः स्याम ) सर्वोपरि वृत्नके पति हों।

भावार्थ--इसमन्त्रमें उक्तपरमात्मासे वलकी प्रार्थना कीगयी है।

इति पञ्चनवातिनमं सूक्तं पञ्चमोवर्गश्च समाप्तः।

अथ चतुर्विशत्यचस्य पण्णवृतितमस्य सूक्तस्य---

१---२४ पर्तर्दनो देवोदामिर्ऋपिः॥ पवमानः सोमो देवता

॥ छन्दः--१, ३, ११, १२ १४, १९ २३, त्रिष्टुप्। २, १७ विसाट त्रिष्टुप्। ४-१०, १३, १५, १८, २१,

२४ निचृत्त्रिष्टुप् । १६ आचीं भुरिक्त्रिष्टुम् २०,

२२ पादिनचृत्त्रिष्टुप् ॥ धैवतः स्वरः ॥

प्र सेनानीः शूरो अग्रे स्थानां

गृव्यन्नेति हर्पते अस्य सेना ।

मद्रान्कुण्वन्निन्द्रह्वान्त्साविभ्य आ

सोमो वस्त्रां स्भसानि द्ते 🕫 🕬

प्र । सेनाऽनीः । झूरंः । अग्रे । स्थानां । गुब्यन् । एति ।

र्हपेते । <u>अस्य</u> । सेनां । <u>भ</u>द्रान् । कृण्वन् । <u>इंद्रऽह्</u>वान्। सर्खिऽ

भ्यः । आ । सोर्मः । वस्त्रां । रमसानिं । दत्ते ॥

पदार्थः—( सोमः ) सोमरूपः परमात्मा ( रभसानि ) अतिवेगेन ( वस्त्रा ) आच्छादकास्त्राणि ( आदत्ते ) गृहणाति ( सिक्षिस्यः ) अनुयायिभ्यः ( इन्द्रहवान् ) कर्मयोगिभ्यः ( भद्राणि, कृष्वन् ) कर्ल्याणान्युत्पादयन् आस्ते यथा ( शूरः) भटः ( सेनानीः ) सेनानायकः ( रथानामः ) संग्रामानाम् ( अग्रे ) समक्षं ( गव्यन् ) यजमानामौश्चर्यमिष्क्वन् ( एति ) प्राप्ताति एवं हि परमात्मा न्यायिनामैश्चर्यमिष्क्वन् तान्संरक्षति ! ( अस्य, सेना ) अस्य श्रस्य सेना ( हर्षते ) यथा हृष्टा भवति

एवं हि परमात्मान् अधिनामपि सेना हर्ष लभते ॥

पद्धि— (सोमः ) सोमरूपपरमात्मा (सिविभ्यः) अपने अनुयाथी (इन्द्रह्वान्) जो कर्म्योगी हैं उनके लिये (भद्राणि कृष्वन् ) भलाई करताहुआ (बस्नारभसानि) अत्यन्त वेगवाले अस्त्रोंको (आदत्ते) प्रदृण करता है। जसाकि (शूरः) शूर्वीर (सेनानीः ) जो सेनाओंका नेता है। वह (स्थानाम्) संज्ञाओंक (अग्रं) समक्ष (गृष्यन्) यज्ञमानों के ऐश्वर्यकी इच्छा करता हुआं (एति) प्राप्त होता है। इसप्रकार परमात्मा न्यायकारियोंके ऐश्वर्यको चाहता हुआ अपने रूपसे न्यायकारियोंकी रक्षा करता है। (अस्य) उस शूर्वीरकी (सेना) फोज (हर्षते) जैसे प्रसन्न होती है। इसी प्रकार परमात्माके अनुयायियोंकी सेना भी हर्षको प्राप्त होती है।

भावार्थ---इस मन्त्रमें राजधर्मका वर्णन है कि परमात्मपरायण-पुरुष राजधर्म द्वारा अनन्तमकारके ऐश्वर्योको प्राप्त होते हैं।

> समस्य ह<u>िं इ</u>रयो मृजन्त्य-श्व<u>ह</u>येरिनिशितं नमोभिः । आ तिष्ठति स्थमिन्द्रस्य सर्ला

विद्धाँ एना सुमृतिं यात्यच्छं ॥ २ ॥

सं । अस्य । हरिं । हरेयः । मृजांते । अश्वऽहयैः । अनिऽशितं । नर्गःऽभिः । आ । तिष्ठाते । स्थं । इदेस्य । सर्खा । विद्वान् । एन् । सुऽमृतिं । याति । अच्छ ॥

पदार्थः—(अस्य, हरिम्) अस्य परमात्मनो हरणशीलशक्तीः (हरयः) ज्ञानिकरणाः (मृजन्ति) प्रदीपयन्ति तथा (अश्व-(हयैः) विद्युदादिशक्तयइव (अनिशितम्) असंस्कृतमपि (नमोभिः) सत्कार्द्धोग संस्कृतं कुर्वन् (आतिष्ठति) आगत्य विराजते (रथम्) उक्तगितशीलयरमात्मानम् (इन्द्रस्य)

कर्मयोगिनः ( सखा ) मित्रम् ( विद्वान् ) मेधावी जनः ( एन ) उक्तमार्गेण ( सुमितम् ) सुमार्गम् ( अच्छ, याति ) सम्यक् प्राप्नोति

पदार्थ- अस्य हरिम् ) उस परमात्माकी हरणशीलशक्तिको

( हरयः ) क्वानकी किरणें ( मृजिन्त ) प्रदीप्त करती हैं । और ( अव्वहयें ) विद्युदादि शाक्तियोंके समान ( अनिशितम् ) असंस्कृतको भी ( नमोभिः ) सत्कारद्वारा संस्कृत करताहुआ ( आतिष्ठाति ) आकर विराजमान होता है । ( रथम् ) उक्तर्गतिस्वरूपपरमात्माको ( इन्द्रस्य ) कर्मयोगीका ( सखा ) मित्र ( विद्वात् ) मेथावीपुरुष ( एना ) उक्त रास्तेसे ( सुमतिम ) सुन्दरं-मार्गको ( अच्छ याति ) भळीभांति पाप्त होता है ।

भावार्थ-- जो लोग नम्रभावसे परमात्माकी उपासना करते हैं वे असंस्कृत होकर भी छद्ध होजाते हैं, अर्थात्-- उनकी छिद्धिका कारण एकमात्र परमात्मोपासनरूपी संस्कार ही संस्कार है कोईअन्य संस्कार नहीं।

> स नो देव देवताते पवस्व महे सोम प्सरंस इन्द्र्यानेः।

## कृण्वन्नपो वर्षयन्द्यामुतेमासुरोरा नो वरिवस्या पुनानः ॥ ३ ॥

सः । नः ।देव ।देवऽत्राति । प्रवस्त । महे । सोम् । प्सरंसे । इंद्रऽपानः । कृष्वन । अपः । वर्षयेन् । द्यां । उतः । इमां । उरो । आ । नः । वश्विम्य । पुनानः ॥

पदार्थः—(देव, मोम) हे दिव्यगुणयुक्तपरमात्मन् ! (देवताते) विद्वन्निः विस्तृतं (महे) महित (प्सरसे) सुन्दरं यज्ञे भवान् (पवस्व) पवित्रयतु (इन्द्रपानः) भवान् कर्मयोग्तानां तृप्तिरूपोऽस्ति (अपः, कृण्वन्) शुभकर्माणि कुर्वन् (उत) अथवा (इमां चाम्) इंमं चुलोकमुत्पादयन् (उरः) अस्य कर्मयोगस्य विस्तृतमार्गेण (आ) आगच्छन् (नः) अस्मान् (विश्वस्य) धनाचैश्वर्यद्वारेण (पुनानः) पावयन् एत्य अस्मदृहृदये विराजताम्।

ं पद्धि—(देव सोम) हे दिव्यगुणयुक्तपरमात्मन ! (देवताते) विद्वानोंसे विस्तृत कियेहुए ( महे ) वड़े (प्सरसे ) मुन्दरयद्भमें आप (पवस्व ) पवित्र करें (इन्ट्रपानः) आप कम्भयोगियोंके तृप्तिरूप हैं । और (अपः कृष्वन ) शुभक्तमौंको करते हुए (उत ) अथवा (उमां द्याम ) इस खुलोकको उत्पन्न करते हुए आप (उगः ) इस कम्भयोगके विस्तृतमार्गसे (आ) आतेहुए (नः ) इमको (विश्वस्य ) धनादि ऐव्वर्य्यके द्वारा (पुनानः ) पवित्र करतेहुए आप आकर हमारे हृदयमें विराजनान हों ।

भावार्थ---इस मन्त्रमें कर्मयोगका वर्णन है कि कर्मयोगी अपने योगजकर्म द्वारा परमात्माका साक्षात्कार करता है।

> अर्जीत्येऽहंतये पर्वस्व स्वस्तये सर्वतांतये बृह्ते । तदुशन्ति विश्वं इमे सर्खायस्तद्दं वंश्मि पवभान सोम ॥ ४ ॥

अजीतये । अहंतये । पुबस्य । स्वस्तये । सुर्व-ऽतांतये । बृहते । तत् । पुशांति । विश्वे । हुमे । सरवायः ।तत् । अहं । वश्मि । पुवमान । सोम ॥

पदार्थः—( सोम ) हे सर्वोत्पादक ! ( पवमान ) सर्व-पावक ! ( अजीतये) अहं न केनापि पराजितः स्याम् (अहतये) अहतो भवेयम् ( पवस्व ) एतदर्थ मां पवित्रय ( स्वस्तये ) मङ्गलाय ( बृहते, सर्वतातये ) बृहद्यज्ञाय च ( तदुशन्ति ) एतद्विषयिकां कामनां ( इमे, विश्वे ) इमे सर्वे ( सखायः ) मित्राणि कुर्वन्ति ( तत् ) तस्मात् ( अहं, विश्वे ) अहमेतत्का-मये अतः हे परमात्मन् ! भवान् मह्ममुक्तैश्वर्ये ददातु यतो भवा-नस्य बृह्माण्डस्योत्पादकः ।

पदार्थ-- सोम ) हे सर्वेत्पादक ! ( पत्रमान ) हे सबको पवित्र करनेवाले परमात्मन ! (अजीतये) हम किसीसे जीतेन जायें। (अहतये) किसीसे मारे न जायें ( पत्रस्त ) इस वातके लिये आप हमको पवित्र धनायें और (स्वस्तयं) मङ्गलके लिये ( हहते सर्वतातये ) सर्वेषपिर बृहत् यज्ञके लिये ( तदुर्शान्त ) इसी पदकी कामना ( इमे विश्वे ) ये सव ( सरवायः ) मित्रगण करते हैं । एतत ) इसल्चियं ( अहम् ) मैं ( विश्वे ) यही कामना करता हूँ । इसलिये हे पण्मात्मन ! आप हलको उक्त प्रकारका ऐश्वर्स्य दें । वयेंकि आप इस ब्रह्माण्डके उत्पक्तिर्का हैं ।

भिश्वार्थ——जो लोग परमात्माकी आज्ञाओंका पालन करते हैं वे किसीसे दवाये व ६.न नहीं किये जा सकते ।

> सोमंः पवते जिन्ता मंतीनां जीनिता दिवो जीनिता पृथिन्याः। जिन्ताग्नेर्जीनता मूर्यस्य जिन् तेन्द्रस्य जिनतोतः विष्णोः॥ ५ ॥ ६ ॥

सोमः । पुवते । जनिता । मृतीनां । जनिता । दिवः । जनिता । पृथिव्याः । जनिता । अग्नेः । जनिता । सूर्यस्य । जनिता । इदेस्य । जनिता । उत । विष्णोः ॥

पदार्थः—( सांमः ) सर्वोत्वादकः परमात्मा ( पवते ) सर्वान्पुनाति ( जिनता, मतीनाम् ) ज्ञानानामृत्पादकः ( दिवो जिनता ) द्युलोकस्योत्वादकः (पृथिन्या जिनता ) पृथिन्या उत्पा-दकः ( सूर्यस्य, जिनता ) सूर्यस्योत्पादकः ( अग्नेः, जिनता ) अग्नेहत्पादकः ( उत ) अथच ( विष्णोः जिनता ) ज्ञानयोग्यु-त्पादकः ( इन्द्रस्य, जिनता ) कर्मयोग्युत्पादकः । पृत् थि—(सोमः) उक्तसर्वोत्पादक परमात्मा (पवते) सवको पित्र करता है (जिनता मतीनामः) और ज्ञानोंको उत्पन्न करनेवाला है (दिवो जिनता विद्यालको उत्पन्न करनेवाला है। (प्रथिव्या जिनता) प्रथिवीलोकको उत्पन्न करनेवाला है (अपनेर्जीनेता) अग्निको उत्पन्न करनेवाला है। और (सूर्यस्य जिनता) सूर्य्यको उत्पन्न करनेवाला है। (उत्त) और (विष्णोः जिनता) ज्ञानयोगीको उत्पन्न करनेवाला है। (इन्द्रस्य जिनता) कर्म्ययोगीको उत्पन्न करनेवाला है।

भावार्थ---इस मन्त्रमें परमात्माके सर्वकर्तृत्वका वर्णन किया है।

बृद्धा देवानां पद्वी कंवीनाः मृषिर्विप्राणां महिषो मृगाणांम् । श्येनो गृधाणां स्वधितिर्वनानां सोमः पावित्रमत्याति रेभन् ॥ ६ ॥

बृह्मा । देवानां । पुद्ऽवी । कृवीनां । ऋषिः । विप्राणां । मृह्यिः । मृगाणां । इयेनः । गृष्ठांणां । स्वऽिधातिः । वनानां । सोमः । पवित्रं । अति । एति । रेभेन् ॥

पदार्थः—( सोमः ) सर्वोत्पादकः परमात्मा (पवित्रम् ) विज्ञणमि (रेमन् ) शब्दायमानः (अत्यति) अतिकामित, यथा ( गृधाणाम् ) शस्त्राणां मध्ये (स्वधितिः ) वज्जनामशस्त्रं सर्वाण्य तिकामित (मृगाणां, दयेनः ) यथाच शीघ्रगातिकपक्षिणा मध्ये दयेनः (विप्राणाम्, कवीनाम्, ऋषिः) विप्राणां कवीना मध्ये ऋषि ( देवानां, ब्रह्मा ) विदुषां मध्ये चृतुर्णामपि वेदानामध्येता सर्वान-तिकामाति एवं हि (पद्या) सर्वोच्चपदरूपः सोमः सर्वेषवस्तुषु मुख्यः !!

पदार्थ—(सोमः सर्वोत्पादकपरमात्मा पवित्रम ) बज्जवालेको भी (रभन्) शब्द करना हुअर अतिक्रमण कर जाता है। जिसप्रकार (ग्रश्नाणाम) "ग्रध्यित शश्वच्छेचुमिभकांक्षांत उति ग्रश्नः शक्षम' । शक्षोंके मध्यमें (स्विधितः) वर्ष सबको अतिक्रमणकर जाता है और (ग्रुगाणां व्येनः) शीघ्रगतिवाले पक्षियोमें आज और (विप्राणाम, कवीनां, ऋषिः । विप्र और कविओंके मध्यमें ऋषि सबको अतिक्रमण कर जाता है। (देवानाम्) और विद्वानों के मध्यमें (ब्रह्मा ) ४ वेदोंका वक्ता सबको अतिक्रमण कर जाता है। इसीप्रकार (पदवी) सर्वोपरि उच्चपदरूपपरमात्मा सब वस्तुओं में मुख्य है।

भावार्थः--इस मंत्रमें कवि, विष, ब्रह्मादि मुख्य २ शक्तियोंवाले पुरुषोंका दृष्टान्त देकर परमात्माकी मुख्यता वर्णन की है।

> प्रावींविपद्धात्र ऊर्मि न सिन्धुर्गिरः सोमः पर्वमानो मनीषाः । अन्तः पर्श्यन्वजनेमावंराण्या

> तिष्ठति वृषमो गोषु जानन ॥७॥

प्र । अर्वाविष्त् । वाचः । ऊर्मि । न । सिंधुः । गिरः । सोमः । पर्वमानः । मृतीषाः । अंतरिति । पश्यन् । बृजनां । हुमा । अर्वराणि । आ । तिष्ठति । बृष्भः । गोषु । जानन् ॥ पदार्थः —स परमात्मा ( वाच ऊर्मिम् ) वाण्या तरङ्गान् (सिन्धुनं ) यथा सिन्धुः स्ववीचीः तथा ( अवीविपत् ) कम्पयति ( सोमः ) म एव ( पवमानः ) सर्वपावकः ( मनीषाः ) मनसोऽपिप्रेरकः ( अन्तः, पश्यन् ) सर्वान्तर्यामी भवन् ( वृजना ) अस्मिन्संसाररूपयज्ञ (इमा, अवराणि, आतिष्ठति) इमानि प्रकृति कार्याणि आश्रयते यथा ( वृपभः ) सर्वचलप्रदः जीवात्मा ( जानन् ) चेतनरूपण आधिष्ठातृत्वं सम्याद्य ( गोषु ) इन्द्रिन्येषु विराजते ।

(सिन्धुर्न) जसं कि सिन्धु (प्रावीविषत्) कँपाता है, इसीप्रकारसे कँपाता है। सोमः) वह सोमरूपपरमात्मा (प्रवमानः) सवको पवित्र करता है। (मनीपाः) मनका भी प्रेरक है। (अन्तः प्रथम्) सवका अन्तर्यामी होकर (ट्रजना) इस संसाररूपी यज्ञमें (इमा अवराणि आतिष्ठति) इन प्रकृतिकं कार्य्याको आश्रयण करता है। जिस प्रकार (ट्रपभः) मव बलको देने वाला जीवात्मा (जानत्) चेतनरूपसे अधिष्ठाता वनकर (गोषु) इन्द्रियों में विराजमान होता है।

पटार्श--वह परमात्मा (वाच ऊर्मिम्) वाणीकी लहरों को

भावार्थ-परमात्मा सवका अन्तर्यामी है वह सर्वान्तर्यामी होकर सर्वपेरक है " यः पृथिव्यां निष्ठत पृथिव्यामन्तरों यं पृथिवी न वेद यस्य पृथिवीशरीरम् यः पृथिवीमन्तरों यमयत्येष त आत्मान्तर्याम्यमृतः " इत्यादि वाक्य उक्त वेदक आधारपर निर्माण कियेगये हैं।

> स मंत्सरः पृत्सु वृन्वन्नयातः सहस्रेता अभि वाजंमर्ष ।

इन्द्रयिन्द्रो पर्वमानो मनीष्यंः शोरूमिनीस्य मा इंपण्यन् ॥ ८॥

सः । मृत्सरः । पृतऽसु । वन्वतः । अवांतः । मृहस्रंऽरेताः । अभि । वाजं । अर्षे ! इंद्रोय । इंद्रो इति । पर्वमानः । मृनीषी । असो । अर्मिम । ईस्य । गाः । इपण्यन ॥

पदार्थः—(सः) स परमात्मा ( मत्सरः ) आनन्दस्वरूपः ( पृत्मु ) यज्ञेषु ( अन्वन् ) सर्वविद्नानि अपसारयन् ( अवातः ) स्थिरीभय विराजते ( सहसूरेताः ) अनेकधा बलयुक्तोऽस्ति ( वाजम् ) सर्वबलेभ्यः ( आमि ) आश्रयं दत्वा ( अर्ष ) व्याप्नोति ( इन्दो ) हे प्रकाशस्वरूप । ( पवमानः ) भवान् सर्वपावकः ! ( मनीपी ) मनःप्रेरकदच ( गाः, अंशोः, इषण्यन् ) इन्द्रियप्रसारं प्रेरयन् ( ऊर्मि, ईरय ) आनन्दतरङ्गान् माममि-प्रेरयन् ॥

पद्धि—(सः) वह परमात्मा (मत्सरः) आनन्दस्वरूप है। (पृत्सु) यज्ञोंमें (वन्वन्) सब विद्नोंको नाश करताहुआ (अवातः) निश्चल होकर विराजमान है। (सहसरेताः) अनन्त प्रकार के वलोंसेयुक्त है। (वाजम्) सब वलोंको (अभि) आश्रय देकर (अर्प) व्याप्त हो रहा है (इन्दो) हे प्रकाशस्वरूपपरमात्मन् (पवमानः) आप सबको पवित्र करनेवाले हैं। मनीपी) मनके प्रेरक हैं। अशोः इपण्यन्) इन्ट्रियोंकी प्रेरणा करते हुए (उमिंमीरय) आनन्दकी लहरोंको हमारे ओर प्रेरित करें।

भावार्थ-- जो पुरुष अनन्यभिक्तसे अर्थात-एकमात्र ईश्वर-

परायण होकर ईश्वरकी उपासना करते हैं, परमात्मा उन्हें अवश्यमेव आनन्द-का पदान करता है।

परि' प्रियः कुलशे देववात इन्द्राय सोमो रण्यो मदीय । सहस्रिधारः शतवाज इन्दुर्वाजी न सप्तिः समेना जिगाति ॥ ९ ॥

परि'। प्रियः । कुलशें । देवऽवातः । इंद्राय । सोर्मः । रण्यः । मद्राय । सहसूं ऽवारः । शतऽवाजः । इंदुः । वार्जा । न । सप्तिः । समना । जिगाति ॥

पदार्थः—( प्रियः ) सर्वप्रियः परमात्मा ( देववातः ) विदुषां सुगमः ( सोमः ) सर्वेतिपादकः (रण्यः ) रम्यः ( इन्द्राय, मदाय ) कर्मयोग्याह्णादाय ( सहस्रधारः ) अनन्तशाक्तिसम्पन्नः ( शतवाजः ) बहुविधवलसम्पन्नः ( इन्दुः ) परमैश्चर्यसम्पन्नः सः ( सिर्मनं ) विद्युच्छक्तिरिव (वाजी ) बल्ह्पः (समना,परिजिगाति ) आध्यात्मिकयज्ञेषु ( कलशे ) विद्वजनान्तःकरणे विराजते ॥

पदार्थ-( प्रियः ) सर्विषयपरमात्मा ( देववातः ) जो विद्वानोंसे सुगम है वह ( सोमः ) सर्वेतिपादक ( रण्यः ) रमणीक ( इद्राय मदाय ) कमेयोगीक आहलादके लिये ( सहस्रधारः ) जो अनन्तप्रकारकी शक्तिसे सम्पन्न और ( शतवाजः ) अनन्तप्रकारके बलसे सम्पन्न है वह ( इन्दुः ) परमैश्वर्यशाली (सिप्तर्न ) विद्युवकी शक्तिके समान (वाजी ) बलरूप-परमातमा (समना पिन्तिगाति) आध्यात्मिदायझोंमें (कलशे ) "कलाः शेरते अस्मिन् इति कलशम्" कि.-१-१२ अन्तःकरणम्। जिसमें परमात्मा अपनी कलावोंके द्वारा विराजमान हो उसका नाम यहा कलश है।विद्वानोंके अन्तःकरणमें पाकर उपस्थित होता है।

भावार्थ--जो लेल बर्झावद्याद्वारा परमात्माके वत्वका चिन्तन करते हैं, परमात्मा अवश्यंभय उनके ज्ञालका विषय होता है।

> स पुट्यों वंसृविज्ञायंमानो मृजानो अप्सु दुंदुहानो अद्रौ । अभिद्यस्तिषा भुवनस्य राजां विदद्वातुं ब्रह्मणे पूयमांनः ॥ १० ॥ ७ ॥

सः। पूर्व्यः। वसुऽवित्। जायंगानः। मृजानः। अप्ऽस्। दुदुहानः। अदौ । अभिशस्तिऽपाः । भुवंनस्य । राजां । विदत्। गातुं। ब्रह्मणे । पूर्यमानः ॥

पदार्थः—( सः ) स एव (पूर्व्यः) अनादिसिन्हः परमात्मा ( वसुवित ) सर्वथनानां नेता ( जायमानः ) यः सर्वत्र व्याप्नोति ( मृजानः ) शुद्धः ( अप्सु ) कर्मसु (दुदुहानः) पूरितोभवित ( अद्रौ ) सर्वसंकटेषु ( अभिशास्तिपाः ) शत्रुतोरक्षकः ( भुवनस्य, राजा ) सर्वलोकानां शासकः ( ब्रह्मणे, पूयमानः ) कर्मसु पवित्रतां प्रदस्त ( गातुम् ) उपासकाय ( विदत् ) पवित्रता प्रदस्ति ॥

पृद्धि—(सः) वह (पूर्व्यः) अनादिसिद्धपरमात्मा (वसुवित्)
सवधनोंका नेता (जायमानः) जो मत्र जगहपर व्यापक है। (मूजानः)
ग्रुद्ध है (अप्मु) कम्मोंमें (दृदृहानः) पूर्ण कियाजाता है। और (अट्टौ)
सवप्रकारके संकटोंमें (अभिशस्तिपाः) शत्रुओंसे रक्षा करनेवाला है।
(भुवनस्य राजा) सवभुवनोंका राजा है। (ब्रह्मणे पृयमानः) कम्मोंमें
पवित्रता प्रदान करता हुआ (गातुम्) उपासकोंक लिये (विदत्)
पवित्रता प्रदान करता है।

भावार्थ-- गुद्धभावसे उपासना करनेवाले लोगोंको परमात्मा सर्वप्रकारके ऐश्वर्य्य और पवित्रताओंका प्रदान करता है।

> त्वया हि नैः पितरः सोम् पूर्वे कर्माणि चुक्रुः पंवमान् घीराः । वन्वत्रवातः । परिधीरपीर्णवी रोभिरवैर्मिघवां भवा नः ॥ ११ ॥

त्वयां । हि । नः । पितरः । सोम् । पृर्वे । कमीणि चुकुः । पुत्रमान् । धीराः । वृत्वन् । अवातः । परिऽधीन् । अपं । ऊर्णु । वीरेभिः । अर्थे । मघऽवां । मव । नः ॥

पदार्थः—( साम ) हे परमात्मन् ! ( पूर्वे, पितरः ) पूर्वकालिकाः पितृपितामहादयः ( धीराः ) ये धीरास्ते ( त्वया ) त्वत्प्रेरणयैव(कर्माणि,चकुः)कर्माणिअकार्षुः(पवमान)हे सर्वपावक ! ( वन्वन् ) भवन्तं सेवमानः ( अवातः ) निश्चलः सन् ( पिरधीन् ) राक्षसान् ( अपोर्णु ) अपसारयाणि ( वीरेभिः ) वीर-

पुरुषैः ( अश्वैः ) शक्तिसम्पन्नेश्च अस्मान् ( मघवा, भव ) ऐश्वर्यसम्पन्नं कर्याः ।

पदार्थ—(सोम े ह परमात्मत ! (पूर्वे. (तरः) धूर्वेकालके पिता पितामह (शिंगः ) को धीर है (त्यभ ) तुम्हारी घरणासे कम्मीणि, चक्कः) कम्मींको करते थे ( प्यमात ) हे सबको पांवब करनेवाले परमात्मत ! ( वन्वत ) आपका भजन करतेहण् ( अवातः ) निश्चल हे।कर / परिधीत ) राक्षसोंको ( अपोर्ध ) ६ - करें ( वीर्गभः ) वीर्युक्षपोंस ( अब्वैः )

भावार्थ---परमात्माकी आज्ञा पालन करनेसे देशमें ज्ञानी तथा विज्ञानीपुरुपोक्ती उत्पत्ति होती है और देश एंश्वर्य्यसम्पन्न होता है इसप्रकार राक्षसभावनित्रत्त होकर सभ्यताके भावका प्रचार होता है।

और जो शक्तिसम्पन्न है उनसे (नः) हमको (मध्या, भव) ऐश्वर्यसम्पन्न करें।

यथापंवथा मनवे वयोघा अमित्रहा तंरिवोविद्धविष्मांच् । एवा पंवस्व द्रविणं दर्धान् इन्द्रे सं तिष्ठं जनयायुंधानि ॥ १२ ॥

यथां । अपेवथाः । मनेवे । वृष्यःऽधाः । अमित्रऽहा । वृरिवःऽवित् । हविष्मान् । एव । पृवस्व । द्रविणै । दर्धानः । इन्द्रे । सं । तिष्ठ । जनयं । आयुंधानि ॥

पदार्थः — हे परमात्मन् ! ( यथा, मतवे ) यथा विज्ञानिने ( अपवथाः ) धनादि दानाय भवान् तं पवित्रयति ( वयोधाः ) अन्नादिदाता ( अमित्रः ) दुष्टशासकः ( वरिवो वित ) ऐश्वर्यदाता ( हविष्मान् ) हन्ययुक्तोभक्तः भवत्प्रियोभवति तथेव ( एव ) निश्चयेन ( पवस्व ) मां पुनीहि ( इन्द्रे ) कर्मयोगिनि च ( द्रविणं, दधानः ) ऐश्वर्यं धारयन् ( संतिष्ठ ) आगत्य विराजनाम् ( ( जनय, आयुधानि ) कर्मयोगिभ्यः विविधान्यायुधानि निष्पादयन् ॥

पुरुषके लिये (अपवधाः) धनादिक देनेके लिये आप पवित्र करते हैं अन्नादिकों के देनेवाला (अपिनः) दुष्टोंका दण्ड देनेवाला (विरिवेवित ) और धनादि ऐक्वर्यको देनेवाला (इविष्मान ) हिन्नवाला भक्तपुरुष आप-को पिय होता है। इसप्रकार हे परमात्मन ! (एव) निश्चय करके (पवस्व) आप इमको पवित्र करें। और (इन्द्र) कर्म्मयोगीमें (द्विणं, द्यानः) ऐश्वर्यको धारण करते हुए आप (सन्तिष्ठ) आकर विराजमान हों। तथा (जनय, आयुधानि) कर्म्मयोगीके लिये अनन्तमकारके आयुधोंको उत्पन्न करें।

पदार्थ-हे परमात्मन ! ( यथा ) जिसप्रकार ( मनवे ) विज्ञानी-

भावार्थ- परमात्मपरायणपुरुष परमात्मामें चित्तद्यत्तिनिराधद्वारा अनन्त प्रकारके ऐश्वर्य और आयुधोंको उत्पन्न करके देशको अभ्युदय-बाली बनाने हैं।

> पर्वस्व सोम् मर्धमाँ ऋतावापो वसानो अधि सानो अव्ये । अव् द्रोणानि घृतवन्ति सीद मदिन्तमो मत्सर ईन्द्रपानः ॥ ९३ ॥

पर्वस्व । सोम् । मर्धुऽमान् । ऋतऽवां । अपः। वसानः ।

अधि । सानौ । अब्धे । अर्व । द्वेषणानि । घृतऽवैति । सीत् । मदिनऽर्तमः । मत्सरः । इन्द्रऽपानेः ॥

पद्रिधः—( मोम ) हे परमात्सन् ! भवान् ( मधुमान् ) आनन्दमयेऽस्ति ( ऋतावापः ) कर्मम्ययञ्चात्राभाषिष्ठाता च ( अग्ये ) रक्षणीये ( अधिसानौ ) सर्वोपर्युच्चपदे ( वसानः ) विराजते च ( परम्व ) नामपिरअतु ( द्रोणानि ) अन्तःकरण-रूपकल्डशाः ( गृतवान्ते ) येहि सस्नेहारतेषु ( अवसीद ) विराजताम् ( मत्सरः ) भवान् सकलजनतृप्तिकारकः(मदिन्तमः) आह्यदकतमश्च ( इन्द्रपानः ) कर्मयोगितृप्तिकारणं च ॥

पद्धि—(साम) हे परमात्मन ! आप ( मध्मान ) आनन्दमय हैं ( ऋतावापः ) कर्मरूपियत्तके, अधिष्ठाता हैं। ( अव्ये ) रक्षायुक्त ( अधि-सानों ) सर्वोपिर उच्च पदमें ( वसानः ) विराजमान हैं। ( पतस्व ) आप हमारी रक्षा करें। और ( ट्रोणानि ) अन्तःकरणरूपी कलश ( घृतवन्ति ) जास्नेहवाले हैं। ( अवभीद ) उनमें आकर स्थिर हों। आप ( मन्मरः ) सवके तृप्तिकारक हैं। और ( मदिन्तमः ) अन्यन्त ह्लादक हैं। और आप ( इन्द्रपानः ) कर्म्मयोगीकी तृप्ति के कारण हैं।

भावार्थ-जिन पुरुषोंके अन्तःकरण प्रेमस्प वारिसे नम्रभावको ग्रहण किये हुए हैं उनमें परमात्माके भाव आविर्भावको प्राप्त होते हैं।

> वृष्टिं दिवः शतधारः पवस्य सहस्रसा वाजयुदेववीतौ । सं सिन्धुभिः कलशे वावशानः

समुक्षियांभिः प्रतिस्त्र आर्युः ॥ १४ ॥

बृष्टिं । दिवः । शतऽयारः । पवस्य । सहस्वऽसाः । वाजऽयः । देवऽवीतौ । सं । सिंधुंऽभिः । कुलशे । वावशानः । सं । उस्तिपाभिः । प्रऽतिरन् । नः । आयुंः ॥

पद्धिः—( श्रतधारः ) भवाननन्तर्शाक्तयुक्तः ( दिवः, वृष्टिम् ) चुलोकादवृष्ट्या ( सं, पवस्व ) सम्यक् तर्पयतु ( देववीतौ ) यज्ञेषु ( वाजयुः ) विविधवलानां धारकोऽस्ति ( सिन्धुभिः ) प्रेमभावैः ( कलशे ) ममान्तःकरणे (वावसानः ) वासं कुर्वन् ( उस्त्रियाभिः ) ज्ञानरूपशक्तिभिः ( न ) मम ( आयुः ) वयः ( प्रातिरन् ) द्राधयतु ॥

पद्धि—( शतथारः ) आप अनन्तर्शाक्तयुक्त हैं । और (दिवः) दुळोकसे ( द्रष्टिम् ) दृष्टि ( संप्रयम्य ) सं पवित्र करें । ( देववीता ) यज्ञों में ( वाजयुः ) अनेक प्रकर्षके वलोंको प्राप्त हैं । और ( सिन्धुभिः ) प्रेमके भावोंसे ( कलशे ) हमारे अन्तःकरणमें ( वावसानः ) वास करते हुए ( उम्रियाभिः ) ज्ञानरूपशक्तियोंसे ( नः ) हमारी ( आयुः ) उमरको ( प्रतिरन् ) वहायें ।

भावार्थ——जो पुरुष परमात्माके ज्ञानविज्ञानादिभावोंको धारण करके अपनेको योग्य बनाते हैं परमात्मा उनके ऐश्वर्य्यको अवञ्यमेव बढाता है।

> एष स्य सोमों मृतिभिः पुनाः नोऽत्यो न वाजी तस्ती दसतीः ।

## पयो न दुग्यमितिरिष्णमुर्विव

गातुः सुयमो न बोल्डां ॥ १५ ॥ ८ ॥

षुषः । स्यः । सोर्मः । मातिऽभिः । पुनानः । अत्यः । न । याजी । तरंति । इत् । अर्रातीः । पर्यः । न । दुग्यं । अदितेः । इषिरं । उरुऽईपः । मातुः । सुऽयमः । न । बोक्कां ॥

पदार्थः --- ( एपः, स्यः, सोमः ) असौ प्रासिद्धः परमात्मा ( मिताभिः ) ज्ञानिवज्ञान द्वारेण (पुनानः) पावयन् ( अत्योन ) विद्युदिव ( वाजी ) बलवान् ( अरातीः ) शत्रून् (इत, तरित ) अवश्यमभिभवित सच ( अदितेः ) गोः ( दुग्धम्, पयः, न ) दोहिनिष्पन्नदुग्धमिव ( इपिरम् ) सर्विप्रयोऽस्ति ( उरु, गातुः, इव ) विस्तीर्णमार्गइव सर्वाश्रयणीयोऽस्ति । ( वोल्हा, न ) तथाच सम्यङ्नियन्तेवास्ति ॥

पदार्थ—(एपः स्यः सोमः) यह उक्तपग्मात्मा (मातिभिः) ज्ञानविज्ञानोंद्वारा (पुनानः) पवित्र करता हुआ । अत्योन)। विद्यतके समान (वाजी) वलरूप परमात्मा (अरातीः शत्रुओंको (इत्) अवस्य (तरित) उल्लङ्घन करता है वह परमात्मा (अदितः) गोंके (दुग्यम्) दृहंदुए (पयः) दुग्ध के (न) समान (इपिग्म्) सर्विभिय हैं (उक्त) विस्तीर्ण गांतुरिव मार्गके समान सवका आश्रयणीय है। तथा (वोल्हा) सम्यक् नियन्ताके (न) समान है।

भावार्थ-परमात्माके सदश उस मंसाररमें कोई नियन्ता नहीं उसी के नियमवें सबलोकलोकान्तर श्रमण करते हैं! म्बःयुवः नोतृभिः प्रयमां नोऽभ्येष् ग्रह्मं चारु नामं । अभि वाजं सप्तिस्व श्रव-स्याभि वायुम्भि गा देव सोम ॥ १६ ॥

सुऽअः युवः । मोतृऽभिः । पृयमानः । अभि । अर्ष । सुद्धं । चार्ठ । नार्म । अभि । वार्जं । सप्तिः ऽइव । श्रवस्या । अभि । वायुं । अभि । गाः । देव । सोम ।

पदार्थः — हे परमात्मन् ! ( गुद्धम् ) सर्वोपरिरहस्यं (चारु) रम्या (नाम)या संज्ञा भवतः (अभ्यषे) तज्ज्ञानं कारयतु । भवान् ( सोतृभिः, पूयमानः ) उपासकैः स्तृयमानः ( स्वायुधः ) स्वाभाविकर्शाक्तसम्पन्नश्राऽस्ति । ( सप्तिरिव ) विद्युदिव ( श्रवस्या आभे ) ऐश्वर्याभिमुखं करोतु ( वायुमाभे ) प्राणविद्यावेत्तारं च मां करोतु ( देव ) हे दिव्यशाक्तिसम्पन्न ! (गाः) इन्द्रियाणाम् ( अभिगमय ) नियमनज्ञातारं च करोतु ।

पद्र्र्य — हे परमात्मन ! ( गृह्यम ) सर्वोपरिरहस्य ( चारु ) श्रेष्ठ ( नाम ) जो तुम्हारी संज्ञा हे । ( अभ्यर्ष ) उसका ज्ञान करायें आप ( सांत्राभः, पृयमानः ) उपासकलोगों से स्त्यमान हैं । ( स्वायुधः ) स्वाभाविकशक्तिसे युक्त हैं । और ( सप्तिरिव ) विद्युत्के समान ( श्रवस्थामि ) ऐश्वर्यके सम्मुख प्राप्त कराइये और ( वायुमिभ ) हमको प्राणोंकी विद्याका वेत्ता बनाइये । ( देव ) हे सर्वशक्तिसम्पन्न-परमेश्वर ! हमको ( गाः ) इन्द्रियोंके ( अभिगमय ) नियमनका ज्ञाता बनाइये ।

भावार्थ--जो लोग परमात्मा पर विश्वास रखते हैं वे अवज्यमेव संयमी वनकर इन्द्रियोंके स्वामी वनते हैं।

शिशुं जजानं हर्यतं मृजीनत शुम्मनित् विद्वं मुरुतां गुणनं । कृविगांभिः काव्येना कृविः सन्त्सामः पवित्रमत्येति रेमेन् ॥ १७ ॥

शिशुं । ज्ञानं । हर्यतः । मृजांति । शृभंति । वर्ष्वि । मुरुतंः। गुणेनं । कृषिः । गीःऽभिः।कार्व्यन । कृषिः । सन् । सोमंः । पषित्रं । अति । एति । रेभंन् ॥

पदार्थः — ( जज्ञानम् ) शश्वत्प्रकाशमानं (शिशुम् ) परमात्मानम् (हर्यतः ) याहि नितान्तकमनीयस्तम् (मृजन्ति ) उपासका बुद्धिविषयं कुर्वन्ति ( शुंभन्ति ) स्तुतिभिर्गुणांश्च वर्णयन्ति । (महतः ) विद्वांसः ( वाह्वम् ) तं परमात्मानं (गणेन ) गुणसमूहेन वर्णयन्ति (कविः ) कवयश्च (गीर्भिः ) वाग्भिः (काव्येन ) कवितयाच तं स्तुवन्ति (सोमः )परमात्मा (पवित्रम् )पवित्रगुणः (रेभन्, सन् ) शब्दं कुर्वन्सन् कारणा-वस्थायामतिसूक्ष्मप्रकृतिम (अत्येति) अतिकामति ॥

पदार्थ——( शिद्यम् )" ब्यित सृक्ष्मं करोति मलयकाले जगदिति शिद्युः परमात्मा " उस परमात्माको ( जज्ञानम् ) जो सदा प्रगट है। ( हर्चतः ) जो अन्यन्त कमनीय है। उसको उपासकलोग ( मृजन्ति ) बुद्धिविषय करते हैं। और ( ग्रुंभिन्त ) उसकी स्तुतिद्वारा उसके गुणेंका वर्णत करते हैं। और ( मस्तः ) विद्वान्छोग ( बाह्विम् ) उस गतिशील परमात्माका ( गणेत ) गुणोंके गणों द्वारा वर्णत करते हैं। और ( किविः ) किवल्लोग ( गीर्भिः ) वाणीद्वारा और ( काव्येन ) किवल्ले उसकी स्तुति करते हैं। सोमः ) स्तेमस्वरूप ( पवित्रम ) पवित्र वह परमात्मा कारणावस्थामें अतिमुक्षम प्रकृतिको ( रंभन, सन ) गर्जना हुआ ( अत्येति ) अति-क्रमण करना है।

भावार्थ—परमात्माके अनन्त सामर्थ्यसे यह ब्रह्माण्ड सूक्ष्मसे स्थृत्वा वस्थाको प्राप्त होता है और उसीसे प्रत्यावस्थाको प्राप्त होजाता है ।

> ऋषिषना य ऋषिकृत्स्वर्षाः सहस्रणीयः पद्वीः कवीनाम् । तृतीयं घामं महिषः सिषां-

मुन्त्सोमा विराज्यमत्रं राजति दुए ॥ १८ ॥

.ऋषिऽवनाः । यः । ऋषिऽऋत् । स्वःऽमाः । महम्रंऽनीथः । षदऽपीः । कृवीनां । तृतीये । भामं । मृहिषः । मिमांसन् । सोर्मः । विऽगर्जं । अतुं । गुज्ञाति । स्तुष् ॥

पदार्थः—( सोमः ) सोमस्वरूपः परमात्मा (सिसासन्) पालनेच्छां कुर्वन् ( महिषः ) सर्वपृत्रयः ( तृतीयं, धाम ) देव-यानापितृयानास्यापृथक् तृतीयं मुक्तियाम्नि ( विराजम् ) विराजन्तं ज्ञानयोगिनम् ( अनु, राजित ) प्रकाशयित ( स्तुप् ) स्तृयमा-नश्चास्ति ( कवीना. पदवी: ) क्ञान्तदार्शीनां कवीनां मुख्यस्थानं चास्ति ( सहस्रनीथः ) सहस्रधा स्तवनीयः ( ऋषिमनाः ) सर्व-ज्ञानसाधनमनायुक्तः सः ( ऋषिकृत् ) ज्ञानप्रदः ( स्वर्षाः ) सूर्यादिकानामपि अकाशकः । स एव जिज्ञासुन्ति उपास्यः ।

पद्वि—(सोमः । सोमस्त्ररूपपरमात्मा (सिनासन ) पालनकी इच्छा करता हुआ (मिटिपः जो महान् है (उ परमात्मा ( तृतीयं, पाम ) देवयान और पितृयान इन दोनोंसे पृथक् तील्या जो मिक्कियाम है । इसर्वे ( विराजम् ) विराजमान हो जानयोगी है उसकी ( अनुगानि ) मकाश करनेवाला है। और (स्तुष ) स्त्रयमान है। (कवीनाम्, पदवीः) जो कान्तदर्शियोंकी पदवी अर्थात मुख्य रचान है। और ( सहस्रनीथः ) अनन्तप्रकारसे स्तवनीय है। (ऋपिमनाः ) सर्वज्ञानके साधनरूप मनवाला वंह परमात्मा ( यः ) जो ( ऋपिकृत् ) सब ज्ञानोंका प्रदाता ( स्वर्णाः ) स्टर्यादिकोंको प्रकाशक है। वह निज्ञासुके लिये उपासनीय है।

भावार्थ—परमात्मा सवलोकलोकान्तरोंका नियन्ता है तथा मुक्त धाममें विराजमान पुरुषोंका भी नियन्ता है ।

> चुमुष्च्छ्येनः शंकुनो विभृत्वां गोाविन्दुद्देष्स आयुंधानि विश्रंत । अपामूर्भि सर्चमानः समुदं तुरीयं धार्म महिषो विवक्ति ॥ १९ ॥

चुमुऽसत् । द्येनः । द्युकुनः । विऽभृत्वां । गोऽविन्दुः । द्रुसः । आर्थधानि । विभूत् । अपां । ऊर्मि । सर्चमानः । सुमुदं । तुरीयं । धामं । मृहिषः । विवक्ति ॥ पदार्थः — (अपामूर्भिम्) प्रकृतेः सूक्ष्मतमशक्तिभिः (सचमानः) सङ्गतः ( समुद्रम् ) उत्पत्तिस्थितिप्रलयाश्रयः ( तुरीयं, धाम ) स चतुर्थधाम परमपदं परमारमाऽस्ति ( महिषः ) महान् पुरुषः उक्ततुरियपरमात्मानं ( विवाक्ति ) वर्णयतिसएव ( चमृसत् ) प्रत्येकबले सीदिति ( दयेनः ) सर्वाधिकप्रशंसनीयः ( शकुनः ) सर्वशाक्तिमान् ( गोविन्दुः ) उपास्यतर्पकः (द्रप्सः) दुतगतिः ( आयुधानि, बिभृत् ) अनन्तशक्तिंदधत् संसारस्योत्पादकः ।

पदार्थ—(अपामूर्मिम) प्रकृतिकी सृक्ष्मसे सूक्ष्मशक्तियोंक साथ (सचमानः) जो सङ्गत है और (समुद्रम् ) "सम्थकं द्रवन्ति भृतानि यस्मात् स समुद्रः," जिससे सब भूतोंका उत्पत्ति स्थिति और पलय किता है । वह (तुरीयम् ) चोथा (थाम) परमपद परमात्मा है । उसको (मिंहपः) मह्यते इतिमहिषः महिप्इति महत्त्रामसु नि०३-१३-पठितम् । महापुरुष उक्त तुरीयपरमात्माका (विवक्ति ) वर्णन करता है । वह परमात्मा (चमूसत् ) जो प्रत्येक वलमें स्थित है (उथेनः) सर्वोपिर प्रशंसनीय है और (शकुनः) सर्वशक्तिमान् है । (गोविन्दुः,) यजभानोंको तृप्त करके जो (द्रन्सः) शीव्र गतिशक्ता है (आयुधानि, विश्वत् ) अनन्तशक्तियोंको धारण करता हुआ

भावार्थ—-परमात्मा इस विविध रचनाका नियन्ता है उसने अन्तरिक्षलेकको सम्पूर्णभूतोंके इतस्ततः श्रमणका स्थान बनाया है।

> मर्यो न शुभस्तृन्वै सज्जानोऽत्या न मृत्वां सनये धर्नानाम् ।

इस संप्रर्णसंसारका उत्पादक है।

वृषेव यूथा परि कोशमर्ष न्कनिकदचम्बाईस विवेश ॥ २०॥

मर्थः । त्र । शुभ्रः । तृत्वं । मृत्तानः । अत्यः । त्र । मृत्वां । सन्त्ये । धर्नानां । वृषां इव । यूथा । परिं । कोशं । अर्षन् । कनिकदत् । चम्वोः । आ । विवेश ॥

पदार्थः—( यृथा, वृषेव ) सपरमात्मा यथा सेनापतिः संघं प्राप्नोति तथा ( कोशम्, अष्म् ) ब्रह्माण्डरूपकोशं प्राप्नु-वन् ( कनिकदत् ) उच्चस्वरेण गर्जन् ( चम्वोः, पर्याविवेश ) अस्मिन्ब्रह्माण्डरूपिविस्तृतप्रकृतिखण्डे सम्यक् प्राविशति । ( न ) यथाच ( मर्यः ) मनुष्यः (शुभ्रस्तन्वं मृजानः ) शुभ्रश्ररिदंधत् ( अत्योन ) अत्यन्तगतिशीलपदार्था इव ( धनाना, सन्ये ) धनप्राप्तये ( सत्वा ) गमनशिलो मृत्वा कटिबद्धो भवति तथैव प्रकृतिरूपक्षर्यं धारयितुं परमात्मा सदैवोद्यतः ॥

पृद्धि—नह परमात्मा ( यूथा, ट्रपेव ) जिसमकार एक संघको उसका सेनापित प्राप्त होता है । इसीमकार (कोश्रम) इस ब्रह्माण्डरूपी कोशको ( अपन् ) प्राप्त होता है । इसीमकार (कोश्रम) इस ब्रह्माण्डरूपी कोशको ( अपन् ) प्राप्त होकर ( किनकदत् ) उचस्वरसे गर्जताहुआ ( पर्ध्या-विवेश्व ) भलीमाँति ( चम्बोः ) इस ब्रह्माण्डरूपी विस्तृत प्रकृतिखण्डमें प्रविष्ट होता है । और ( न ) जैसे कि ( भर्यः ) मनुष्य ( शुभ्रस्तन्वं, मृजानः, ) श्चाश्रवरिष्को धारण करता हुआ ( अत्योन ) अत्यन्त गतिशीलपदार्थों के समान ( सनये ) प्राप्तिके लिये ( स्टत्वा ) मितशील होनाहुआ ( धनानाम् ) धनोंकेलिये किटबद्ध होता है इसीमकार प्रकृतिरूपी ऐत्वर्यको धारण करनेके लिये परमात्मा सदैव उद्यत है ।

भावार्थ—जिसप्रकार मनुष्य इस स्थूलक्षरीरको चलाता है। अर्थात् जीवम्पसे इसका अधिष्ठाता है एवंपरमात्मा इसप्रकृति रूपकरीरका अधिष्ठाता है।

पर्यस्वेन्दो पर्यमानो महोभिः कनिकद्रपरि वार्यण्यर्ष । कीळंबस्वो<sup>ड</sup>रा विश्व पूर्यमान इन्दैते रसो मदिसे मंगत्तु ॥ २१ ॥

पर्वस्य । इंद्रोहाते । पर्वमानः । महंःऽभिः । कर्निकदत् । परिं । वारोणि । अर्षे । कीळंन् । चम्बोः । आ । विद्या । पूरमानः । इंद्रं । ते । रसंः । मदिरः । मुमुच्चु ॥

पदार्थः—( इन्दो ) हेप्रकाशस्त्रक्ष प्रमात्मन् ! (महोभिः, प्रवमानः ) श्रेष्ठजनैरुपास्यमानो भवान् (प्रवस्त्र) मां पात्रयतु (किनकद्त् ) वेद्रवाग्मिः शब्दायमानो भवान् (वाराणि, पर्यर्ष ) श्रेष्ठपुरुषान् लभताम् (चम्बोः, कीळन् ) ब्रह्माण्डे कीडां कुर्वन् (पूयमानः ) सर्वान् पात्रयन् (आविश् ) मदन्तः करणे निवसतु हे प्रमात्मन् ! (ते, रसः ) भवत आनन्दः (मदिरः ) यः सर्वाह्लादकः सः (इन्द्रं, ममत्तु ) कर्मयोगिनं तर्पयत् ।

पदार्थ——(इन्दो) द्देपक्षाशस्त्ररूप(महोभिः) महापुरुपोंसे (पव-मानः ) उपास्यमान आप ( पवस्व ) इमको पवित्र करें । और (किनकदत् ) वेदिकवाणियोंके द्वारा शब्दायमान होते हुए आप (वाराणि ) श्रेष्ठपुरुषोंके पति (पर्यपे ) शाप्त हों । और (चम्बोः,-क्रीलन् : इस अक्षाप्तमें कीचा तस्ते हुए । और (पृथमानः ) सबको पत्रित्र करने हुए ! आविश्व ) हमारं अन्तःकरणमं आकर प्रविष्ट हों । हे प्रमात्मत ! ( ते ) नुम्हागा ( स्तः आनन्द (मिटिरः ) को ह्यादित करनेवाला है । वट (उन्दर्ध ) अर्थने योगीको । समन् ) प्रसन्न करें।

भावार्थ--परभारतके पातन्दास्कृषिके रसको केवल कर्म्योगीही। पान कर सकता है आलयो निरुद्धभीलोग उक्त आगन्दके अधिकारी कदापि नहीं होसकते ।

> प्रास्य धारां बृहर्तारंसृत्रज्ञको गोभिः कुळशाँ आ विवेश । सामं कुण्वन्त्सांनुन्यों विष्कि त्कन्दंज्ञेत्याभि सख्युर्न जाभिम् ॥ २२ ॥

प्र । अस्य । घार्षः । बृहतीः । असृग्रन् । अक्तः । गोभिः। कलक्षांन् । आ । विवेश । सामं।कृष्यन् । सामन्यः । विषःऽ

चित् । कंदंन । पृति । अभि । सस्युः । न । जामिं ॥

पद्रार्थ:—( अस्य ) अस्य परमात्मनः ( बृहतीः, धाराः ) आनन्दस्य महत्यो धाराः ( प्रास्ट्रग्रन् ) याः परमात्मप्रेरणया गिनताः ( अक्तः ) सर्वव्यापकः प्रमात्मा ( गोाभिः ) स्वज्ञान- ज्योतिर्भिः ( कलशान् ) उपासकान्तः करणानि ( आविवेश ) प्रविशति ( साम, कृष्यन् ) अखिलजगति शान्ति तन्वन्

( सामन्यः ) शान्तितत्परः ( विपश्चित् ) सर्वज्ञः सः ( सख्युः ) मित्रस्य ( जामिं, न ) हस्तं गृहीत्वेव ( ऋन्दन्, अभ्येति )

शुभशब्दान्कुर्वन् मां प्राप्नोतु ॥

पद्धि——( अस्य ) इस परमात्माके आनन्दकी (बृहतीः, धाराः )
वड़ी धारायें (प्रामृत्रत ) जो परमात्माकी ओरसे रची गई हैं । ( अक्तः )
सर्वव्यापकपरमात्मा ( गोाभेः ) अपने ज्ञानकी ज्योतिद्वारा ( कलज्ञात् )
उपासकोंके अन्तःकरणोंको ( आर्विवश ) प्रवेश करता है । और ( सामकृष्वत ) सम्पूर्णसंसार में शान्ति फैलाताहुआ ( सामन्यः ) शान्तिरसमें
तत्पर परमात्मा ( विपार्वचतः ) जो सर्वोपिर बुद्धिमान है । वह ( सरुयुः )
मित्रके ( न. जामिम ) हाथको पकड़नेके समान ( कन्दन, अभ्योति ) मंगलमयशब्द करताहुआ हमको प्राप्त हो ।

भावार्थ---परमात्मा अपने भक्तोंको सदैव मुरक्षित रखता है जिस प्रकार मित्र अपने मित्र पर सेदव रक्षाके लिये हाथ प्रसारित करता है एवं स्वमर्थ्यादानुयायीलोगों पर ईश्वर सदैव क्रुपाद्यष्टि करता है ॥

> अपन्नन्नेपि पवमान् रात्रूनिपृयां न जारो अभिगति इन्दुंः।

सीदन्वनेषु शकुनो न पत्वा सोमः

पुनानः कल्झेषु सत्तां ॥ २३ ॥

अप्ऽन्नरः । पृषि । प्यमान् । सर्त्नून् । प्रियां । न । जारः । आभिऽ गीतः । इंदुंः । सीदेन् । यनेषु । शुकुनः । न । पत्वां । सोमंः । पुनानः । कुलशेषु । सत्तां ॥ पदार्थः—( पवमान ) हे सर्वपावक! ( रावृन्, अपन्नन् ) अन्यायकारिशत्रूबाशयः ( एषि ) सरकार्मणं प्राप्तोति भवान् ( जारः ) अग्निः ( प्रियां, न ) यथा कर्रनीयकन्यां प्राप्तः तां संस्करोति यथा च ( अभिगीतः, इन्दुः ) सर्वाक्त्याभिराहृतः ज्ञानयोगी ( वनेषु,सीटन् ) भक्तेषु वर्तमानस्तेषु शमं वितनोति ( शकुनः, न ) यथा वा विद्युत ( परवा ) स्वप्रभावेण एदाथां-नुक्तेजयति एवं हि ( सोमः ) परमात्मा ( पुनानः ) सर्वान् पावयन् ( कल्करोष ) भक्तान्तःकरणेषु (सत्ता ) स्थिरोभवति ॥

( शत्रृत, अपध्नत्) अन्यायकार्रा शत्रुओंको नाश करते हुए ( एपि ) आप सत्पुक्रपोंको प्राप्त होते हैं । ( जारः, न ) जारयतीति जारोऽग्निः, जैसे आंग्न ( प्रियाम् ) कमनीयकन्याको प्राप्त होकर उसे संस्कृत करता है जिसपकार ( अभिगीतः, इन्दुः ) सत्कार द्वाग ह्वान किआ हुआ जानयोगी ( बनेषु, मीदन् ) भक्तोंमें स्थिर होता हुआ उनको शानिषदान करता है । और ( शकुतः ) विद्युतशक्ति ( न ) जेसे ( पत्या ) अपने

पदार्थ-(पवमान) हे सबको पवित्र करनेवाल परमात्मन!

प्रभावको डालकर उन्हें उत्तेजित करती है । इसीप्रकार ( मोमः' ) सर्वा-न्पादक परमात्मा ( पुनानः ) सत्रको पवित्र करता हुआ ( कल्लकेपु ) भक्त पुरुषोंके अन्तःकरणमें ( सत्ता ) स्थिर होता हे ।

भावार्थ—अन्यपदार्थ जीवात्माका ऐसा संस्कार नहीं कर सकते जैसा कि परमात्मा करता है अर्थात् परमात्मज्ञानके संस्कार द्वारा जीवात्मा सर्वथा छद्ध होजाता है ॥

आ ते रुचः पर्वमानस्य सोम् योपेव यन्ति सुदुर्घाः सुवाराः । हस्सिनीतः पुरुवारी अप्स्व

हरिशनीतः पुरुवास अप्स्व ा

चिक्रदत्कलशे देवयूनाम् ॥ २४ ॥ १० ॥ ५ ॥

आ । ते । रुवः । पर्वमानस्य । सोम् । योषाऽइव । यांति । सुऽदुर्घाः । सुऽधाराः । हरिः । आऽनीतः । पुरुऽवारंः । अप्ऽ । सु । अविकदत् । कलशे । देवऽयूनां ॥

पद्रार्थः—( सोम ) हे सर्वोत्पादक परमात्मन् ! ( पव-मानस्य, ते, रुचः ) सर्वपावकस्य तव दीसयः ( सुदुघः ) याः सम्यक् सर्वेषां परिपूरियच्यः ( सुधाराः ) शोभनधारायुक्ताश्च सन्ति ता भक्तजनानाभि ( योषेव, यन्ति ) आति प्रेमकर्त्री मातेव प्राप्नुवन्ति ( हरिः ) दुःखनाशकः परमात्मा ( आनीतः ) उपा-सितः ( अप्सु, पुरुवारः ) प्रकृतिरूपब्रह्माण्डे अत्यन्तवरणीयः सच ( देवयूनाम् ) परमात्मदिज्यशक्तिमिच्छूनामुपासकानां ( कळशे ) हदये ( अचिकदत् ) सर्वदैव शब्दायते ।

पदार्थ—(सोम) हे सर्वोत्पादक परमात्मन् ! (पत्रमानस्य, ते, रुचः) सत्रको पित्र करनेवाले आपकी दीप्तियें (सुदुनाः) जो मलीमांति सत्रको परिपूर्ण करने वाली हैं (सुपाराः) और सुन्दरधारात्रों वाली हैं । वे भक्त पुरुपके पति (योपेत, यन्ति) परमप्रेम करनेवाली माताके समान प्राप्त होती हैं । (हरिः) जो सत्र दुःखोंको हरण करनेवाला परमात्मा है । वह (आनीतः) सत्रओरसे मलीमांति उपासनािक आहुआ (अप्सु, पुरुवारः) प्रकृतिरूपी ब्रह्माण्डमें अत्यन्त वरणीय हैं । वह (देवयूनाम्) परमात्माकी दिन्यशक्तिचाहनेवाले उपासकों के (कलशे) हृदयमें (अचिकदत्) सर्वदेव शब्दायमान है।

भावार्थ—यों तो परमात्मा चराचर ब्रह्माण्डमें सर्वत्रैव देदीप्यमान है पर भक्तपुरुपोंके स्वच्छ अन्तःकरणोंमें परमात्माकी अभिव्यक्ति सबसे अधिक दीप्तिमती होती है।।

॥ इति पण्णवतितमं मुक्तं दशमो वर्गश्च समाप्तः ॥

अथाष्ट्रपञ्चाशदृचस्य मप्तनवतितमस्य सूक्तस्य-

ऋषिः---१-३ वसिष्ठः । ४-६ इन्द्रप्रमतिवर्तसिष्ठः । ७-९ वृष्गणो वासिष्ठः । १०-१२ मन्युर्वासिष्ठः । १३--१५ उप-मन्युर्वासिष्ठः। १६-१८ ब्याघ्रवाद्वासिष्ठः । १९-२१शक्ति र्वासिष्ठः । २२-२४ कर्णश्रुद्धासिष्ठः । २५-२७ मृली को वासिष्ठः।२८-३० वसुकोवासिष्ठः। ३१-४४ पराज्ञरः । ४५-५८ क्रत्सः ॥ पवमानः सोमो देवता छन्दः-१, ६, १०, १२, १४,१५,१९, २१, २५, २६, ३२, ३६, ३८, ३९,४५, ४६, ५२, ५४, **५६, निच्**त्त्रिष्टुष् । २–४, ७, ८, ११, १६, १७, २०, २३, २४, ३३, ४८, ५३ विराट्त्रिष्टुप्। ५, ९, १३, २२, २७–३०, ३४, ३५, **ર૭,** ૪૨–૪**૪,** ૪૭, ५७, ५८ त्रिष्टुष् । १८, ४१,५०, ५१, ५५ आर्ची स्वराट् त्रिष्टुप् । ३१, ४९पा-दिनचृत्त्रिष्टुप्। ४० भुरिक्त्रिष्टुप् ॥ धैवतः स्वरः ॥

अथविदुषांगुणाः वर्ण्यन्ते ।

अव विद्वानोंके गुण वर्णन किये जाते हैं।

अस्य भेषा हेमनां प्रयमानो देवो देवेभिः समृष्टक्रसंम् । सुतः प्वित्रं पर्यतिरेमीन्मतेव सक्षं पशुमान्ति होतां ॥ १॥

अस्य । प्रेषा । हेमनां । प्रयमानः । देवः । देवेभिः । सम् । अपृक्तः । रसं । मृतः । प्रवित्रं । परि । पृति । रेभन् । मितऽ-इव । सद्गं । पशुऽमंति । होतां ॥

पदार्थः—( सुतः ) विद्यया संस्कृतो विद्वान् ( रेभन् ) शब्दं कुर्वन् ( पवित्रं, पर्याति ) पवित्रतां लभते यथा ( पशु-मित्त ) यज्ञगृहम् ( मिता, इव, सब्त ) ज्ञानस्थानं नियमीपुरुष इव ( होता ) यज्ञकर्ता प्राप्ताति ( अस्य, प्रेषा ) उक्तविदुपो जिज्ञासुः पुरुषः ( हेमना, पूयमानः ) सुवर्णादिभूषणेन पवित्रः सन् ( देवेभिः, सम्पृक्तः ) विद्विद्धः संगतः ( देवः ) दिव्य भाववान् सन् ( रसं, ) ब्रह्मानन्दं प्राप्नोति ।

पद्।र्थ—(सुतः) विद्याद्वारा संस्कृत हुआ हुआ विद्वात् (रेभन्) शब्दायमान होता हुआ (पित्रत्रं, पर्य्येति) पित्रत्रताको प्राप्त होता है। जिसप्रकार (पगुमन्ति) झानवाल स्थानको (मिता, इव) नियमी पुरुषके समान (होता) यज्ञकर्ना पुरुष प्राप्त होता है। (अस्य, प्रेषा) उक्त विद्वानकी जिझासा करनेवाला पुरुष (हेमना, पूयमानः) सुवर्णादि भूषणोंसे पित्रत्र होता हुआ (देवेभिः, सम्प्रकः) विद्वानोंसे संगतिको लाभ

करता हुआ (देवः ) दिञ्यभाववाला (रसम्) ब्रह्मानन्दको प्राप्त होता है।

भावार्थ--विद्वानपुरुषोंके शिष्य अर्थात् ो। पुरुष वेदवेत्ता विद्वानोंसे क्षिक्षा पाकर विभूषित होते हैं वे सदैव ऐश्वर्यसे विभूषित रहते हैं।

भद्रा वस्त्री समृत्याध्वर्तानी

महान्क्विनिवर्चनानि शस्त । आ वच्यस्य चम्बोः पूर्यम्ति।

विचक्षणो जागृविर्देवनीता ॥ २ ॥

विवस्ता आद्याव्यक्ताता । र ।

भुद्रा । वस्त्रां । सुमृत्यां । वसानः । मुहार । कृविः । निऽवर्षे-नानि । शंसीर । आ । वृच्यस्य । चुम्बोः । पूर्यमानः । विऽ-

चक्षणः । जागृंविः । देवऽवींती ॥

पदार्थः—( विचक्षणः ) उत्कटबुद्धिर्विद्वान् (जागृविः) जागरणशीलः ( चम्वोः, पृयमानः ) महतः समाजान् स्वज्ञान

शक्तया पावयन् ( समन्या, वस्त्रा ) शान्तिरक्षकान् ( भद्राः ) शोभनभावान् ( वसानः ) दधत् ( निवचनानि, शंसन् )

सुवक्तव्यानि जानन् ( महान्, कविः ) महाविद्वान् सम्पद्यते ( देववीतो ) यज्ञे उक्ताविद्वांसं ( आ, वच्यस्व ) इत्थं सुवाचा

सत्कुर्यात् ।

पद्भि--- उक्तविद्वान (विचक्षणः) विरुक्षण बुद्धिवाला (जागृविः)

जागरणशील ( चम्बोः, पूयमानः ) बड़े २ समाजोंको अपने ज्ञानद्वारा पवित्र करता हुआ ( समन्या ) ग्ञान्तिकी (वस्त्रा) रक्षा करनेवाले (भद्राः) सुन्दर भावोंको (वसानः) धारण करता हुआ (निवचनानि) शंसन् जो सुन्दर वक्तव्य हैं उनका जानता हुआ (भहान्, किंदि) महा विद्वान् होता है। (देववीतौ) यज्ञके विषयमें उक्त विद्वानको (आवच्यस्व) ऐसा बचन कहकर सत्कत करें।

भावार्थ-- नो पुरुष अपने आध्यात्मिकादियज्ञोंमें उक्त विद्वानोंकी मर्शना तथा सत्कार करते हैं वे अभ्यदयशील होते हैं।

सर्स प्रियो मृज्यते सानौ अव्ये युशस्तरी युशसां क्षेती असमे । अभि स्वेर धन्वा पूर्यमानो युयं पात स्वस्तिभिः सदां नः ॥ ३ ॥

सं । उइति । प्रियः । मृज्यते । सानौ । अब्ये । यशाःऽतरः । यशसां । क्षेतः अस्मेइति । आभि । स्वर् । धन्वं । प्रयमानः । यूयं । पात् । स्वस्तिऽभिः सदां । नः ॥

पदार्थः—यशस्त्रिमध्ये यः (यशस्तरः ) अतिविद्यानस्ति (क्षेतः ) पृथिव्यादि लोकेषु (यशसां, प्रियः ) यशः कामयमानः (अव्ये, सानौ ) रक्षाया उच्चशिखरे (समुमृज्यते ) साधु शोधितः एवंमूतो विद्यान् (अस्मे ) अस्मभ्यम् (धन्वा ) अन्तरिक्षे (अभिस्त्रर् ) सदुपदेशं कुर्यात् (पूयमानः ) सर्वेषा पात्रिता विद्यान् शश्वत्सत्कर्त्तव्यः । हे मनुष्याः ! यूयं पूर्वोक्त

विदुषः प्रति एवं ब्रूयात् (स्वस्तिभिः) कल्याणवाग्भिः ( यूयम् ) भवन्तः (सदा) सर्वदा ( नः ) अस्मान् ( पात ) रक्षन्तु ।

पद्रिश्च—यशस्त्रियों के मध्यमें जो (यशस्तरः) अत्यन्त विद्वान है औए (क्षेतः) पृथिन्यादि लोकोंमें (यशसां, प्रियः) यशोको चाहनेवाला है (सानो, अन्ये) रक्षाके उचिश्वरमें जो समु, मृज्यते) भलीभाँति मार्जन कियागया है उक्तगुगोंवाला विद्वान (अस्मे) हमारे लियं (अन्वा) अन्तरिक्षमें (अभि, स्वर्) हमारे लियं स्वदुपदेश करे (पृगमानः) सबको पवित्र करनेवाला विद्वान सदा सन्कारयोग्य होता है है मनुष्यो ! तुमलोग उक्ताविद्वानोंके पति इसप्रकारका स्वरित्वाचन कहो कि (स्वस्तिभिः) कल्याणरूपवाणियोंके द्वारा (यूपं) आपलोग (सदा) सदैव (नः) हमारी (पति) रक्षा करें।

भावार्थ— स्वस्तिवाचनद्वारा मङ्गलको करनेवाले पुरुष सदैव उन्नतिशील होते हैं॥

> प्रगायताभ्यंचीम देवान्त्सोमं हिनोत मह्ते धनीय । स्वादुः पंवाते अति वार्मव्यमा सीदाति कुलशं देव्युनेः ॥ ४ ॥

प्र। गायत्। अभि । अर्चाम् । देवान् । सोमं । हिनोत् । महते । धर्नाय । स्वादुः । पृवाते । अति । वारं । अन्यं । आ । सीद्ति । कुळशं । देवुऽयुः । नः ।

पदार्थः --- हे मनुष्याः ! यूयं ( महते, धनाय ) महैश्वर्य

प्राप्तये ( देवान् ) विदुषः ( प्रगायत ) स्तुत ( अभ्यर्चाम ) तानेव सत्कुरुत ( सोमं ) तत्रच सौम्यस्वभावं विद्वांसं ( हिनोतु ) प्रेरयत, यतः युष्मान्सः समुपदिशतु ( स्वादुः ) आनन्दप्रदपदार्थाय च ( पवाते ) पावयतु ( वारम्, अव्यम् ) वरणीयः रक्षकश्च स विद्वान् ( नः ) अस्माकम् ( कलशं ) हृदये ( आसीदाते ) स्थिरो भवतु ।

पद्धि—हे मनुष्यो ! तुमलोग ( महते, धनाय ) वड़े ऐश्वर्यकी
प्राप्तिके लिये ( देवान ) विद्वान लोगोंका ( म, गायत ) स्तवनकरो ( अभ्य-र्चामः ) और उन्हीका सत्कारकरो और ( सोमं ) उनमे जो सोम्यगुण सम्पन्न विद्वान हे उसको ( हिनोत ) पेरणाकरो कि वह तुमको सदुपदेशकरे और ( स्वादुः ) आनन्ददायक पदार्थोंके लिये ( पवाने ) पवित्रकरे ( देवयुः ) दिव्यगुण और ( वारं ) वरणीय ( अव्यं ) रक्षक उक्त विद्वान ( नः ) हमारे ( कलशं ) अन्तः करणमे ( आसीदाते ) स्थिरहा ॥

भावार्थ---परमात्मा उपदेशकरता है कि हेपुरुषो तुमकल्याणकी माप्ति केलिये विद्वानों का सत्कारकरो ॥

> इन्दुंर्देवानामुपं सुरूपमायन्त्स्-इस्र्वारः पवते भदाय ।

नृभिः स्तर्वानो अनु धाम

पूर्वमग्निन्दं महते सौभंगाय ॥ ५ ॥

इंदुः । देवानां । उपं । सुरुषं । आऽयत् । सुहस्रेऽधारः । पवते । मदाय । नुऽभिः । स्तवानः । अनुं । याम । पूर्वं ।

अगंन् । इन्द्रं । महते । सीभगाय ॥

पदार्थः—(इन्दुः) कमयोगी (देवानाम्) विदुषाम् (उपसम्थम्) मैर्जितावम् (आयत्) प्राप्नुवन् (मदायः) आनन्दाय (पवते) सर्वान्यावयिति, सकर्मयोक्ति (सहस्रधारः) अनन्तशक्तिशारकः (महते, सीभगत्यः) महासीभाग्याय (इन्द्रम्) ऐश्वर्ष (अगत्) प्राप्नुवन् (नृभिः, स्तवानः) जनैः स्तृयमानः (पूर्व, धामः) सर्वीकं धापः निर्माति ॥

पद्धि --- (इन्द्रः) कर्मपोती विदान ( देवानाम ) विद्वानोंके (उपपन्धे) मेबीभानको (उपपन्धे) प्रण होता हुआ (मदाय ) आनन्दके लिये (पवने ) सबको पवित्र करना है । यह कर्म्मयोगी (सहस्रवारः) अनन्त प्रकारकी शक्तियें रखना हुआ (महतेसीभगाय ) वड़े सीभाग्यके लिये (इन्द्रं) एश्वर्यको (अगन् ) प्राप्त होता हुआ (प्रवेधाम ) सर्वोपरि भाम बनाता है।

भावार्थ-जिन पुरुषोंके मध्येषे एक भी कर्मयोगी होता है वह सबको उद्योगी बनाकर पवित्र बनादेता है।

> स्तोत्रे राये हरिस्पा पुनान इन्द्रम्मदा गच्छतु ते भराय । देवैर्याहि सुख्यं राधो अच्छा यूयं पात स्वस्तिभिः सदा नः ॥ ६ ॥

स्तोत्रे । सये । हरिः । अर्षा । युन्।नः । इंद्रै । मर्दः । गृच्छ्तु । ते । भर्राय । देवैः । याहि । सुरुर्थं । सर्घः । अच्छं । यूयं । पात् । स्वस्तिऽभिः । सर्दा । नः । पद्रार्थः—( हिरः ) प्रलयकाले सर्ववस्तृनामात्मानि संहगणात् हिरः परमात्मा ( इन्द्रम् ) कर्मयोगिनम् ( पुनानः )
णवयन् ( अर्ष ) आयाति ( राये ) ऐश्वर्याय ( स्तोत्रे )
याज्ञिकस्तुतौ समायाति । हे हरे ! ( ते, मदः ) तवानन्दः
( भगय ) संग्रामाय ( गच्छतु ) प्राप्यताम् ( देवैः ) विद्वाद्रिः
( गाहि ) प्राप्नोतु माम् ( राधः, अच्छ ) शुभैश्वर्यं च ददातु
( गृयम् ) भवान् ( स्वास्तिभिः ) शुभवाग्भिः ( सदा ) शश्वत

पद्धिः—(हरिः) ''इस्तीति हरिः'' जो प्रलयकालमें सब कार्योंको अपनेमें लय कर लेता है उसका नाम यहां हरि है । वह हरि (इन्ट्रम् ) कर्मयोगीको (पुनानः ) पवित्र करता हुआ (अपं ) आता है और राये। प्रस्थिके लिये (स्तोत्रे) यह सम्पन्धी स्तोत्रोंमें आकर प्राप्त होता है, हे हिर्!(ते) तुम्हारा (मदः ) आनन्द (भगय) संप्राप्तके लिये (गच्छतु) प्रक्षि हो और (देवैः) द्विनोक्ते साथ (याहि) आकर आप हमको दाता हो (रापः) ऐश्वर्य (अच्छ) हमको दें और (यूयम्) आप (स्वस्तिभः) स्वस्तिवाचनोंसे (नः) हमारी सदाके लिये (पात) रक्षा करें।

भावार्थ--नो परमात्मा प्रलयकालमें सब वस्तुओंका एकमात्र आधार होता हुआ विराजमान है वह परमात्मा इमको आनन्द पदान करे। प्र कार्व्यमुशनिय ब्रवाणो देवो

देवानां जिनिमा विवक्ति ।

( नः, पात ) अस्मान् रक्षत् ।

मंहिन्नतः शुचिनन्धः पावकः

पदा वंशहो अभ्येति रेर्धन ॥ ७ ॥

प्र । काव्ये । उसनाऽइव । ब्रुवाणः । देवः । देवानी । जनिम । विवक्ति ! महिऽबतः । श्रुचिऽबंधः । पावकः ! पदा । वराहः । अभि । एति । रेमेच ॥

पदार्थः — ( देवानाम् ) विदुषां मध्ये ( देवः ) योषुख्य-विद्वान् सः ( उद्याना, इव. कार्व्य, ब्रुडाणः ) कान्तिशोलविद्वा-निव सन्दर्भरचनां दुर्वत् ( जनिम, विर्वाक्त ) अनेकजन्मवृत्तं वर्णयति ( महिन्नतः ) महान्नतशीलः ( शुचिबन्तुः ) पवित्रता-प्रियः ( पावकः ) सर्वेषां पावयिता ( वराहः ) सुतेजस्वी विद्वान् ( रेभन् ) साधूपदिशन् (पदा, अभ्येति) सन्मोर्गणागत्यापदिशाति॥

पद्धि—(देवानाम्) विद्वानोंके मध्यमें (देवः) जो मुख्य विद्वान् हे वह (उशनेय काव्यं ब्वयाणः) कान्तिशील विद्वान्के समान संदर्भ-रचनाको करनेवाला विद्वान् (जानिम वियक्ति) अनेक जन्मजन्मान्तरोंका वर्णन करता है। (मिहब्रतः) वेडेब्रतको धारण करनेवाला (श्रुचिवन्धुः) पविन्त्रताका वन्धु (पायकः) सवको पित्रत्र करनेवाला है (वराहः) (वरअन्तदहश्चेतिवराहः वराहो विद्यतेयस्यस वराहः) जिसका श्रेष्ठ तेज हो उसका नाम यहां वराह है। उक्तप्रकारका विद्वान् (रेभन्) सुन्दरोपदंश करता हुआ (पदाऽभ्यति) सन्मार्भद्वारा आकर उपदेश करता है।

भावार्थ-- जो उत्तम विद्वान हैं वे अपनी रचना द्वारा पुनर्जन्मादि सिद्धान्तोंका वर्णन करते हैं वराइ शब्द यहां सर्वोपिर तेजस्वी विद्वानके छिये आया है, सायणाचार्य्य कहते हैं कि पाँव से भूमिको खोदता हुआ वराह जिसमकार शब्द करता है इसीमकार सोम भी शब्द करता हुआ आता है। कई एक नवीन छोग इसको वराहावतारमें भी छगाते हैं अस्तु वराहावतार वा सोम के पक्षमें काव्यका बनाना और उपदेश करना कदापि सङ्गत नहीं होसकता इसाछिये वराह के अर्थ यहां विद्वानके ही हैं।

प्र हंसासंस्तृपले मृन्युमच्छा-मादस्तं वृषेगणा अयासुः । आङ्गुप्यं! पर्वमानं सर्वायो । दुर्भेषे साकं प्रवदन्ति वाणम् ॥ ८ ॥

प्र । हुंसामः । तुनले । मृन्युं । अच्छे । अप्रात् । अस्ते । वृषेऽगणाः । अयासुः । आंगूष्यं । पर्वमानं । सर्खायः । दुःऽ-मपे । साकं । प्र । वृद्ति । नाणं ॥

पदार्थः—( वृपगणाः ) विद्यत्तंषाः ( हंसासः ) हंसा इव विचरन्तः ( तृपलम् ) द्वतम् (मन्युम्, अच्छ, अमात्, अस्तम् ) दुष्टानां सम्यग् दमनकर्तारं परमात्मानम् ( आंगूष्यंम् ) सर्वलक्ष्यम् ( पवमानम् ) पावियतारम् ( प्रायासुः ) प्राप्नुवन्ति, ततः ( सखायः ) मिथो मैत्रीभावं वर्ष्वयन्तः ( वाणम् ) भजनीयम् (दुर्भिषम्) दुःखलुभ्यम् तं (साकम् ) सहैव (अवदन्ति ) वर्णयन्ति ॥

पद्धि—( टपगणाः ) विद्वानोंके गण ( इंसासः ) इंसोंके समान विचरते हुए ( तृपलम् ) शीघ्रही ( मन्युमच्छ अमात् अस्तम् ) दुष्टोंके दमन करनेवाले उक्तपरमात्माका ( आंगूष्यम् ) जो सबका लक्ष्य है और ( पबमानम् ) सबको पवित्र करनेवाला है उसको ( प्रायासुः ) प्राप्त होते हैं तदनन्तर ( सखायः ) परस्पर मैत्रीभावसे सङ्गत होते हुए ( वाणम् ) भजनीय ( दुर्मर्षम् ) जो दुःखसे प्राप्त होने योग्य लक्ष्य है उस लक्ष्यके ( साकम् ) साथ २ ( पबदान्त ) वर्णन करते हैं । भावार्थ--जो पुरुष परभात्माके सद्गुणोंको परमप्रमेने धारण करते हैं वे मानो परमात्माके साथ मेत्री करते हैं वास्तवमें परमात्मा किसी का शत्रु वा मित्र नहीं कहा जा लकता।

> स रहत उरुमायस्यं जूति वृथा कळिन्त भिमते न गार्वः । प्रीणसं संपति ( कर्ज्यो) दिवा संस्वेदंत्र नक्तपृत्रः ॥ ९ ॥

सः । रहेते । उरुऽग्त्यस्यं । जूतिं । वृथां । कीलैतं । मिमते । न । गार्वः । प्रिश्यसं । कृषुते । तिग्नऽशृंगः । दिवां । हरिः । दर्दशे । नक्तं । ऋजः ॥

पदार्थः—(सः) सवरभातमा (रंहते) मितशीलः (उरु-गायस्य) तस्य सर्योपास्यस्य (जृतिम्) मितम् स्मरन्ति अपि (गावः) इन्द्रियाणि (न, भिमत्) तत्तत्वं न लभन्ते (वृथा,-क्रीलन्तम्) अनायात्तनेय यः क्रीडिति (तिग्मशृङ्गः) अज्ञान-भर्जकः परमात्मा (परीणसम्) विविधज्ञानप्रकाशम् (कृणुतं) करोति (हरिः) यश्चपरमात्मा (दिवा, नक्तम्) नक्तंदिवम् ज्ञानदृष्ट्या (ऋज्ञः) एकरसः (दृहशे) दृश्यते।

पद्र्थि:—( सः ) उक्तपरमान्या ( रंहते ) गतिशील है ( उक्तगा-यस्य ) सर्वेशाननीय परमान्याकी ( ज़ृतिम् ) गतिको स्मरण कस्ते हुए ( गावः ) इन्द्रियें ( न मिमते ) उसके तत्त्वको नहीं शासकतीं जो ( दृथा ) अनायाससं (क्रीछन्तम् ) क्रीडा कर रहा है (तिम्मशृङ्गः ) अज्ञानोंकी नाश करने गला परमात्मा (परीणसम् ) अनन्त प्रकारके ज्ञानका प्रकाश (कृणुते ) करता है और (हिन्दः ) जो परमात्मा (दिवानक्तम् ) दिनरात ज्ञानदृष्टिसे (ऋज्ञः )एकरसं (दृदशे ) देखा जाता है।

भावार्थ — यद्यपि परमात्मा समय समय पर उत्पत्तिस्थिति और संहारका कारण है तथापि उसके स्वरूपमें कोई विकार न उत्पन्न होनेसे वह सदेव एकरस है ॥

इन्दुर्बाजी पंत्रते गान्याया इन्द्रे सोमः सह इन्वन्मदाय । हान्त् स्क्षा बार्धते पर्यसर्वीवस्विः कृष्वन्युजनस्य राजां ॥ १० ॥ ॥ १२ ॥

इंदुः । वाजी । प्यते । गोऽन्योघाः । इंद्रे । सोमंः । सर्हः । इन्वेच । मदाय । इंति । ग्क्षंः । वार्थते । परि । अरातीः । वरिवः । कृष्यन् । वृजनंस्य । राजां ॥

पदार्थः—( वृजनस्य ) बलस्य ( राजा ) दीपयिता परमात्मा ( विरिवः ) ऐडवर्य (कृष्वन्) उत्पादयन् ( रक्षः, अरातीः ) शत्रून् राक्षसान् ( परिवाधते ) नाशयित (इन्दुः) प्रकाशमयः सः ( वाजी ) बलवान् ( गोन्योधाः ) गातिशीलः (पवते) मांपुनाति च ( सोमः ) सौम्यस्वभावः ( सहः ) सहनशीलः परमात्मा ( इन्द्रे ) कर्मयागिन ( मदाय ) आनन्दाय ( हन्ति ) विष्नानि नाशयित ( इन्वन् ) तं प्रेर्यति च ।

्रह् (र्थ — एडनस्य ) बलका (राजा ) प्रदीक्त करने गला पर-मात्मा (वाँग्वः ) ऐडवर्णको (क्रण्यन ) करता हुआ (अरातीः ) बाबुर र राक्षमों को : परिवार्थते ) नाल हुगता है और (१०३) वह प्रकालहरू क (वाजी ) बलस्वरूप (ग्रान्योगाः ) गिल्ली र (अते ) हमको पाँवश्र करता है और (इल्ड्रे ) कर्रपानित्रपत्क (सोमः ) सामस्यभाव (सहः ) इलिस्वभावर्कः (इन्बन् ) बेर्गा क्रण्या हुआः (मदाय ) आनन्दके लिये उक्त गुणैंका प्रदान करता है।

मात्रार्थ — अर्थ्यामी उथे:गी पुरुवींके यन विध्नोंकी निर्दात्त करके परमात्मा कर्म्यांगीके छिये आत्मभानोंका प्रकाश करता है ।

> अधु धारेषा मध्यं पृत्रान-स्तिगे रोमं पवते अद्विद्वेग्यः । इन्दुरिन्द्रेस्य सुरूषं जुंगाणो देवो देवस्यं मत्सरो मद्या ॥ ११ ॥

अपं । प्रारंगा । मध्यां । पृत्रानः । तिरः । रोमं । पृत्रते । अद्विऽदुग्धः । इंदुंः । इन्द्रेस्य । सुरूयं । जुपाणः । देवः । देवस्य । मत्सरः । प्रदोष ॥

पदार्थः—( आद्रेदुग्धः ) चित्तवृत्या साक्षात्कृतः स पर मात्मा । ( पवते ) अस्मान्पुनाति ( अध ) अध च ( मध्या, धारया ) आनन्दधारया ( पृचानः ) विदुषस्तर्पयन् (रोम, तिरः) अज्ञानं तिरस्कुर्वन् मां पुनाति ( देवस्य ) दिव्यरूपस्य तस्य ( मत्सरः ) आह्लादकानन्दः ( मदाय ) अस्मन्मोदाय भवतु 181

( इन्द्रस्य ) ऐश्वर्यवतस्तस्य ( सख्यम् ) मित्रताम् ( जुषाणः ) सेवमानः ( देवः ) विद्वात् ( इन्द्वः ) प्रकाशस्वरूपः सन्

मद्गतिं लभते ॥

पृद्धि—( अद्विद्धः) चित्तद्यतियोंने साक्षात्कार किया हुआ परनात्मा ( पयते ) इतको पवित्र करना है ( अध ) और १ मध्या, धारया ) आनन्दकी धाराओं । ( प्रचारः ) विद्वानोंको त्य करना हुआ ( रोम, निरः ) अज्ञानको निरुद्धत करक हमको पवित्र करें और ( देवह्म ) उक्त दिव्यस्य परनात्माका । पत्यरः ) आक्ष्णदक जो आनन्द है वह ( मदाय ) हमारे मोदक लिये हो , इन्द्रस्य । ऐत्वर्धसन्यस्य एत्माकाको ( सम्ब्यम् ) विद्यामको ( जुपाणः ) सेन्द करना सुआ ( इन्दुः ) प्रकाशस्त्रस्य ( देवः ) विद्वान सद्यनिको भाग होना है ।

> ामि प्रियाणि पवते पुनानो देवो देवान्त्स्वेन रहेन पृञ्चन् । इन्दुर्धर्मण्यृतुषा सर्वानो दुश क्षिपी अञ्यत सानो अञ्ये ॥ १२ ॥

अभि । प्रियाणि । पर्यते । प्रभानः । देवः । देवान । स्वेनं । रसेन । पृंत्य । वेद्वं । प्रभीति । ऋतुरता । उसानः । दश्ची । क्षिपः । अञ्यत । पानी । अञ्जे ॥ पदार्थः—(देव:) परमात्मदेवः (देवान्) विदुषः (स्वेन्) आत्मीयेन (रसेन्) आनन्देन (पृचन्) तर्पयन् (अभिप्रियाणि) सर्वान्शियपगथीन् (पवते) पुनाति (पुनानः) सर्वान्पावयन् (इन्दुः) श्रकारामयः सः (धर्माणि) वर्णाश्रमधर्मान्पथककुवन् (ऋतुथा) सर्वेतृषु (वसानः) निवसन् (दश्निः ) पञ्चस्थूलानि पञ्च च सृष्माणि भृतानि तेषाम् (अब्ये. सानौ) ब्रह्माण्डरू कार्ये विराजमानः (अब्यत्) अस्मान्रकृति।

पद्र्थि — (देवः) उक्त परमात्मारूप देव (देवान्) विद्रानींको (स्वेन ) अपने (रसेन ) आनन्दसे (प्रश्चत्) तृप्त करता हुआ (अभि प्रियाणि) मव प्रिय पदार्थांको । पवते ) पवित्र करता है (प्रनानः) सब को पवित्र करनेवाला परमात्मा (इन्दुः) जो प्रकाशस्वरूप है, वह (धर्माणि) वर्णाक्ष्रमींके धम्मींको प्रथक २ विधान करता हुआ ऋतुथा) सब ऋतु और देश कालोंमें (वसानः) निवास करता हुआ (दश्च क्षिपः) पांच स्थूल और पांच मृक्ष्म भृतोंके (अव्ये, सानो ) ब्रह्माण्डरूप इस कार्य्यमें विराजमान होकर (अव्यत) हमारी रक्षा करता है ॥

भावार्थ---परमात्मा सूत्रात्मारूपसे सब सूक्ष्म और स्यूल भूतोंमें विराजमान है, और उसीने आदिस्रष्टिमें वर्णाश्रमोंका गुण, कर्म, स्वभाव द्वारा विभाग किया है।।

> वृषा शोणों अभिकिनिकदृद्दा नृद्यंन्नेति पृथिवीमुत द्याम् । इन्द्रंस्येव वृग्नुस शृष्व आजो प्रेचेत्यंन्नर्षति वाचमेमाम् ॥ १३ ॥

वृषां । शोणः । आभिऽकीनकदत् । गाः । नृदयंच् । एति । पृथिवीं । उत् । द्यां । इंद्रेऽइव । वृग्नुः । आ । शृष्वे । आजो । प्रऽवेतयंन् । अपीते । वार्वं । आ । इमां ॥

पद्रार्थः—( शोणः ) तेजस्वी सपरमात्मा ( वृषा ) आनन्दानां वर्षुकः ( गाः, अभि, किनकदत् ) लोकलोकान्तराण्याभि शब्दायमानः ( द्याम् ) द्युलोकम् ( उत, पृथिवीम् ) भूलोकं च ( नदयन् ) समृद्धं कुर्वन् (एति) प्राप्नोति (आजौ) भर्मविषये जीवात्मानम् ( प्रचेतयन् ) बोधयन् ( इमां, वाचम् ) इमां वेदवाचम् ( अर्षति ) प्राप्नोति तस्य (वग्नुः ) शब्दः ( इन्द्रइव ) विद्युदिव ( अ।शृष्वे ) शृयते ।

पद्धि—( शोणः ) वह तेजस्वी परमात्मा ( हषा ) आनन्दोंका वर्षक है ( गा, अभि, क्रिनेकदत ) लोकलोकान्तरोंके समक्ष शब्दायमान होता हुआ ( ग्राम ) ग्रुलांक ( उत ) और (पृथिवीम) पृथिवीलोकको (नदयन ) समृद्धिको पाप्त करता हुआ ( एति ) विराजमान होता है ( आजौ ) धर्म्म विषयमें जीवात्माको ( प्रचेतयन ) वोधन कराता हुआ ( इमां, वाचम ) इस वेदरूपी वाणीको ( अपीति ) पाप्त होता है और उसका ( वग्नुः ) शब्द ( इन्द्रइव ) विद्युत के समान (शृथ्वे ) सुना जाता है ।

भावार्थ-सब आनन्दोंकी राशि एकमात्र परमात्माही है इस-छिथे उसीमें चित्तद्यत्तिका निरोध करके ब्रह्मानन्दका उपभोग करना चाहिये।

> रसाय्यः पर्यसा पिन्वेमान ईरयेन्नेषि मधुमन्तमंश्रम् ।

पर्वमानः सन्तिनेमेषि कृष्व-

त्रिन्द्रीय सोम परिषिच्यमानः ॥ १४ ॥

रुसाय्यंः । पर्यसा । पिन्वंमानः । ईर्यन् । एषि । मर्थुऽमंतं । अंशुं । पर्वमानः । संऽत्तिं । एषि । कृष्यन् । इंद्रीय । सोम । परिऽसिचपमानः ॥

पदार्थः—( सोम ) हे परमात्मन् ! ( पाग्षिच्यमानः ) उपास्थमानो भवान् ( सन्तिनिम् ) अभ्युदयं (ऋण्वन्) विस्तृण्वन् ( इन्द्राय, एषि ) कर्मयोगिनं प्राप्नोति ( पवमानः ) सर्वस्य पावियता भवान् ( पयसा, रसाच्यः ) रसेन परिपूर्णः (पिन्वानः) विविधान्युदयेन वृद्धिं प्राप्तो भवान् ( मधुमन्तम्, अंशुम् ) माधुर्यन्युक्ताष्टसिद्धीः ( ईश्यन् ) प्रेरयन् ( एपि ) प्राप्नोति ।

पद्र्शि—ं सोम ) हे परमान्यन् !( परिषिच्यमानः ) उपास्यमान आप ( सन्तिनिम् ) अभ्युद्यका (कृष्यन् ) विस्तार करते हुए ( इन्द्राय ) कर्मयोगीके लिये ( एषि ) प्राप्त होते हैं ( पत्रमानः ) सबको पश्चि करने बाले आप ( पयसा रसाय्यः ) आनन्दस्बरूप हैं सब प्रकारक अभ्युद्योंसे ( पिन्वानः ) दृद्धिका प्राप्त आप ( मधुमन्तमश्चम् ) माधुर्य्युक्त अष्टसिष्टियों को ( ईर्यन् → भेरणा करते हुए ( एपि ) प्राप्त होते हैं ।

भावार्थ-अभ्युदय और निश्रेयसका प्रदाता एकमात्र परमात्मादी है इसल्चिये मनुष्यको चाहिये कि उसी परमात्माको दृढ़ भक्तिसे सब प्रकारक ऐश्वर्य और मुक्तिको लाभकरे। एवा पंवस्व मिंद्रों मदायों-द्याभस्य नमयन्वयस्तेः । पीर वर्णे भरमाणो ह्यन्तं गञ्जनां अर्थपरि सोम सिक्तः ॥१५॥१३॥

एव । प्वस्व । मिद्रः । मदीय । उद्ऽश्राभस्य । नुमयन । वधुऽस्तः । परि । वणी । भरमाणः । रुशतं । मृब्युः । नु । अपे । परि । सोम । सिक्तः ॥

पदार्थः—( मिदरः ) हे आनन्दस्त्ररूपपरमात्मन् ! ( मदाय ) आनन्दाय ( उदप्राभस्य ) अज्ञानमेघान् .( वधस्नैः, नमयन् ) स्वबाधकशस्त्रेनिष्ठीकुर्वन् ( रुशन्तम् ) दीप्तिमत् ( गव्युः ) ज्ञानम् ( नः ) अस्मभ्यम ( पर्यर्ष ) प्रयच्छतु ( सोम ) हे सौम्यगुणसम्पन्नभगवन् ! ( वर्ण, भरमाणः )

अस्मासु योग्यतां समुत्पादयन् ( परिषिक्तः ) ज्ञानप्रदो भवतु ।

पद्धि—(मदिरः) हे आनन्दस्वरूपपरमात्मन् ! (मदाय) हमारे आनन्दके लिये आप (उद्ग्राभस्य) अज्ञानके वादलको (वपस्नै-निमयन) अपने वायक शस्त्रों नम्र करते हुए (रुशन्तम्) दीप्तिवाले (गन्युः) ज्ञानको (नः) हमारे लिये (पर्व्यपे) प्रदान कीजिये। (सोम) हे सौस्यगुणसम्पन्नपरमात्मन् ! वर्ण भरमाणः) हममें योग्यताको करते हुए आप (परिसिक्तः) हमारे लियं ज्ञानभद हुजिये।

भावार्थ-- जो लोग अनन्यभक्तिसे परमात्माका भजन करते

हैं परमात्मा उनके अज्ञानके वीजको छिन्न भिन्न करके अवञ्यसेव ब्रानका प्रकाश करता है ॥

जुष्ट्वी नं इन्दो सुपथां खुगाः न्युरौ पंवस्य वरिवांमि कृष्वन् । घुनेव् विष्वंग्दुरितानि' हिष्सन्नाधे ष्णुनो धन्य सम्नो अव्ये ॥ १६ ॥

जुष्वो । नः । इंदो इति । सुऽपथा । सुऽगानि । उगे । पवस्व । वरिवांसि । कृष्वन् । घनाऽइंव । विष्वंक् । दुःइतानि । विऽ-धनन् । अघि । स्तुना । धन्व । सानौ । अव्ये ॥

पदार्थः—(इन्दो) हेप्रकाशस्वरूपपरमात्मन् ! भवान् (विर्वाति) धनानि (कृष्वन्) अस्मामु संचिन्वन् (नः, पवस्व) अस्मान् रक्षतु (जुष्ट्वी) मत्प्रार्थनाभिः प्रसन्नो भवान् (सुपथा, सुगानि) सुखगम्यानां वैदिकधर्ममार्गाणामुपदेष्टा भवतु (उरौ) विस्तीणं (सानौ, अव्ये) रक्षणपथे (विष्वर्दुरितानि) विषमादिपिविषमं पापम् (धना इव) मेधानिव (विष्नन्) नाशयन् (स्तुना) स्वीयानन्दमयधाराभिः (अधि, धन्व) प्राप्नोतु ।

पद्र्थि—( इन्दो ) हे स्वप्रकाशपरमात्मन ! आप ( विरेवांसि ) धनोंका पदान ( कृष्वन ) करते हुए ( नः ) हमारी ( पवस्व ) रक्षा करें, और ( जुष्ट्वी ) हमारी पार्थनाओंसे प्रसन्न हुए आप ( सुपथा, ) सुन्दर मार्ग और ( मुगानि ) सरलवैदिकथर्मके रास्तोंका उपदेश करें । ( उसै ) विस्तीर्ण ( सानौ, अब्ये ) रक्षाके पथर्मे ( विष्वय्दुरितानि ) विषमसे विषम पापोंको ( घनाइव ) वादलोंके समान ( विघ्नत् ) नाश करते हुए ( ष्णुना ) अपनी आनन्दमय धाराओंसं ( अधिधन्व ) प्राप्त हों ।

भावार्थ——जो लोग परमात्माका पीतिसे सेवन करते हैं अर्थात् सर्वोपरि पिय एकमात्र परमात्माही जिनको प्रतीत होता है वे कर्मयोगी तथा ज्ञानयोगी होकर इस संसारमें स्वतन्त्रतापूर्वक विचरते हैं ॥

> वृष्टिं नो अर्घ दिव्यां जिंगुत्तु-मिळावतीं शुङ्गयीं जीग्दांतुम् । स्तुकेव वीता धन्वा विचिन्वन्व-न्धूँरिमाँ अवेराँ इन्दो वायून् ॥ १७ ॥

बृष्टिं । नः । अर्थे । दिव्यां । जिगत्तुं । इलाऽवर्ता । शंऽगयीं । जीरऽदानुं । स्तुकाऽइव । वीता । धन्व । विऽचिन्वन् । बंधून् । इमान् । अवरान् । इंदो इति । वायून् ॥

पदार्थः—(इन्दो ) हे परमात्मन् ! (नः ) असमभ्यम् (दिन्याम्, वृष्टिम् ) दिन्यवर्ष (अर्ष) प्रयच्छतु या वृष्टिः (जिगत्नुं ) सर्वत्र न्याप्ता (इलावतीम् ) अन्नप्रदा (शंगयीम् ) मुखपदा (जीरदानुम ) ऐश्वर्यप्रदा च स्यात् । भवांश्च (वीता, स्तुका इव ) कान्तसन्ततीरिव (विचिन्वन् ) उत्पादयन् (इमान्, बन्धून् ) इमान्बन्धुगणान् (अवरान् ) देशदेशा-

न्तरस्थान् (वायृन्) वायुभिव गतिर्शालान् (धन्व) आग्य प्राप्नोतु ॥

पद्धि—है परमात्मत ! (नः) हमारं लियं आप (दिव्याम्) दित्य (दृष्टिकः) दृष्टि (अर्षः) दें, जा दृष्टि (जिमत्तुं) सर्वत्र व्याप्त हो (इलावतीम्) अञ्चलती हंग (शङ्गयीमः) मुख्यद हा (जिमदानुम्) शीघ ऐश्वरिकं देनेवाली हो और तुम (बीता स्तुका, इव) स्पन्दर सन्तानोंके समान (विचिन्तन्) ज्यन्न करते हुए (इमानः चन्यून्) इस वन्युगणको (अवरातः) जो देशदेशा नरोंमें स्थिर है, और (वायून्) वायुके समान गर्तिजील है, उसको (धन्वः) आकर प्राप्त हो।

भावार्थ-यद्यपि परमात्मा स्वस्वकर्मानुकूल ऊँच नीच गतिप्रदान करता है, तथापिवह सन्तानोंकेसमान जीवमात्रकी भलाई चाहता है उसलिय कर्मा द्वारा सुधार करक सबको छभमार्गमें प्ररित करता है।

> ग्रुन्थिं न विष्यं ग्रिथितं पुनान ऋजुं चं गातुं बृजिनं चं सोम । अत्यो न क्रंदो हिर्रिस मृंजानो

मर्यौ देव पस्त्यांवान् ॥ १८ ॥

श्रंथि। न । वि । स्य । श्र्थितं । पुनानः । ऋजुं । च । गार्तु । वृज्ञिनं । च । सोम् । अत्यः । न । ऋदः । हरिः । आ । सृजानः । मर्थः । देव । धन्व । पस्त्यऽवान् ॥

पदार्थः--हे परमात्मन्! ( प्रथितम् ) बद्धपुरुषाणाम् (पुनानः ) मुक्तिदो भवान् ( नः ) अस्माकम् ( प्रन्थिम् ) बन्धनम् (विष्प) मोचयतु (च) तथा (गातुम्) मन्मार्गम् (ऋजुम्) सुगमं करोतु (सोम) हे सौभ्यस्वभाव! (वृजिनं, च) बलं च सम्पादयतु (अत्यो न) विद्युच्छक्तिरिव (ऋदः)

च ) बल च सम्पाद्यतु ( अत्या न ) विद्युच्छाकारव ( अदः ) शब्दकारी भवान् ( आ, सजानः ) उत्पतिकाले सर्वस्रष्टा (हरिः)

प्रलये च हरणकर्ताऽस्ति (देव) हे भगवन् ! (पस्त्यवान् ) अन्यायिशत्रृणां (मर्यः ) नाशकः (धन्व ) मदन्तः करणं शोधयत ।

पृद्धि—हे परमात्मन ! (ग्रथितम्) बद्धपुरुषोंके (पुनानः) मुक्ति-दाता आप (नः ) इमारे (ग्रन्थिम् ) बन्धनको (विष्य ) मोचन करें

(च । और (गातुम् ) हमारे मार्गको । ऋजुम् ) सरल करें । (सोम ) हे परमात्मतः! (च ) तथा ( द्यजिनम् ) हमको वलपदान करें ( अत्योन )

विद्युतकी शक्तिके समान (कदः) आप शब्दायमान हैं (आ, सजानः) उत्पत्तिकालमें सबके स्रष्टा है, और प्रलयकालमें (हरिः) सबके हरणकर्ता हैं।(देव) है देव!(पस्त्यवान अन्यायकारी शबुओंके (मर्यः) आप

हा (द्वा) हद्वाः (पस्त्यवात् अन्यायकारा अञ्जाव नाज्ञक हैं, (धन्वा) आप दृमारे अन्तःकरणोंको बृद्धकरें।

भावार्थ---परमात्मा स्वभावसे न्यायकारी है वह आप उपा-सकोंके अन्तःकरणको द्यद्भिदान करता है । और अनाचारियोंका रुद्ररूपसे विनाश करता हुआ इस संसारमें धर्म और नीतिको स्थापन करता है।

> जुष्टो मदाय देवतात इन्दो परि ष्णुना धन्व सानौ अव्ये । सहस्रधारः सुरभिरदंब्धः परि

व्यव वार्जसातौ नृषह्ये ॥ १९ ॥

जुष्टः । मदीय । देवऽतांत । इंदो इति । परि । स्तुनां । धन्व । सानौ । अव्ये । सहस्ंऽधारः । सरिपः । अदंब्धः । परि ! स्रव । वार्जऽसातो । नृऽसहो ।।

पद्धिः—( सहस्रधारः ) अनन्तशक्तिराश्वरः ( तुरिभः, अवह्दः ) केनाि अनिम्भाव्यः ( वाजसातः ) यत्रे ( नृषके ) मनुष्याणा तपेवलस्योन्नताऽस्ति ( अव्ये, सानः ) रक्षारूपस्य स्वस्पोच्चशिखर ( प्णुना ) स्वप्रवाहैः ( इन्दो ) हे परमात्मन्! ( धन्व, पवस्व ) भवान् आगत्य पावयतु, यतः ( देवताते ) विदुषां विस्तृतयत्रे ( मदाय ) आनन्दस्य ( जुष्टः ) प्रीत्याऽनुभवितास्ति भवान् ।

पद्धि—( सहस्रधारः ) अनन्तशक्तियुक्तपरमात्मा (सुरिभरदन्धः) किसी से न दवाये जानेवाला ( वाजसाना ) यज्ञमें ( नृपत्ते ) जो मनुष्योंके तपोवलका वर्धक है, और (अन्ये) सवका रक्षक है (साना) रक्षा रूप उच्च शिखरपर (ष्णुना) अपने प्रवाहमें (इन्दो) हे प्रकाशस्वरूप-परमात्मन ! तुम (धन्व, पवस्व) हमको पवित्र करो, क्योंकि, आप (देवताते) विद्वानोंके विस्तृतयज्ञमें (मदाय ' आनन्दको (जृष्टः ) प्रीतिसे सवन करनेवाले हैं, ॥

भावार्थ--- त्रो लोग परमात्मपरायण होते हैं परमात्मा उनकी सदैव रक्षा करता है ॥

> अरःमानो येऽरथा अयंक्ता अत्याः सो न संमृजानासं आजौ ।

## <u>एते ज</u>ुकार्सो घन्वन्<u>ति</u> सोमा देवीसस्ताँ उर्प याता पिर्वस्ये ॥२०॥१४॥

अरस्मानः । ये । अरथाः । अर्युक्ताः । अत्यक्तिः । न । समृजानासः । आजो । एते । शुकार्सः । धन्वंति । सोर्माः । देवासः । तान् । उपं । यात् । पिवंध्ये ॥

पदार्थः— ( आजौ ) ज्ञानयज्ञे ये विद्वांसः ( ससृजानासः ) दीक्षाताः कृताः ( अत्यासः, न ) विद्युदिव ये (अयुक्ताः) निर्वन्धनाः ( अरस्मानः ) ये च जीवन्तो मुक्ताः सन्तः (अय्थाः) कर्मवन्धरिहताः ( एते, शुक्रासः) एते पूर्वोक्तविद्वासः ( धन्वन्ति) अव्याहतगतयः सन्तः विचरन्ति ( सोमाः, देवासः ) सौम्या दिव्याश्च ये परमात्मनो गुणकर्मस्वभावाः ( तान् ) तानस्वभावान् ( पिवध्ये, उपयात ) सेवितुं प्रयतन्ता विद्वांसः ।

पद्धि— अाजा ) ज्ञानयज्ञों में जो विद्रात (सस्रजानासः) द्याक्षित कियेगये हैं (अत्यासः) विद्युतके (नः) समान जो (अयुक्ताः) वन्यनरहित हैं, (अरञ्मानः) जीवन्मुक्त होते हुए ये जो (अरथाः) कर्मों के वन्यनरित हैं (एते द्युक्तासः) उक्ततंत्रस्त्री विद्रात् (धन्वन्ति) अञ्याहतगाति होकर सर्वत्र तिचरते हैं । (सोमाः) सौम्य (देवासः) दिन्य जो परमात्माके गुणकर्भस्यभाव हैं (तात्) उनको (िषवस्यै, उपयात) विद्रानोंसे प्रार्थना है कि आपन्होग उक्तपरमात्मा के गुणोंको सेवन करने का प्रयत्न करें।

भावार्थ--- इस मन्त्रमें परमात्माके गुणकर्मस्वभावके सेवन

करनेका उपदेश है अर्थात् परमात्माके गुणोंके धारण करनेसे पुरुष पवित्र और तेजस्वी होजाता है !!

> एवा न इन्दो आभ देवबीतिं परि सव नभो अर्णश्चमुर्ष । सोमी अस्मभ्य काम्य बृहन्तं रिंग दंदातु वीस्वन्तमृत्रम् ॥ २१ ॥

एव । नः । इदोइति । आभि । देवऽशीति । परि । सूव । नर्भः । अर्णः । चुमूर्षु । सोर्भः । अस्मभ्यं । काम्यं । बृहतै । रियं । ददातु । वीरऽवैतं । उत्रं ॥

पदार्थः—(इन्दो) हे प्रकाशमयपरमातम् ! (नः) अस्माकम (देववीतिम्, अभि) यज्ञं प्रति (परिस्रव) ज्ञानवृष्टिं करोतु (चमुपु) मत्क्षेत्ररूपयज्ञे (नभः) आकाशात (अर्णः) जलवृष्टिं करोतु (सोमः) सौम्यो भवान् (अस्मभ्यम्) अस्मदर्थम् (काम्यम्) कमनीयम् (बृहन्तम्)
महत् (र्रायें) धनं (ददातु) प्रयच्छतु (उग्रम्, वीरवन्तम्)
तच्च पृष्टवीरवदपि स्थात्।

पद्धि—(इन्दो) हे प्रकाशस्त्ररूपपरमात्मन ! ( नः ) हमारे (देवितिम, आभे ) यज्ञके प्रति ( परिस्नव ) ज्ञानकी दृष्टि करें आर (चमूषु ) हमारे क्षेत्ररूपयज्ञोंभें (नभः ) नभोमण्डलसे (आर्णः ) जलकी दृष्टि करें, (सोमः ) सोमगुणसम्पन्न आप ( अस्मभ्यम ) हमारे लिये (काम्यम् ) कमनीय ( वृहन्तम् ) वडे़ ( रायिम् ) धनको ( ददातु ) दें और वह धन ( उग्रं वीरवन्तम ) उग्रवीरोंकी सम्पत्तिवाला हो ।

भावार्थ--- जो लोग अनन्यभक्तिसे ईश्वरकी उपासना करते हैं। ईश्वर उनको अनन्त प्रकारके ऐश्वर्य प्रदान करता है।।

> तक्ष्व्यद्वी मनसो वेनतो वाग्यज्ये-ष्ठस्य वा धर्मणि क्षोरनीके । आदीमायन्वरमा वावशाना जुष्टं पतिं कलशे गाव इन्दुंम् ॥ २२ ॥

तक्षत् । यदि । मनसः । वेनंतः । वाक् । ज्येष्ठस्य । वा । धर्मणि । क्षोः । अनीके । ईं।आयुन् । वरं । आ । बावुज्ञा-नाः । जुष्टं । पतिं । कल्झे । गार्वः । इद्धं ॥

पदार्थः—(क्षाः, अनीके, धर्मणि) वैदिके शुभधर्में (वेनतः, मनसः) कमनीयमनसः (वाक्) वाणी (तक्षतः) आत्मनः संस्करोति (यदि, वा) यद्वा (गावः) इन्द्रियाणि (इन्दुम्) परमात्मानम (पतिम्) जगदीश्वरम् (वरम्) वरणीयम् (जुष्टम्) प्रेम्णा सर्वोपास्यम् (ईम्) इत्थंभूतम् (कछशे) अन्तःकरणे (आयन्)आगच्छन्तम् (वावशानाः, आत्) तंग्रहीत्वा बुद्ध्या साक्षात्कुर्वन्ति।

पदार्थ— (क्षोरनीके, धर्मणि ) वैदिकधर्ममें (वेनतो मनसः) अत्यन्तकान्तिवाले मनकी (वाक्) वाणी (तक्षत्) आत्माका संस्कार कर- ती है ( यदिवा, अथवा ा गावः ) इन्द्रियें (इन्द्रुम) प्रकाशस्वरूपपरमात्मान्का, जो ( पतिम् ) लोकलोकान्तरोंका पति है (वरम) वरणीय है (जुष्ट्रुम) जो सबका प्रमपूर्वक उपासनीय है (कलक्षे ) अन्तःकरणमें ( ईय् । उक्त-परमात्माको ( आयत् ) आतेहुये ( बावशानाः ) सहण करके ( आत ) तदनन्तर तुरन्तही साक्षात्कार करती हैं।

भावार्थ— जो लोग कमैयब तथा बानयब द्वारा मनका संस्कार करते हैं उनका बुद्धान परमात्माके बानको लाभ करता है।

> प्र दांबुदो दिव्या दांबिपन्व ऋतस्तायं पवते सुमेधाः । धर्मा सुवद्गनन्यस्य राजा प्र रश्मिभिर्दशभिर्भारि भृमं ॥ २३ ॥

प्र । दानुऽदः । दिव्यः।दानुऽपिन्वः । ऋतं । ऋतायं।प्वते । सुऽमेधाः । धुर्मा । भुवत् । वृजन्यस्य । राजां।प्र । रश्मिभिः। दश्गऽभिः । भारि । भृमं ॥

पदार्थः—( मुमेधाः ) सर्वज्ञः परमात्मा ( ऋतम् ) सत्यताम् ( ऋताय ) कर्मयोगिने ( पवते ) पुनाति सच ( दानुपिन्वः ) जिज्ञासूना धनादिभिः पृष्टिकारकः ( दिव्यः ) तेजोमयः ( दानुदः ) दातूणामपि दाताऽस्ति ( धर्मा, भुवत ) अखिल्छधर्माणा धारकः ( वृजन्यस्य ) बलस्य च धारकः (रिक्ष-भिः, दशभिः ) स्थूलुसूक्ष्मभेदेन दशसंख्याकभूताना शक्तिभिः

करने वाला है।

( भृम, प्रभारि ) चराचरं जगद्धारयति ( राजा ) अखिलसप्टे: प्रकाशकश्च ।

पद्र्थि—( मुभ्धाः ) स्वप्रकाञ्चपरमात्मा ( ऋतम् ) सर्चाइको ( ऋताय ) कर्मयोगीके लियं ( पवते ) पवित्र करता है, वह परमात्मा (दानु-पिन्वः) जिज्ञासुओंको धनदानादिकोंसे पुष्ट करनेवाला है (दिन्यः) दिन्य है ( दानुदः ) सब दाताओंका दाता है, वह (धर्माभुवत् ) सब धर्मीको धारण करनेवाला है (रुजन्यस्य) माधुबलके धारण करनेवाला है (रिज्मिभिर्द्शभिः) पाँच सूक्ष्म गाँच स्थूल भूतोंकी शक्तियों द्वारा ( भूम, प्रभारि ) इस चराचर जगतको धारण कर रहा है और ( राजा ) सब लोकलोकान्तरोंका प्रकाश

भावार्थ-परमात्मा इस चराचर जगतका निर्माण करनेवाला है उसीने सम्प्रण संसारको रचकर धर्मकी मर्यादाको वांधा है।

प्वित्रेभिः पर्वमानी नृवक्षा राजा देवानांसुत मत्यांनाम् । द्विता सेवद्रयिपतीं स्याणाः मृतं भेरत्सुमृतं चार्विन्दुः ॥ २४ ॥

पृवित्रेभिः । पर्वमानः । नृऽत्रक्षाः । राजां । देवानां । उत् । मर्त्यानां । द्विता । सुवत् । रृपिऽपतिः । रयी गां । ऋतं । भृरत् । सुऽभृतं । चार्रः । दुंः ॥

पदार्थः--( इन्दुः ) प्रकाशस्वरूपः परमात्मा ( चारु )

रम्यं (ऋतम् ) प्रकृत्यात्मकसत्यम् ( भरत् ) धारयति, तच सत्यम् (सुभृतम् ) सम्यक् लोकतृप्तिकारणम् स परमात्मा च (रयीणाम् ) धनानाम् (पितः ) स्वास्तास्ति (द्विता ) जीवप्रकृतिरूपद्वैताय (भुवत् ) स्वामित्वेन विराजने (उत् ) तथा (मर्त्योनाम् ) साधारणजनानाम् (देवानाम् ) विदुषः च (राजा ) अधिष्ठातास्ति ( नृचक्षाः ) शुभाशुभकर्मद्रष्टा (पवित्रेमिः ) स्वपवित्रशक्तिभिः (पवमानः ) पवित्रयन्नास्ते ॥

पदार्थ— (इन्दुः) प्रकाशस्यरूपपरमान्मा ( चारु ) सुन्दर् ( ऋतम् ) प्रकृतिरूपीसत्यको ( भरत् ) धारणिकयेदृष् हे, वह प्रकृतिरूपीसत्यको ( भरत् ) धारणिकयेदृष् हे, वह प्रकृतिरूपीसत्य ( सुभृतम् ) भलीभांति सवकी तृप्तिका कारण हे, उक्तपरमात्मा ( रयीणाम् ) धनोंका ( पतिः ) स्वामी हे और ( द्विता ) जीव और प्रकृतिरूपी द्वेतके लियं ( भुवत् ) स्वामी रूपसे विराजमान हे, ( उत् ) और मत्यीनाम् ) साधारणमनुष्योंका और ( देवानाम् ) विद्वानोंका ( राजा ) राजा हे ( नृचक्षाः ) धुभाद्यभकर्माका द्रष्टा हे तथा ( पवित्रेभिः ) अपनी पवित्र शक्तियोंसे ( प्रवमानः ) पवित्रता टेनेवाला हे ।

भावार्थ—परमात्माने प्रकृतिरूपी परिणामी नित्य और जीवरूपी कूटस्थ नित्य द्वेतको थारण किया है। इसमकार जीव और प्रकृतिका परमात्मासे भेद है इसविषयका वर्णन वेदके कई एक स्थानोंमें अन्यत्र भी पाया जाता है। जैसा कि (नतंबिदाथ य इमा जजानान्यद्यप्माकम् अन्तरं बभ्व) तुम उसको नहीं जानते जिसने इस संसारको उत्पन्न किया है वह तुमसे भिन्न है। इस मन्त्रमें द्वेतवादका वर्णन स्पष्ट रीतिसे पाया जाता है।

अवी इव श्रवंसे सातिः मच्छेन्द्रंस्य वायोर्गम वीतिमेषे । स नंः सहसूर्व बृहतीरिषों दा भवां सोम द्रविणोवित्र्युनानः ॥ २५ ॥ १५ ॥

अर्वान्ऽइव । श्रवंसे । सातिं । अच्छं । इंद्रंस्य । वायोः । अभि । वीतिं । अर्षे । सः । नः । सहस्रां । बृहतीः । इषः । दाः । भर्व । सोम । द्रविणःऽवित् । पुनानः ॥

पद्रार्थः — (सोम ) हे परमात्मन् ! भवान् (सहस्रा ) महस्र्या (बृहतीः ) महताम् (इपः ) ऐश्वर्याणाम् (दाः ) दातास्ति यतः (द्रिविणोवित् ) भवान्सर्वैश्वर्येजः अतः (पुनानः) ऐश्वर्येण पावयन् (अर्वा, इव ) गतिशील्विद्युदिव (श्रवसे ) ऐश्वर्याय (सातिम्, अच्छ ) यज्ञं प्रयच्छतु (इन्द्रस्य ) कर्मयोगिनः (वायोगिम ) ज्ञानयोगिनश्च (वीतिं, अर्ष) ज्ञानं ददातु (सः ) एवंभृतो भवान् (नः ) ज्ञानप्रदानेन मां पावयतु ।

पद्धि—(सोम) हे परमात्मव! आप (सहस्रा) सहस्रों प्रकार-के (बृहतीः) बहे २ (इपः) ऐक्वरर्यों के (दाः) देनेवाले (भव) हो क्योंकि आप (द्रविणोवित) सबप्रकारके ऐक्वर्यों के जाननेवाले हैं । इसलिये (पुनानः) ऐश्वर्यों द्वारा पवित्र करते हुए (अर्वाइव) गतिशील विद्युतके समान (श्रवसं) ऐश्वर्यके लिये (सातिम) यज्ञको (अच्छ) हमारे लिये दें। शैंग (इन्ट्रस्य) कर्मयोगीको और (वायोराभि) ज्ञान-योगीको (बीतिम्) ज्ञान (अर्प) दें (सः) उक्तगुणसम्पन्न आप (नः) हमको ज्ञानप्रदानसे पवित्र करें।

भावार्थ—परमात्मा ज्ञानयोगीको नानाप्रकारके ऐश्वर्य प्रदान करता है इसलिये मनुष्यको चाहिये कि वह ज्ञानयोगका सम्पादन करे ॥ देवावयी नः परिष्वयमानाः क्षयं सुवीरं धन्वन्तु मोर्माः । आयज्यवंः सुमातं विश्ववारा होतारो न दिवियजो मन्द्रतमाः ॥ २६ ॥

देवऽअव्यः । नः । परिऽसिच्यमानाः । क्षयं । सुऽनीरै । धन्वंतु । सोमाः । आऽयज्यवः । सुऽमाते । विश्वऽवासः । होतारः । न । दिविऽयजः । मंद्रऽतमाः ॥

पदार्थः—( देवाच्यः ) ज्ञानद्वारेण विदुषा तर्पकः पर-मात्मा ( आयज्यवः ) यज्ञनशीलः ( विश्ववाराः ) सर्वेवरणीयः ( होतारः, न ) होतार इव ( दिवियजः ) द्युलोके सूर्यादिदिव्य-तेजसा यज्ञकर्ता ( मन्द्रतमाः ) आनन्दस्वरूपः ( परिपिच्य-मानाः ) स परमात्मा उपासितः सन् ( सोमाः ) सौम्यस्वभावो भवन् ( सुवीरम् ) सुवीरसन्तानम् ( क्षयम् ) निवासस्थानं च ( धन्वन्त् ) ददातु ॥

पद्र्थि—(देवाच्यः) विद्वानोंको ज्ञानद्वारा तृप्त करनेवालापरमात्मा और ( आयज्यवः ) यज्ञनबील ( विश्ववाराः ) सवका उपास्यदेव ( होतारः ) होताओंके ( न ) समान (दिवियजः) द्युलोकमें सूर्यादि अग्निपुज्जोंके द्वारा यज्ञ करनेवाला ( मन्द्रतमाः ) आनन्दस्वरूप, उक्तगुणसम्पन्नपरमात्मा ( परिषिच्यमानाः ) उपासना कियाहुआ ( सोमाः ) सौम्यस्वभावपरमात्मा ( सुवीरम् ) सुवीरसन्तान और ( क्षयम् ) निवास-स्थान ( धन्वन्तु ) दे । यहां वहुवचन आदर्क लिये है ।

भावार्थ-सुसम्पत्ति तथा सुन्दर सन्तान एकमात्र पुण्यकम्भौसे प्राप्त होती है इसल्लिये पुण्यात्मा बनकर पुण्योंका सञ्चय करना चाहिये ।

एवा देव देवतांते पवस्व मृहे
सोम् प्सरंसे देवपानः ।
मृहिश्चिद्धिष्मसि हिताः समृर्ये
कृथि सुष्ठाने रोदंसी पुनानः ॥ २७ ॥

एव । देव । देवऽताते । पवस्व । महे । सोम । प्सरंसे । देवऽपानः । महः । चित् । हि । स्मसिं । हिताः । सऽमर्थे । कृषि । सुस्थाने इति । सुऽस्थाने । रोदंसी इति । पुनानः ॥

पदार्थः—( देव ) हे दिव्यस्वरूपपरमात्मन् ! ( देव-

पानः ) विदुषां तृप्तिकर्ता भवान् ( देवताते ) विद्विद्धः प्रस्तुते यज्ञे ( महे ) महित ( सोम ) हे सौम्यस्वभाव ! ( प्सरसे )

विद्वन्तृतये ( पवस्व ) पवित्रतां समुत्पादयतु ( रोदसी ) गुरुोके पृथिवीलोकमध्ये ( सुष्टाने ) शोभनस्थाने ( पुनानः ) मां

पावयन् ( समर्थे ) संसारस्य युद्धस्थलरूपक्षेत्रे ( हिताः, कृषि ) हितकरे सम्पादयतु माम् ( हि ) यतः ( महश्चित् ) भवान् तीक्ष्णतमशक्तीः ( स्मासि, एव ) दधाति हि ।

पदार्थ—( देव ) हे दिव्यस्त्ररूप पग्मात्मन् ! आप ( देवपानः ) विद्वानों से प्रारम्भ किये हुए यज्ञ में ( महे ) जो सवसे वड़ा है जसमें

विद्वानों से प्रारम्भ किये हुए यज्ञ में (मह ) जा सबसे बड़ा है उसमें (सोम) हे सौम्य स्वभाव परमात्मन ! (प्सरसे ) विद्वानों की तृप्ति के ----- लिये (पबस्त ) पित्रत्र करे, और (रोदसी ) छलोक और पृथिवीलोक के मध्यमें (सुप्राने ) शोभन न्यानमें (पुनानः ) इमको पित्रत्र करते हुए आप (समर्थे ) इस संसार के युद्धरूपी क्षेत्रमें (हिताः ) हिन्कर (क्रिपि) बनाएँ, (हि ) क्योंकि आप (महश्चित ) वड़ी से बड़ी शक्तियों को (स्मिसि ) अनायास से (एव ) ही धारण कर रह हो।

भावार्थ--परमान्मा सब छोक छोकान्तरोंको अनायाससे धारण कर रहा है। उसी सक्षेत्रार परमात्माकी सुरक्षासे पुरुष सुरक्षितरहता है अत एव शुभ कर्म्म करते हुए एक मात्र उसीसे सुरक्षाकी प्रार्थना करनी चाहिये।

> अश्वो न कंदो वर्षभिष्ठुजानः सिंहो न भीमो मनंसो जवीयान । अर्वाचीनैः पृथिभिये रजिष्ठा आ पंवस्व सौमनसं नं इन्दो ॥ २८॥

अर्थः । न । कृद्ः । वृषंऽभिः । युजानः । सिंहः । न । भीमः । मनंसः । जवीयान । अर्वाचीनैः । पृथिऽभिः । ये । राजिष्ठाः । आ । पवस्व । सौमनसं । नः । इंदोइाती ॥

पद्धिः—(इन्दो) हे प्रकाशस्त्ररूप ! ( अर्वाचीनैः ) भवदिभमुखंकुर्वाणैः (पथिभिः ) मार्गैः ( ये, राजिष्ठाः ) ये सरलमार्गाः तद्द्वारा (नः ) अस्मान् (सौमनसम् ) संस्कृत-मनो दत्त्वा ( पवस्व ) पुनातु (मनसो जवीयान् ) मवान् मनोवेगादप्यधिकवेगवान् ( सिंहः, न ) सिंह इव भयप्रदः

८६८ ऋग्वेद: अ०७। अ०४। व• १६॥

( अश्वः, न ) विद्यादिव ( क्रदः ) शब्दवानास्ति ( वृषभिः ) योगिभिः ( युजानः ) संयक्तः ।

पद्धि—(इन्दों) हे प्रकाशस्त्र इपरमात्मन् ! ( अर्वाचीनैः ) आपके अभिमुख करनेवाले (पथिभिः ) मार्गांसे (ये ) जो मार्ग (रिजिष्ठाः) सरल है । उनके द्वारा ( नः ) इमको ( सामनसम् ) संस्कृतमन देकर पवित्र करें, आप ( मनसोजभीयान् ) मनके वेगसे भी बीघ्रमामी हैं, ( अर्थात ) मनके पहुँचनेसे पाहले वहां विद्यमान हैं । (सिंहः ) सिंहके ( न ) समान भयपद हैं, ( अर्थः ) विद्युतके ( न ) समान ( कदः )

भावार्थ--- जो लोग परमात्मासं मनकी छाद्धिकी प्रार्थना करते हैं परमात्मा उनके मनको छन्द करके उन्हे श्रुभ वृद्धि प्रदान करता है।

शब्दायमान हैं ( हपाभिः ) योगियोंसे ( यजानः ) जुडे हुए हैं।

शतं धारां देवजाता असृप्रन्त्सः हस्त्रेमेनाः कृवयों सजन्ति । इन्दों सनित्रं दिव आ पंवस्व पुरएतासिं महतो धनंस्य ॥ २१ ॥

शतं । धाराः । देवऽजांताः । अमृग्रन् । सहस्रं । एनाः । क्वयंः । मृजन्ति । इंदो इतिं । सनित्रं । दिवः । आ । प्वस्व । पुरःऽएता । आसे । महतः । धनस्य ॥

पदार्थः--( इन्दो ) हे प्रकाशस्वरूप परमातमन् ! भवान् ( सनित्रम् ) उपासनासाधनैश्वर्यम् ( दिवः ) द्युलोकाद्दत्वा

(आपवस्व ) मां पुनातु, यतः (पुरः ) प्राचीनकालादेव भवान् (महतः, धनस्य, एता, आसि ) महतो धनस्य दातास्ति (श्रतंधाराः ) अनन्तब्रह्माण्डानां (असृप्रन् ) उत्पाद्य धारकः (सहस्रम् ) सहस्वधाविभृतयः (मृजन्ति ) अलंकुर्वन्ति नधन्तम् (देवजाताः ) दिव्यशक्तिसम्पन्नाः (कथयः )कान्तदर्शिनो विद्यासः भवन्तम् शुद्धस्वरूपेण वर्णथन्ति ।

पद्धि—( इन्दां ) हे प्रकाशस्त्ररूपपरमात्मन ! आप (सनित्रम्) उपासनाके साधनरूप एंब्वर्यको ( दिवः ) ग्रुट्यंकसे देकर ( आपवस्व ) हमको पवित्र करें, क्योंकि, ( पुरः ) पाचीनकालसे ही आप ( महतो धनस्य ) बड़े धनों के (एता) दाता ( असि ) हा, आप कैसे हैं। ( शतधाराः ) अनन्त ब्रह्माण्डोंके ( अमृग्रन् ) धारण करने वाले हैं। और ( सहस्म ) सहस्रों मकारकी ( एनाः ) विभृतियें ( मृजन्ति ) आपको अलंकृत करती हैं, ( देवजाताः ) दिव्यशक्तिसम्पन्न (कवयः) क्रान्तदर्शी विद्वान् तुमको छद्ध स्वस्पसे वर्णन करते हैं।

भावार्थ-परमात्माके ऐक्वर्य्यको सब लांक लोकान्तर वर्णन करते हैं जो कुछ यह बृह्माण्ड है वह परमात्माकी विभृति है अर्थात् यह सब चराचर जगत परमात्मा के एकदेशेमें स्थिर है और परमात्मा इसको अपनेमें अभिन्याप्त करके सर्वत्र परिपूर्ण हो रहा है।

> दिवे। न सर्गी अससृष्यमह्नां राजा न मित्रं प मिनाति धीरंः। पितुर्न पुत्रः कर्तुंभिर्यतान आ पंवस्व विशे अस्या अजीतिम् ॥३०॥१६॥

द्विः । न । सर्गाः । असमृष्यं । अही । राजी । न । मित्रं । प्र । मिनाति । घीरः । पितुः । न । पुत्रः । कर्तुऽभिः । युतानः । आ । पवस्व । विशे । अस्यै । अजीतिं ॥

पदार्थः—हे परमात्मन् ! भवान् मह्यम् ( अजीतिम् ) अजयभावं ( पवस्व ) पुनातुं (दिवः न) यथा स्वर्गात् (अह्नाम, सर्गाः ) आदित्यरद्भयः ( अससृप्रम् ) प्रचारं छभन्ते, इत्थं परमात्मज्योतींप्यिप तेजोमयात्तरमात् प्रचारं छभन्ते ( न ) यथा ( धीरः, राजा ) धीरस्वामी ( मित्रं, न, प्रामिनाति ) मित्रप्रजा न हिनाम्ति एवं परमात्मापि सदाचारिणं न हिनस्ति ( न ) यथा च ( यतानः, पुत्रः ) यतमानः सुतः ( ऋतुभिः ) पितुः यज्ञैः पितुरेश्वर्थं वाञ्छित एवं वयमिष सत्कर्माभभवदेश्वर्यं कामयामहे अतः ( विशे, आपवस्य ) सन्तानरूपप्रजां रक्षतु ॥

पद्धि—हे परमात्मन्! आप हमको (अजीतिम्) अजयभाव दंकर (पवस्व) पित्र करें। (दिशः) चुलोकसे (न) जिस पकार (अन्हाम) आदित्यकी (सर्गाः) रिव्मयें (असमृत्रम्) प्रचार पाती हैं इसी पकार परमात्माकी ज्योतिमें प्रकाशकृष परमात्मासे पचार पाती हैं। और (न) जिस प्रकार धीरः, धीर (राजा) प्रजाका स्वामी (मित्रम्) मित्र-कृप प्रजाको (न प्रभिनाति) नहीं मारता इसी प्रकार परमात्मा सदाचारी लोगों को (न प्रभिनाति) नहीं मारता, और (न) जिस प्रकार (यतानः) यत्नशिल (पुत्रः) पुत्र (क्रतुभिः) यह्नोंके द्वारा (पितुः)पिताके ऐक्वर्य्य को चाहता है इसी प्रकार हम लोग आपके ऐक्वर्य्यको सत्कर्मों द्वारा चाहते हैं। इस लिये (विशे) सन्तानरूप प्रजा को (आपवस्त्र) आप भावार्थ- जो लोग परमात्मासे सन्तानोंकी शुद्धिकी पार्थना करते हैं परभात्मा उनकी सन्तानोंको अवब्यमेव शुद्धि पदान करता है।

प्रते धारा मधुमतीरसृष्ठ-न्वारान्यत्यूतो अत्येष्यज्यान् । पर्वमान् पर्वसे धाम गोनां जज्ञानः मुर्थमपिन्वो अर्कैः ॥ ३९॥

प्र । ते । घाराः । मधुंऽमतीः । असृधुन् । वारांच । यत् । पूतः । आतिऽएपि । अन्यांच । पर्वमान । पर्वमे । घार्म । गोनौं । जज्ञानः । सृथै । अपिन्वः । अर्कैः ॥

पदार्थः—( पवमान ) हे सर्वपावक ! भवान् ( गोनाम्, धाम ) सर्वज्योतिपामाश्रयः ( जज्ञानः ) आविर्भवन् ( अर्कैः, सूर्यं, आपन्वः ) स्वाकरणैः सूर्यं पुष्णाति ( ते, धाराः ) भव-दानन्दवीचयः ( मधुमतीः ) मधुराः ( यत ) यदा ( पृतः ) स्वपवित्रभावयुक्तः ( अव्यान्, अत्येपि ) राक्षितष्यपदार्थान् प्राप्नोति ( प्रामृत्रन् ) तदा ते धाराः विविधभावान् जनयन्ति ( वारान् ) वरणीयपदार्थाश्र ( पवसे ) पवित्रयति भवान् ।

पदार्थ—( पत्रमान ) हे सबको पावित्र करनेवाळे परमात्मन् । आप ( गोनाम् ) सब ज्योंतियोंका (धाम ) निवासस्थान है और (ज्ञज्ञानः) आप अपने अविर्भावसे ( अर्केः ) किरणोंके द्वारा ( सूर्यम्, सूर्यको (अपिन्दः ) पुष्ट करने हैं और ( ते धाराः ) तुम्झरे आनन्दकी छहरें (मधुमतीः ) मीठी हैं,और ( यद ) जब ( पृतः ) अपने पवित्रभावसे 197

( अच्यान ) रक्षायुक्त पदार्थोंको ( अत्योपि ) प्राप्त होते हो तत्र तुम्हारी उक्तधारायें ( प्रास्त्रप्रन ) अनन्तप्रकारके भावोंको उत्पन्न करती हैं, और आप ( वारान ) वरणीय पदार्थोंको ( पवसे ) पवित्र करते हैं ॥

भावार्थ---इस मंत्रमें परमात्माकी ज्योतियोंका वर्णन है अर्थात् परमात्माकी दिव्य ज्योतियां सव पदार्थोंको पवित्र करती हैं।

> कनिकद्दनु पत्थामृतस्यं शुको वि भास्यमृतस्य धामं । स इन्द्रांय पवसे मत्स्रस्यांन्हिन्वानो वार्चं मतिभिः कवीनाम् ॥ ३२ ॥

कनिकदत् । अत्रुं । पेथां । ऋतस्यं । श्रुकः । वि । भासि । अमृतंस्य । धामं । सः । इंद्राय । प्वसे । मृत्सरऽवीन । हिन्वानः । वार्वं । मतिऽभिः । कवीनां ॥

पदार्थः—हे परमात्मन् ! (ऋतस्य. पन्थाम् ) सत्यस्य मार्ग (किनिकदत् ) उपिद्वान् (शुक्रः, विभाग्ति ) बलस्वरूषो भवान् विराजते (अमृतस्य, धाम ) मोक्षस्थानं च भवान् (सः) सपूर्वोक्तोभवान् (इन्द्राय, पवसे ) कर्मयोगिनं पुनाति (मत्सरवान् ) आनन्दस्वरूषः (कर्वानां, वाचम ) मेधावि वाणीं (मतिभिः, हिन्वानः ) स्वज्ञानैः प्रेरयन् (पवसे ) पावित्रयति ।

पद्रार्थ--- हे परमात्मन् ! (ऋतस्य) सच्चाईके ( पन्थाम् ) रास्ते-

का (कानिकदत् ) उपदेश करते हुए ( शुक्तः ) वलस्यरूप आप ( विभासि ) प्रकाशमान हो रहे हो, तुम । असृतस्य, थाम ) अमृतके थान हो (सः) उक्त-गुणसम्पन्न आप (इन्द्राय) कर्मयोगीको (पासे) पवित्र करोते हैं, (मत्सरवान) आप आनन्दस्यरूप हैं, ( कशीनाम ) मेथावी पुरुषोक्ती । वाचम ) वाणीको ( मितिभिः ) अपने ज्ञानों द्वारा ( हिन्दानः ) प्रेरणा करते हुए । पवसे ) पवित्र करते हैं।

भावार्थ----जो लाग जानयोगी व कमेयांगी हैं परभात्मा उनके उद्योगको अवस्योग्य सफल करना है।।

> दिन्यः संपूर्णोऽवं चक्षि मोम् पिन्वन्यासः कर्मणा देववीतौ । एन्दौ विश कुलझै सोमधानं कन्दैनिहि सूर्यस्योपं स्रोमम् ॥ ३३ ॥

दिव्यः । सुऽपूर्णः । अवं । चार्त्ते । सोम् । पिन्वंन । धार्गः । कर्मणा । देवऽवीतौ । आ । इंदोइति । विद्या । कलशं । सोम्ऽ धानै । कंदंन् । इहि । सूर्यस्य । उपग्रिमं ॥

पद्धिः — हे परमात्मन् ! भवान् (दिव्यः) दिव्यम्बस्त्यः (सुपर्णः) चेतनः (अवचक्षि) मां माध्रपदिशतु (साम) हे सौम्य ! (देववीतौ) देवानां यज्ञे (कर्मणा, पिन्वन्) माध्र रक्षया पोषयन् (धाराः) स्वक्रुपादृष्ट्या पोषयतु (इन्दो) हे प्रकाशस्वरूप ! भवान् (सोमधानम्) सौम्यगुणानां धारकः (कल्दां,

विश ) अन्तःकरणं प्राविशतु ( सूर्यस्य, राईम**म्** ) **ज्ञानकरान्** ( क्रन्दन् ) उपदिशन् ( उप, एहि ) प्राप्नोतु ॥

पद्धिः — हे परमात्मन ! आप (दिन्यः )दिन्यस्वरूप हैं (सुपर्णः)
चेतन हैं (अवचित्रि ) आप हमको सदुपद्गे करें, (सोम) हे सोम! (देववितौ)
देवनाओं के यज्ञमें (कर्षणा) (पिन्यन) पृष्ट करेन हुए आप (धाराः)
अपनी कृपामधी दृष्टिमे पुष्ट करें, (इन्द्रां) हे प्रकाशस्वरूप परमात्मन!
आप (सोमधानम्) मोमगुणके धारण करनेवालं (कलशम्) अन्तःकरण
को (विश्व) प्रश्चेत्र करें। और (सूर्यस्य रिक्मिम्) ज्ञानकी रिक्मियोंका (कन्दन्)
उपदेश करते हुए (उप, एहि) आकार प्राप्त हों।

भावार्थ---ःस मंत्रमें परमात्माके स्वरूपका वर्णन किया है कि परमात्मा स्वतः ज्ञानस्वरूप है अर्थात स्वतःप्रकाश है ।

> तिस्रो वार्च ईरयित प्र वन्हिंर्ऋतस्य धीति ब्रह्मणा मनीपाम । गार्वो यन्ति गोपति पुच्छपानाः सोमं यन्ति मतयो वावज्ञानाः ॥ ३४ ॥

तिस्रः । वार्चः । ईस्यिति । प्र । विद्विः । ऋतस्यं । धीर्ति । ब्रह्मणः । मृतीपां । गार्वः । यंति । गोऽपति । पृच्छमानः । सोमं । यंति । मतर्यः । वावज्ञानाः ॥

पदार्थः—( विद्धः ) सर्वप्रेयकः परमात्मा ( तिस्रोवानः) त्रिप्रकारा वाणीः ( प्रेरयित ) प्रेरिताः करोति साच वाणी

(ऋतस्य, धीतिम) सत्यताया धारिका (ब्रह्मणः) शब्द-ब्रह्मरूपवेदानां (मनीपाम्) मनोरूपा एवंभूतां वार्चं प्रेरयति (गोपतिम्) यथा तेजोधिपं सूर्यम् (गावः, पन्ति) किरणाः प्राप्नुवन्ति इत्यं हि (वावशानाः) कामयमानाः (गुन्छमानाः) जिज्ञासवः (भतयः) मेधाविनः (गोमं, यान्ति) पम्मात्मानं प्राप्नवन्ति॥

पृद्धि— विद्धः ( बहतीति विद्धः ) सर्ववेश्कपरमात्मा ( तिस्रोबाचः ) तीन प्रकारकी वाणियोक्षी ( वेश्यति ) प्रेरणा करता है उक्तवाणी ( ऋतस्य, घीतिम ) सचाईका भारण करनेवाली है ( ब्रह्मणः ) शब्दब्रह्मरूपवेदका ( मनीपाम ) मनरूप है ऐसी वाणीकी उक्त प्रमात्मा प्ररणा करता है, ( गोर्पातम ) जिस्तरह प्रकाशोंके पित सूर्यको ( गावः ) किरणें ( यिन्त ) प्राप्त होती हैं, इसीप्रकार ( वावशानाः ) कामनावाले जिज्ञास ( एच्छमानाः ) जिनको ज्ञानकी जिज्ञासा है । वैसे ( मत्यः ) मेर्थावी लोग ( सोमग ) प्रमात्माको ( यिन्त ) प्राप्त होते हैं ।

भावार्थ---जो लोग अपने शील को बनात हैं अर्थात सदाचारी बनकर परमात्मपरायण होते हैं परमात्मा उन्हें अव्यमेव अपने ज्ञान-से प्रदीप्त करता है।

> सोम् गावो धेनवो वावशानाः सोम् विश्रां मृतिभिः पृच्छमानाः । सोमः स्रतः पूंयतेअज्यमानः

सोमें अर्कास्त्रिष्टुमःसं नेवन्ते ॥३५ ॥ १७ ॥

सोमै । गार्वः । धुनर्वः । वावृणानाः । सोमै । विप्राः ।

मृतिऽभिः । पृच्छप्रांनाः । सोमंः ।सुतः । पृयते । अज्यमानः । सोमं । अर्काः । त्रिऽरतुभंः । सं । नवंते ॥

पदार्थः—( सोमम् ) उक्तपरमात्मानम् ( गावोधेनवः ) ज्ञानमयवाचः ( वावशानाः ) वाञ्छन्ति ( सोमम् ) तमेव परमात्मानम् ( विप्राः ) मेधाविजनाः ( मतिभिः ) ज्ञानैः ( पृच्छमानाः ) जिज्ञासन्ते ( अज्यमानः ) उपासितः ( सुतः ) आविभृतः ( सोमः ) परमात्मा ( पृयते ) साक्षात्क्रियते ( सोमं ) तिमिन्परमात्माने ) ( त्रिष्ठुमः ) कर्मोपासनाज्ञानिवपयास्त्रिप्रकारा अपि वाचः ( अर्काः ) याश्र परमात्मनोऽर्विकाः ताः ( सैनवन्ते ) संगता भवन्ति ॥

पदार्थ—( संगम ) उक्तपरमात्माकी ( गावो. धेनवः ) ज्ञानरूप-वाणियं इच्छा करती हैं, ( सोमम ) उक्तपरमात्माकी ( विदाः ) मेधावीलोग ( मितिभिः ) ज्ञाना द्वारा ( प्रच्छमानाः ) जिज्ञासा करते हैं ( अज्यमानः ) उपासना किया हुआ ( सुतः ) आविर्भावको प्राप्तहुआ ( सोमः ) परमात्मा ( पृथते ) साक्षात्कार किया जाता है ( सोमे ) उक्तपरप्रात्मामें ( त्रिष्टभः ) कर्म. उपासना, ज्ञानरूप तीनों प्रकारकी वाणियें । अर्काः ) जो परमात्माकी अर्चना करनेवाली हैं, वे ( सनवन्ते ) सङ्गत होती हैं ॥

भ[व]र्थ — कर्म. उपासनाः तथा ज्ञान तीनो प्रकारके भावोंको वर्णन करनेवाली वेदरूपी वाणिये एकमात्र परमान्मामें ही संगत होती हैं अथवा यों कहो कि जिसप्रकार सब नदियें समुद्रकी ओर प्रवाहित होती हैं इसी प्रकार वेदरूपी वाणियें परमात्मारूपी समुद्रकी अरण लेती हैं।

एवा नेः मोम परिषिच्यमीनः

आ पंतरव पृथयांनः स्वभित । इन्द्रमा विशे बृहता स्वेण वर्षया वाचै जनया पुरंत्यिष ॥ ३६ ॥

षुव । नः । सोम् । पीग्ऽसिच्यमनिः । आ । पृत्रस्व । पृयमनिः ।स्वस्ति । इँद्रै । आविश्व । बृहता । स्वेण । वृधेर्य । वाचै । जनर्य । पुरेऽधि ॥

पदार्थः—( सोम ) हे परमात्मन् ! ( परिषिच्यमानः ) उपास्यमानो भवान् ( नः ) अस्मान् ( आपवस्व ) पवित्रयतु ( पृयमानः ) शुद्धस्वरूपाभवान् ( स्वस्ति ) मङ्गळवाचा कल्याणं करोतु ( इन्द्रम् ) कर्मयोगिनम् ( आविश् ) आगत्य प्रविशतु ( बृहता, रवेण ) महदुपदेशेन ( वर्धय ) तं समुन्नयतु ( पुरन्धिम् ) ज्ञानप्रदाम् ( वाचम् ) वाणीम् ( जनय ) तस्मिन्नुत्पादयतु ।

पदार्थ—(सोम) हे परमात्मन ! (पिरिषच्यमानः) उपासना किये हुए आप (नः) हमको (आपवस्व ) पावत्र करें, और (पूपमानः) गुडहरूबरूप आप (स्वस्ति ) मङ्गलबाणीम हमारा कल्याण करें, और (इन्द्रम) कर्मयोगीको (आविश ) आकर प्रवेश करें तथा (बृहतार्वेण ) वहे उपदेशसे उसको (वर्षय ) वहाएं और (पुरन्थिम) ज्ञानके देनेवाली (बाचम्) वाणीको (जनय) उसमें उत्पन्न करें।

भावार्थ-- जो लोग उपासना द्वारा परमात्माके स्वरूपका साक्षातकार करते हैं परमात्मा उन्हें अवश्यमेव शुद्ध करता है। ८७८ ऋग्वेदः अ०७ | अ०४ | व०१७ ॥

आ जागृीवर्विषं ऋता मतीनां सोमः पुनानो अंसदच्रमूपुं । मपन्ति यं मिधुनासो निकांमा अध्वर्यवो स्थिससंः सुहस्ताः ॥ ३७ ॥

आ । जागृंविः । विषः । ऋता । मृतीनां ।सोमः । पूनानः । असद्त् । चमृषुं । सर्पेति । यं । मिथुतासः । निऽकामाः । अध्वर्षवः । रथिरासः । सुऽहस्ताः ॥

पदार्थः—( चमूपु ) सर्वविधवलानि ( पुनानः ) पवित्र

यन् (सोमः ) सौम्यगुणः परमात्मा (मतीनाम् ) मेधाविनां हिदि (आसदत् ) विराजते सच ( ऋता ) सत्यः (विप्रः ) सर्वज्ञः ( जागृविः ) ज्ञानस्वरूपश्चास्ति ( यम् ) यं परमात्मानम् ( मिथुनासः ) कर्मयोगिज्ञानयोगिनौ ( निकामाः ) यौच निष्का-मकर्माणौ ( अर्ध्वयवः ) अहिंसाव्रतं धारयन्तौ च ( राथिरासः ) ज्ञानशील एकः ( सहस्ताः ) कर्मशीलो हितीयः तौ प्राप्नुतः ।

पद्धि—( चमूपु ) सब मकारके बर्लोकां ( पुनानः ) पवित्र करता हुआ ( सोमः ) सोमरूप परमात्मा ( मतीनाम ) मेथाबीलोगोंके हृदयमें ( आसदत् ) विराजमान होता है, वह परमात्मा ( ऋता ) सत्य-स्वरूप हे, ( वित्रः ) मेथावी है ( जाग्रविः ) ज्ञानस्वरूप है ( यम् ) जिस परमात्माको (मिथुनासः) कर्भयोगी और ज्ञानयोगी (निकामाः) जो निष्काम-कर्म करनेवाले हैं, और ( अध्वर्यवः ) अहिंसारूपी वतको धारण किये हुए हैं, ( रिथरासः ) ज्ञानी और ( सुहस्ताः ) कर्मशील हैं, वे प्राप्त होते हैं । भावार्थ--- उक्त विशेषणों वाले ज्ञानयोगी और कमयोगी परमात्माको प्राप्त होते हैं।

स पुनान उप सूरे न घाताभे अपा रोदंसी वि प अवः । भिया चिद्यस्यं प्रियमासं ऊर्ता म त वनं कारिण न प यसत्॥ ३८॥

सः । पुनानः । उपं । सूरें । न । घातां । आ । उभेइतिं । अपाः । रोदंसी इतिं । वि । सः । आवस्त्यांवः । प्रिया । चित् । यस्यं । प्रियसासंः । ऊती । सः । तु । घनं ।

कारिणे । न । प्र । यसत् ॥

परमारमा महचमपि प्रयच्छतु ।

पदार्थः—( पुनानः ) सर्व पावयन् ( सः, सोमः ) सपरमात्मा ( व्यावः ) अज्ञानं नाशयित ( न ) यथा ( उभे,-रोदसी ) द्यावापृथिव्योर्भध्ये ( सूरे ) सृयंआश्रयभृते ( धातां ) कालो निवसित एवंहि सर्वेलोकाः परमात्मानमाश्रित्य तिष्ठन्ति ( आप्राः ) सच परमात्मा सर्वत्र पृरितः ( चित् ) अथच ( यस्य. प्रियाः ) यस्य प्रेमधाराः ( प्रियमातः ) अल्पन्त प्रियाः ( ऊर्ता ) जगद्वक्षायै प्रचारं लभन्ते ( सः, सोमः ) सपरमात्मा ( धनम् ) ऐश्वर्य मह्यं ददातु ( न ) यथा

(कारिण: ) धनस्वामी स्वभृत्याय ( प्रयंसत ) ददाति एवं

((0

पद्धि—(ससोमः) वह उक्त परमात्मा अज्ञानोंको (व्यावः) नाभ करता है (न) जिन प्रकार (उमें रोदसी) गुलोक और पृथिवी-लोकके मध्यमें (सूरे ) सूर्यके आश्रित (धाता) कालनिवास करता है, इसी प्रकार सम्पूर्णलोक लोकान्तर परमात्माको आश्रय कर स्थिर होते हैं, इसी प्रकार परमात्मा (आपाः) लोकलोकान्तरोंका प्रचार करता है (चित्र) और (सन्य) जिस परमात्माके (प्रयाः) प्रेममय धाराएं (प्रियसामः) जो अन्यन्त प्रिय हैं (उती) जगद्रक्षाके लिये प्रचार पाती हैं (सः) वह (सोमः) परमात्मा हमको एश्वर्य प्रदान करे (न) जैसे कि धनका स्वामी (कारिणे) अपने भृत्यके लिये (धनम) धनको (प्रयम्त) देना है इसी प्रकार परमात्मा हमको धन प्रदान करे

भावार्थ—अविद्यान्धकारको परमात्माक्त्पी सूर्य्य ही निष्ट्रच करता है भौतिकप्रकाश उस अन्धकारके निष्ट्रच करनेके लिये समर्थ नहीं होता ।

> स वर्धिता वर्धनः पूर्यमानः सोमी मीद्वाँ आभि नो ज्योतिपावीत् । येनां नः पूर्वं पितरः पद्जाः स्वर्विदों आभि गा अद्विमुण्णन् ॥ ३९ ॥

सः । वर्धिता । वर्धनः । पूयमानः । सोमः । मीद्वान् । आभि । नः । ज्योतिषा । आवीत् । येतं । नः । पूर्वे । पितमः । पद्ऽज्ञाः । स्वःऽविदंः । आभि । गाः । अदि । उष्णन् ॥

पदार्थः—( सः ) परमात्मा ( वार्धता ) सर्वेषां वर्धकः ( वर्धनः ) स्वयं च वर्धमानः ( पूयमानः ) शुद्धः ( सोमः )

सौम्यस्वभावः (मीट्वान्) सर्वकामनाना वर्षुकः सः (नः) अस्माकम् (ज्योतिषा) ज्ञानैः (अभ्यावीत्) रक्षा करोतु (येन) येन परमात्मना (नः, पूर्वे. पितरः / मम प्रथमसृष्टे र्ज्ञानिनः (पद्जाः) पद्पदार्थज्ञानवन्तः (स्वर्विदः) स्वतन्त्र-सत्ताज्ञाः (आद्रिम्, उष्णन्) चित्तवृत्तिं निरुम्धन् (अभि, गाः) ज्ञानं छक्ष्यीकृत्य तं सोमम् उपासतेस्म तेनैव भावेन वयमपि तमुपासीमाहि॥

पदार्थ—(सः) वह परमान्मा (वॉधता) सवको वढानेवाला है (वर्धनः) स्वयं वर्धमान है (प्रयमानः) ग्रुज्यस्वरूप है (सोमः) सौम्यस्व-भाव है, (मीह्वान्) सवकामनाओंकी दृष्टि करता है, वह (नः) हमारी (ज्योतिपा) अपने ज्ञान द्वारा (अभ्यावीन्) रक्षा करे, और येन) जिस परमात्मा से (नः) हमारे (पूर्व) प्रथम सृष्टिकं (पितरः) ज्ञानी लोग (पद्जाः) पद्पदार्थकं जाननेवालं (स्वर्विदः) स्वतन्त्रसत्ताकं जाननेवालं (अद्रिमुप्णनः) अपनी चित्तद्वत्तिका निरोध करते हुए (अभिगाः) ज्ञानको लक्ष्य बनाकर उक्त परमात्माकी उपासना करते थे उमीभावसे हम भी उक्त परमात्माकी उपासना करें।

भावार्थ — जिसपतार पूर्वजलोग परमात्माकी उपासना करते थे उसीपकारकी उपासनाओंका विधान इस मंत्रमें किया गया है तात्पर्य्य यह है कि " सूर्य्याचन्द्रमसो धाता यथापूर्वमकल्पयत् " इत्यादि मंत्रोंमें जो इसे स्रष्टिप्रवाहरूपसे वर्णन किया है उसी भावको यहां प्रकारान्तरसे वर्णन किया है।

> अक्रान्त्समुदः प्रथमे विधर्मञ्जन-यन्त्रजा सुर्वनस्य राजां।

वृषां पवित्रे अधि सानौ अन्यें बृहत्सोमों वावृषे सुवान इन्दुंः ॥ ४० ॥ १८ ॥

अक्रांच् । सुमुद्रः । पृथुमे । विऽधंमेच् । जुनयंच् । पृऽजाः । भुवंनस्य । राजां । वृषां । पृवित्रें । अधि । सानौं । अब्यें । बृहत् । सोर्मः । वृबुधे । सुवानः । इन्दुः ॥

पदार्थः—( समुद्रः ) सम्यग्भूतद्रवणाधारः परमात्मा ( भुवनस्य ) लोकस्य ( राजा ) स्वामी ( प्रथमे, विधमेन् ) नानाधमेवति प्रथमान्तिरिक्षे ( प्रजाः, जनयन् ) प्रजा उत्पाद्यन् ( अकान् ) सर्वोपिर विराजते ( इन्दुः ) स प्रकाशस्वरूपः ( सोमः ) परमात्मा ( सुवानः ) सर्वस्य जनियता ( बृहत् ) सर्वमहान् ( वृषा ) कामनाप्रदः ( अन्ये, सानौ ) रक्षायुक्ते ब्रह्माण्डस्य उच्चशिखरे ( पिवत्रे ) शुद्धे ( अधिवावृषे ) सर्वन्यापकरूपेण विराजते ।

पद्र्थि— (सम्यगृद्रवन्ति गच्छन्ति भृतानि यस्मात्स समुद्रः) पर-मात्मा । उससे सब भूतोंकी उत्पत्ति स्थिति और प्रलय होता है इसलिये उसका नाम समुद्र है वह (भुवनस्य ) सम्पूर्ण लोकलोकान्तरोंका (राजा) स्वामी परमात्मा (प्रथमे) पहिला (विधमन) जो नाना प्रकारके धम्मींवाला अन्तरिक्ष है उसमें (प्रजाः) प्रजाओंको (जनयत्) उत्पन्न करता हुआ (अकात्) सर्वोपिर होकर विराजमान है (इन्द्रुः) वह प्रकाशस्वरूप परमात्मा (युवानः) सर्वोत्पादक (सोमः) सोमगुणसम्पन्न (बृहत्) जो सब से बड़ा है, (हपा) सब कामनाओंका देनेवाला है, वह (अन्ये) रक्षायुक्त (पवित्रे ) पवित्रे ब्रह्माण्डके (सानौ ) उच्चित्राखरमें (अधि-वाट्ये ) सर्व व्यापकरूपसे विराजमान होरहा है।

> मुहत्तत्त्तोमी महिषश्चकाराषां यद्गभीं श्वृंणीत देवान् । अदंधादिन्द्रे पर्वमान् ओजो-ऽजनयत्मुर्थे ज्योतिहिन्द्वेः ॥ ४१ ॥

मृहत् । तत् । सोमंः । मृहिषः । चकार् । अपां । यत् । गर्भः । अर्थुणीत । देवान । अदंघात् । इंद्रें । पर्वमानः । ओजंः । अजनयत् । सूर्ये । ज्योतिः । इंद्रेः ॥

पदार्थः — (इन्दुः) स परमात्मा ( सूर्ये) भौतिक सूर्ये ( ज्योतिः, अजनयत ) प्रकाशमुत्पादयति ( प्रवमानः ) सर्वस्य-पावकः सः ( इन्द्रे ) कर्भयोगिनि ( ओजः अद्धात् ) ज्ञानबलं दधाति ( महिषः ) महान् ( सोमः ) परमात्मा ( तत्, महत्, चकार ) तत् महत्कार्थं करोति ( यत् ) यत् कार्यं ( अपाम ) वाष्परूपप्रकृतेः अंशेषु (देवान्) सूर्यादिदिन्यपदार्थानाम् (गर्भः) उत्पत्तिरूपगर्भात् ( अवृणीत ) व्रियतेरम ।

पद्धि—(इन्दुः) जो प्रकाशस्त्ररूपपरमात्मा (सूर्ये) भौतिक सूर्यमें (ज्योतिः) प्रकाशको (अजनयत्) उत्पन्न करता है और (पत्रमानः) सबको पवित्र करनवाला वह परमात्मा (इन्द्रे) कर्मयोगीके लिये (ओजः) झानप्रकाशरूपी बल (अदधात्) धारण कराता है और (महिषः) महान (सोमः) साम (तत, महत्) उस वड़े कामको (चकार) करता है (यत्) जो (अपाम्) वाष्परूपप्रकृतिके अंशोंमें (देवान्) सूर्यादिदिन्यपदार्थोंके (गर्भः) उत्पत्तिरूपगर्भसे (अटणीत) वरण किया गया है।

भावार्थ--इस मंत्रमें परमात्माको सूर्व्यादिकोंके प्रकाशकरूपसे वर्णन किया है इसी अभिप्रायसे उपनिषद्कार ऋषियोंने परमात्माको सूर्व्यादिकोंका प्रकाशक माना है।

> मित्सं वायुमिष्टये राधंसे च मित्सं मित्रावरुंणा पूयमानः । मित्स दार्थों मारुंतुं मित्सं देवान्मित्स् द्यावापृथियी देव सोम ॥ ४२ ॥

मित्रिं। वायुं। इष्ट्यें। राधंसे। चु। मित्रिं। पूयमानः। मित्रावरुणा। मित्सं। शर्थः। मारुतं। मित्सं। देवान्। मित्सं। द्यावां पृथिवी इतिं। देव। सोम॥

पद्रार्थः—( पूयमानः ) सशुद्धस्वरूपः परमात्मा ( मित्रा-वरुणा ) अध्यापकोपदेशकान् ( राधसे ) धनाय ( मित्र ) उत्साहयति ( वायुं, च ) कर्मयोगिनं च ( इष्टये ) यज्ञाय ( मित्स ) उत्साहयति ( मारुतम् ) विद्वद्गणं ( शर्धः ) वलाय ( मित्स ) उत्साहयति ( देवान् ) विदुषः ( द्यावापृथिवी ) युल्लोकपृथिवीलोकयोः विद्यायै ( मित्स ) उत्साहयति ( देव ) हे दिव्यस्वरूप ! ( सोम ) परमात्मन् ! ( मित्स ) एवं सर्वान् स्वोपासकान् उत्साहयित भवानं ॥

पदार्थ—( पूयमानः ) वह शुद्धस्वरूप परभात्मा ( मित्रावरूणा ) अध्यापक और उपदेशकको ( रायसे ) धनके लिये ( मित ) उत्साहित करता है ( च ) आर ( वायुम ) कर्मयागीको ( इष्ट्रिये ) यज्ञादिकमाँके लिये ( मित ) उत्साहित करता है, और ( मास्तम ) विद्वानोंके गणको ( शर्थः ) वलके लिये ( मित्स ) उत्साहित करता है और ( देवान ) विद्वानोंको ( श्रावाधियी ) शुलोक और पृथिवीलोककी विद्याके लिये ( मित्स ) उत्साहित करता है ( देव ) उक्त दिन्यस्वरूप (सोम) सर्वोत्पादक परमात्मन् ! आप उक्तश्वतारसे पृथीक्त अधिकारियोंको ( मित्त ) उत्साहित करतेहैं ।

भावार्थ — परमात्मा उद्योगियोंके हृदयमें सर्वदा उत्साह उत्पन्न करता है जिसप्रकार सूर्य्य विश्व वाले लोगोंके प्रकाशक है इसीप्रकार अन उद्योगी परमालसियोंके लिये परमात्मा उद्योगदीपक नहीं।

> ऋजुः पंवस्व वृजिनस्यं हन्ताः पामीवां वार्धमानो रूर्धश्च । अभिश्रीणन्पयः पर्यसामि गोनाः मिन्द्रस्य त्वं तर्व वयं सस्रायः ॥ ४३ ॥

ऋजुः । पुत्रस्त । वृजिनस्यं । हंता । आपं । अमीवां । बार्धमानः । सर्वः । च । अभिऽश्रीणत् । पर्यः । पर्यसा । अभि । गोनों । इंद्रस्य । त्वं । तवं । वृयं । सर्खायः ॥ पदार्थः—(ऋजुः) सरलस्वभावोभवान् ( वृजिनस्य, हन्ता) अज्ञाननाशकः (अमीवां) व्याधिं (बाधमानः) अपसारयन् (मृधः, च) दुष्टिहेंसकांश्च अपसारयन् (गोनाम्) इन्द्रियाणाम् (पयसा) तर्पकवृत्त्या (पयः) ज्ञानं लक्ष्यीकृत्य (अभिश्रीणन् ) भवान् लक्ष्यीक्रियते (त्वं) भवान् (इन्द्रस्य) कर्मयोगिनः मित्रमस्ति अतः (वयं, तव, सखायः) वयमि भवतो मित्रतां वाञ्च्छाभि (पवस्व) अस्मान्युनातु भवान्।

पद्धि—(ऋजुः) ज्ञान्तभावसे ज्ञासन करनेवाले आप ( वृजिनस्य ) अज्ञानरूप वृजिन दोपके ( हंता ) हनन करनेवाले हैं, ( अभीवां ) सवप्रकारकी व्याधियोंको ( अपसारय ) दूर करें, ( च ) और ( मृषः ) दृष्ट हिंसकोंको ( वाधमानः ) दूर करते हुए आप ( गोनाम ) इन्द्रियोंकी ( पयसा ) तृप्तिकारकवृत्तिद्वारा ( पयः ) ज्ञान-का लक्ष्य करके ( अभिश्रीणन् ) आप लक्ष्य बनाए जाते हैं ( स्वम् ) आप ( इन्द्रस्य ) कर्मयोगीके मित्र हैं इसलिये ( वयं, तव, सखायः ) तुम्हारी मेत्री हम चाहते हैं ॥

भावार्थ-इस मन्त्रभें सब दुःखोंके दूर करनेवाले परमात्मासे दुःखीनद्रिक्ती पार्थना है, अर्थात् आध्यात्मिक आधिभौतिक तथा आधि-दैविक उक्त तीनोंप्रकारके तापों की निद्यत्ति परमात्मासे कथन की गयी है। सायणाचार्य्य 'ऋजुः पबस्व 'के अर्थ यहां सोभरसके सीधा होकर बहनेके करते हैं। अर्थात् क्षर के करते हैं सो(पूज् पबने) धातुके सर्वत्र अयुक्त है।

> मध्वः सूदं पवस्व वस्व उत्सं वीरं चं न आ पंवस्वा भगं च ।

स्वद्स्वेन्द्रांय पर्वमान इन्दो र्यिं च न आ पंवस्वा समुद्रात ॥ ४४ ॥

मध्वः । सूदै । प्रस्य । वस्वः ! उत्सै । वीरं । च । नः । आ । प्रवस्य । भगै । च । स्वदंस्य । इंद्रीय । पर्वमानः ! इंद्रो इति । स्यिं । च । नः । आ । प्रवस्य । समुद्रात् ॥

पदार्थः-—( इन्दो ) हे प्रकाशस्त्ररूपभगवन् ! भवान् ( मध्वः, सृदम ) माधुर्यरसान् ( प्रवस्त्र ) मद्यं ददातु ( वस्त्रः ) धनस्य ( उत्सम् ) उपयोगिनमैश्वर्यं च ददातु ( वीरं, च ) वीर सन्तानं च ( नः ) अस्मभ्यम् ( आपवस्व ) संप्रददातु ( भगम् ) विविधैश्वर्यं च ददातु ( इन्द्राय ) कर्मयोगिने (स्वदस्व ) आनन्दं दत्त्वा ( प्रवमानः ) प्रवित्रयन् ( रिष्म् ) एश्वर्यं ( रामुद्रात् ) अन्तरिक्षात् ( नः ) अस्मभ्यम् ( आपवस्व ) ददातु ।

पदार्थ—(इन्दो) प्रकाशस्त्र एपरमात्मन्! आप (मध्वः सद्दम)
मधुरताके रसोंको (आपवस्त्र) हमको दें (वस्त्रः) धनोंके (उत्सम)
उपयोगी ऐक्वर्योंको आप हमें दें और (वीरम्) वीरसन्तानोंको आप
(नः) हमें (आपवस्त्र) दें, (च) और (भगम्) सवप्रकारके
ऐश्वर्य्य आप हमें दें (इन्द्राय) कमियोगींके लिये (स्वदस्त्र) आनन्द देकर
(पवमानः) पवित्र करते हुए (रियम्) सत्र प्रकार के ऐक्वर्योंको आप
(समुद्रात) अन्तरिक्षसे (आपवस्त्र) हमको दें।

भावार्थ---परमात्मा कर्मयोगी अर्थात उद्योगी पुरुषोंपर पसन्न होकर उन्हें नाना प्रकारके ऐश्वर्य्य प्रदान करता है इसल्यिय पुरुषको चाहिये कि वह उद्योगी बनकर परमास्माके ऐश्वर्य्यका अधिकारी बने। सोमः मुतो धार्यात्यो न हित्वा सिन्धुर्न निम्नमभि वाज्यक्षाः । आ योनिं वन्यमसदत्प्रनानः समिन्दुर्गोभिरसर्त्समद्भिः ॥ ४५॥

सोमंः । सुतः । धार्रया । अत्यंः । न । हित्वां । सिंधुंः । न । निम्नं । अभि । वाजी । अक्षारिति । आ । योनिं । वन्यं । असद्त्।पुनानः । सं । इंदुंः । गोभिः । असरत् । सं । अत्ऽभिः ॥

पद्रार्थः—( सोमः ) सर्वोत्पादकः ( सुतः ) स्वयं सिद्धः परमात्मा (धारया) स्वशंकत्या ( अत्यः,न ) विद्युदिव (हित्वा) गतिशीलो भवन् ( सिन्धुः, न ) स्यन्दनशीलानदीव (निम्नम्) अधस्तात् (वाजी) बलाधिकः (वन्यम्) भक्तियुक्तम् (योनिम्) अन्तःकरणम् ( पुनानः ) पावयन् ( असदत् ) तिष्ठति (इन्दुः) प्रकाशस्वरूपः सः ( गोभिः ) इन्द्रियवृत्तिभिः ( सम्, अद्धिः ) प्रमप्रवाहेण अन्तःकरणसंसिञ्चनशीलाभिः ( समसरत् ) ज्ञानरूपेण व्याप्नोति ( अभ्यक्षाः ) भक्तानरक्षति च ।

पदार्थ—सोमः सर्वोत्पादक ( सुतः ) स्वयंसिद्ध जो परमात्मा है वह ( धारया ) अपनी स्वतःसिद्ध शक्तियोंके द्वारा ( अत्यः ) विद्युतके समान ( सम् ) भलीमकार ( हित्वा ) गतिशील होताहुआ ( सि-न्धुः ) स्यन्दनशीलनदीके ( न ) समान ( निम्नम् ) नीचेकी ओर ( वाजी ) बलस्वरूप उक्त परमात्मा ( वन्यम् ) भक्तियुक्त ( योतिम् ) अन्तःकरणरूप स्थानको ( पुनानः ) पवित्र करता हुआ ( असदत् ) स्थिर होता है, वह (इन्दुः पकाशस्यक्रपपरमात्मा (न )भक्तोंके प्रति ( अध्य-क्षाः) रक्षा करता है ( गाभिः ) इन्द्रियोंकी दृत्तियों द्वारा ( अद्भिः ) जो भेमके पवाहसे अन्तःकरणको सिश्चित करती हैं, उनसे ( समसरत् ) ज्ञान-रूपसे न्याप्त होना है !

भावार्थ—इस मंत्रभें रूपकालंकारके यह वर्णन किया है कि परमात्मा नम्रस्वभाववाले परुपोको निम्नभूमिके समान मुसिब्चित करता है।

एष स्य ते पवत इन्द्र सोमं-श्चमृषु धीरं उद्यते तर्वस्वान । स्वर्चक्षा रथिरः सृत्यशुंष्मः कामो न यो देवयतामसंजि ॥ ४६ ॥

एषः । स्यः । ते । प्वते । इंद्र । सोर्मः । चमूर्षु । धीरः । उद्यते । तर्वस्वान् । स्वं ऽचक्षाः । रथिरः । सृत्यऽद्युष्मः । कार्मः । न । यः । देवऽयतां । असीर्जि ॥

पदार्थः—(इन्द्र) हे कर्मयोगिन् ! (ते) त्वाम (एषः, स्यः) अयं परमात्मा (पवते) पवित्रयति (यः, सोमः) यः परमात्मा (चमृषु) सर्वविधवलेषु (धीरः) स्थिरः (उशते) कामयमानाय कर्मयोगिने च (तवस्वान्) बलस्वरूपः (स्वर्चक्षाः) सुखोपदेष्टा (र्राथरः) गतिशीलः ( मत्यशुष्मः ) सत्यपराऋमः ( देवयताम् ) देवत्विमञ्खता

(कामः) कामनेव (असर्जि) उपदिष्टः।

पदार्थ-(इन्द्र) ह कर्मयोगिन ! (ते) तुम्हारे छिये ( एषः, स्यः ) वह उक्त परवारमा (पत्रने ) पत्रित्र करता है (यः ) जो (सोपः ) सौम्य-स्वभाव (चमुप्) सब प्रकारके वलींमें (धीरः ) थीर है और (उसते) कान्ति-

वाले कर्पयोगीके लिये (तबस्वात्) बलस्यहर्प है (स्वर्वेक्षाः) सस्त्रका उपदेश ( गाँधरः ) गाँतस्वरूप ( सत्यग्रह्यः ) मत्यरूपबलगला श्रीर ( देव-यनाम ) देव मावकी इच्छा करनेवालींके लिये जो (काम: ) कामनाके समान ( असर्जि ) उपदेश किया गया।

भावार्थ-परमात्मा ही सब कामनाश्रोका मूल है जो लोग ऐक्वर्य की कामना बाल है उनकी चाहिये कि वे कर्मयोगी और उद्योगी बनकर उससे एडवरवींकी प्राप्तिके अभिलापी बनें।

> एषप्रत्नेन वर्यसा पुनानास्तरो वर्षीमि दृष्टितुर्द्धानः । वसानः शर्भ त्रिवरूथमप्सु होतेव याति समनेषु रेभेन् ॥ ४७ ॥

एपः । प्रत्नेनं । वयंसा । पुनानः । तिरः । वर्षीसि । दुहितुः । दर्घानः । वसानः । शर्म । त्रिश्वर्र्ध्यं । अप्डम् । होतांऽइव । याति । सर्मनेषु । रेभंन ॥

पदार्थः—( एषः ) अयं परमात्मा ( प्रत्नेन, वयसा ) प्राचीनैश्वर्येण ( पुनानः ) पावयन् (दुहितुः) पृथिव्याः (वर्पीसि) ह्रपाणि (तिरोदधानः ) स्वतेजसाऽऽव्छादयन् ( शर्म ) सुखम ( वसानः ) दधानः ( त्रिवरूथम् ) त्रिगुणामि प्रकृतिम् धारयन् ( अप्सु ) कर्मयज्ञेषु ( होता, इव ) यज्ञकेल्य ( समनेषु ) । यज्ञेषु ( रोभन् ) शब्दं कुर्वन् ( याति ) सर्वत्र व्याप्नोति ।

पद्र्थि:— ( एपः ) उक्त परमातमः (प्रतंतन वयमः) प्राधानैश्वरुयंभे ( पुनानः) पवित्र कर पा हुआः और ( दुहितुः ) प्रथिना के (वर्षांगि) रूपोंको (तिरोदधानः) अपने तेजने अच्छादन करता हुआ।(शर्म मुखका (वसानः)धारण करता हुआ। (विश्वरूथम ) मत्वरज्ञः तमा रूप नीनों गुगों वाली प्रकृतिको धारण करते हुए ( अप्यु ) कर्मयज्ञोंने यज्ञ करने वाल ( होता, इव ) होतांक समान ( समनेषु ) यज्ञोंमें ( रेभन् ) शब्दायमान होता हुआ। परमान्मा ( याति ) सर्वत्र ब्याप्त होरहा है।

भावार्थे— जिस प्रकार होता प्रथवा उद्घातादि ऋत्वज लोग है वेदोंका गायन करते हुए इस विविधरचनारूप विराटका वर्षान करते हैं हैं इसी प्रकार परमात्मा स्वयं उत्गातारूप होकर वेदरूप गीतिक द्वारा चराचर ब्रह्माण्डों का वर्णन करता है अर्थात प्रकृतिके तीनों गुणों द्वारा इस चरानर जगत्की विविध रचनाका हेतु एक मात्र परमात्मा ही है कोई अन्य नहीं।

> नू नुस्त्वं रिथुगे देव सोम् परि सूव चुम्बोः पूयमानः । अप्सु स्वादिष्टो मधुमाँ ऋतावां देवो न यः संविता सत्यमन्मा ॥४८॥

न्न । त्वं । सुथरः । देव । सोम् । परि । सूव् । चम्बौः

ष्ट्रयमानः । अप्रमु । स्वादिष्ठः । मधुंऽमान् । ऋतऽवां । देवः

न । यः । सविता । सत्यऽमन्मा ।

पदार्थः—( सोम ) हे सर्वोत्पादक ! (देव) दिव्यस्वरूप परमात्मन ! (त्वम् ) भवान् (राधरः ) बलस्वरूपोऽस्ति ( चम्वोः ) भुवनानि ( पूयमानः ) पावयन् ( अप्सु ) जलेषु ( मधुमान् ) मधुरं ( स्वादिष्ठः ) स्वादुतमम् रसम् ( ऋतावा ) वितरन् ( देवः, न ) दिव्यशक्तिरिव ( नु ) शीघृम् ( नः ) अस्मभ्यम् ( सत्यमन्मा ) सत्यस्वरूषो भवन् भवान् (परिसृव) मदन्तःकरणे विराजताम ।

पदार्थे--( माम ) हे मवीत्पादक ! ( देव ) दिव्यस्वह्रप परमात्मन ! (त्वम् ) तम् (र्शिरः ) बलस्वरूप हो (चम्बाः ) सबभुवनीको (पूर्यमानः) पविश्वकरते हुए (अप्सू) जलोमें (मधुमान् ) मीठा (स्वादिष्ठ ) स्वाद्रस (अप्रतावा) वितीर्ण करते हए (देव:) दिव्यशक्तिके (न) समान (नु) बीघ्र ( नः ) इमोरीलये ( सत्यमनमा ) सत्यस्वरूप आप इमारे अन्तः करणें। आकर (परिस्वव ) विराजमान हो।

भावार्थ-इम मंत्रमें परमात्माने स्वस्वामिभावकी प्रार्थनाकी गई अथवा यों कही प्रेर्य और प्रेरकभावसे परमात्माकी उपामना की गई है ।

अभि वायुं वीत्यर्षा गृणानोः भिमित्रावर्रणा पूर्यमानः। अभि नरं धीजवंनं रथेष्ठामभीन्द्रं

वृषेणं वर्ज्जवाहुम् ॥ ४९ ॥

अभि । वायुं । वीती । अर्ष् । गृणानः । अभि । मित्रावरुणा । प्रयमानः । अभि । नरं । धीऽजवनं । रथेऽस्था । अभि । इर्दं । वृष्णं । वर्जुऽवाहुं ॥

पदार्थः —( सोम ) ह परमात्मन् ! ( वायुम् ) कर्मयो-गिनं ( वीती ) तृष्तये ( अभ्यर्ष ) प्राप्नोतु ( गृणानः ) उपास्य-मानश्च ( मित्रावरुणा ) अध्यापकोपदेशकान् ( अभ्यर्ष ) प्राप्नोतु ( पृयमानः ) पावयन् भवान् ( धीजवनं, नरं ) कर्मयोगिपुरुषम् ( अभ्यर्ष ) प्राप्नोतु ( रथेष्ठाम् ) कर्मगत्यां स्थितं च प्राप्नोतु ( वज्जबाहुम् ) दृढभुजम् ( वृषणम् ) बिलनम् ( इन्द्रम् ) योधं च प्राप्नोतु ।

पद्र्थि— (साम ) हे सर्वोत्पादक परमान्यत् ! आप (वायुम्) ज्ञानयांगीकी (वीती ) तृप्तिके लिये (अभ्यर्ष ) माप्त हों (गृणानः) उपास्यमान आप (मित्रावरूणा ) अध्यापक और उपदेशकको (अभ्यर्ष ) माप्त हों, (प्यमानः) सबको पांवत्र करते हुए आप (धीजवनं, नरस्) कर्म योगी पुरुषको (अभ्यर्ष ) माप्त हों, (रथष्ठाम् ) जो कर्मांकी गतिमें स्थिर है, उमको माप्त हों, (वज्ञवाहुम् ) वज्जके समान सुजाओंवाल (इन्द्रं ) योद्धा पुरुषको (द्यपण्म ) जो बलस्वरूप है उसको माप्त हों।

भावार्थ — इसमत्र में परमात्माकी प्राप्तिक पात्र क्षानयोगी कर्मयोगी क्षीर श्रूरवारीका वर्णन किया है। तात्पर्य यह है कि जो पुरुष परमात्माकी क्षपाका पात्र बनना चाहे उसे स्वयं उद्योगी वा कर्मयोगी अथवा श्रूर वीर बनना चाहिये क्योंकि परमात्मा स्वयं बलस्वक्षप है इसलियं जो बलिष्ठ पुरुष है उसकी कृपाका पात्र बनसकते हैं अन्य नहीं।

अभि वस्त्रां सुवसनान्यंर्धाभि

धेनूः सुदुर्घाः प्रूयमीनः । अभि चन्द्रा भर्तवे नो हिर्गण्याभ्यक्ष्वांत्रिथिनो देव सोम ॥ ५० ॥ २०

अभि । बस्त्री । सुऽवसनानि । अर्ष । अभि । धेनूः । सुऽदुर्घाः । पूर्यमानः । अभि । चन्द्रा । भर्तवे । नः । हिर्रण्या । अभि । अश्रीन् । राथनः । देव । सोम् ॥

पदार्थः—( सोम, देव ) हे दिव्यस्वरूप भगवन् ! (नः, भर्तवे ) असमन्त्रमये ( वस्त्रा, सुवसनानि ) स्वान्छाद्यवस्त्राणि ( अभ्यर्ष ) प्रयच्छतु ( पृयमानः ) सर्वान्पावयन् ( सुदुधाः, धेनूः ) स्वर्थाः वाचः ( अभ्यर्ष ) ददातु ( चन्द्रा, हिरण्या ) आह्रादकधनं च ( अभ्यर्ष ) ददातु ( रिष्नः ) वेगवतः (अश्वान) वाहान् ( अभ्यर्ष ) मह्यं ददातु ।

पद्र्थि—( साम ) हे सर्वात्पादक ( देव ) दिव्यस्वक्रप परमात्मन् ! तृप्तिके लिये (वस्ना,सुवमनानि) शोभन वस्न ( अम्यर्ष ) दें (पृयमानः) मबको पवित्र करते हुये आप ( सुदुवाः ) सुन्दर अर्थों से परिपूर्ण ( धेनूः ) वाशियें ( ग्रभ्यर्ष ) हमको दें, ( चन्द्रा, हिरण्या ) आल्हादक धन आप ( नः) हमको ( ग्रभ्यर्ष ) दें, ( रथिनः ) वेगवाले ( अक्वान् ) घोड़े ( नः ) हमको ( अभ्यर्ष ) दें।

भावार्थि—इन मंत्रमें पुनरिष ऐश्वर्यमाप्तिकी मार्थना है कि हे परमात्मन ! आप इमको ऐश्वर्यशास्त्री बननेके लिये ऐश्वर्य मदान करें पुनः पुनः ऐश्वर्यकी प्रार्थना करना अर्थपुनरुक्ति नहीं किन्तु अभ्यास अर्थाद दृहता के लिये उपदंश है जैसा कि ''आत्मा वारे द्रष्टव्यः श्रोतव्यो मन्तव्यो निर्दिध्या सितव्यः'' इत्यादिकों पे बार व विज्ञ हित्त लगाना परमात्मामें कथन किया गया है इसी मकार यहां भी इद्दाके लिये उसी अर्थ का पुनः र कथन है जो अज्ञानियोंको वेदमें पुनरुक्त दोष मतीत होता है वदमें पुनरुक्ति दोष नहीं यह केवल अज्ञानियोंकी स्वान्ति है।

अभी नी अर्थ दिन्या वर्षत्यामि विश्वा पार्थिवा पूर्यमानः । अभि येन् द्रिणमुश्नवामाभ्यपियं जमदग्निवन्नः ॥ ५१ ॥

आभि । नः । अर्षे । दिव्या । वस्नैनि । अभि । विश्वां । पार्थिवा । पूयमानः । अभि । येने । द्रविणं । अश्नवांम । अभि । आर्षेयं । जमदुरिन्ऽवत् । नः ॥

पदार्थः—(सोम) हे सर्वोत्पादक परमात्मन ! (पूयमानः) शुद्धस्वरूपो भवान् (दिव्या, वसृनि) दिव्यधनानि (नः अभ्यर्ष) अस्मभ्यं ददातु (विश्वा, पार्धिवा ) सर्वान्पार्धिवपदार्थान् (नः) अस्मभ्यं (अभि) ददातु (जमदग्निवत्) चक्षुषः दिव्यदृष्टिरिव (येन)येन सामर्थ्येन (आर्थेयम्) ऋषियोग्यम् (द्रविणं) धनम् (अश्ववाम) भुद्धीमहि तत्सामर्थ्यम् (नः) अस्मभ्यं प्रयच्छत्।

पद्मश्ये--( मोम ) हे नर्वोत्वादक परमात्मनः ! ( पृथमानः ) शुद्ध-स्वद्भप आप ( दिञ्या,वसूनि )दिञ्यथन ( नः ) हमें ( अभ्यर्ष ) दें.( विश्वा, पार्थिवा) सम्पूर्ण पृथिवी सम्बन्धी घन आप (नः) हमें टें (जपदिनवत्) चक्षुकी दिच्य दृष्टिके समान (येन) जिस सामर्थ्यमें हम (आर्षेयम्) ऋषियों के योग्य (द्रविणम्) घनको (अठनवाप्) भोग सर्के वह सामर्थ्य आप् (नः) हमको दें।

भावार्थे — इस मंत्र में परमात्मासे मोक्कृत्वशक्तिकी पार्थेनाकी गई है तात्पटर्प यह है कि जो पुरुष स्वामी होकर ऐक्वर्योंकी भोग मकता है वही ऐक्वर्यमम्पन्न कहनाता है अन्य नहीं इसी अभिपायसे उपनिषदों में अन्य नहीं इसी अभिपायसे उपनिषदों में अन्ताद अर्थात ऐक्वर्योंके भोक्ता होने की पार्थना की गई है।

अया प्वा पंवस्वैना वस्नानि
मांश्चत्व इंन्द्रो सर्राप्ति प्र धंन्व ।
ब्रध्नश्चिदत्र वातो न ज्ञतः
पुरुषेपंश्चित्तरुवे नरं दात् ॥ ५२ ॥

अया । प्वा । प्वस्व । एना । वसृति । माँश्चरते । इंदोऽ इति । सर्रामे । प्र । धुन्व । बुःनः । चित् । अत्रं । वातंः । न । जुतः । पुरुऽमेर्थः । चित् । तक्षेवे । नरं । दात ॥

पदार्थः—( सोम ) हे परमात्मन् ! (अया, पवा, पवस्व) अनया पाविकया वृष्ट्या मां पुनातु ( एना, वसूनि ) इमानि- धनानि च ददातु ( इन्दो ) हे प्रकाशस्वरूप ! ( मांश्चर्त्वे, सरिम ) वाण्याः समुद्रे मां ( प्रधन्व ) प्रेरयतु ततश्च सपरकृति- त्वंनिष्पादयतु ( वानः, न ) कर्मयोगिनिमव ( जूतः ) गतिशीलं कुर्वेन् ( अत्र ) उक्तज्ञान विषये ( बच्नः ) प्रामाणिकम् (चित्)

तथा ( पुरुमेधः ) बहुबुिह्म् सम्पाद्यतु ( चित् ) तथा (तकवे) संसारगतौ ( नरम् ) कर्मयोगिनम् सन्तानम् ( दात् ) द्दातु मह्यम् ।

पद्धि—( सोम ) हे सर्वोत्पादक परमात्मन ! (अया) इस (पना ) पित्रत्र करनेवाली हाष्ट्रिसं (पनस्त्र ) आप हमको पित्रत्र करें (एना ) यह ( नम्।ने ) धन आप हमको दें, (इन्दों) हे प्रकाशस्त्ररूप परमात्मन्त् ! ( माँश्चत्वे, सरस्ति ) वाणीके समुद्रमें आप हमको ( प्रधन्त्र ) प्रेरणा करके स्नातक वनाएं, और (वातः) कर्मयोगीके ( न ) समान (जृतः) गतिशील बनाते हुए आप (अत्र ) उक्त विज्ञान विषयमें (ब्रद्राः) प्रामाणिक ( चित् ) और (पुरुष्धेः) बहुत बुद्धिवाला बनाएं (चित् ) और (तक्ते ) संसारकी गतिमें ( नरम ) कर्मयोगी सन्तान (दात् ) मुक्के हें।

भावार्थ---नो लोग उक्त प्रकारसे शक्तिसम्पन्न होनेकी ईश्वर से प्रार्थना करते हैं परमात्मा उन्हें अवब्यमेव ऐश्वर्यसम्पन्न बनाता है।

> उत् नं एना पंत्रया पंत्रस्वाधिं श्रृते श्रवाध्यस्य तीर्थे । षष्टिं सहस्रां नैगुतो वस्त्रीन वृक्षं न पक्षं धृनवद्गणीय ॥ ५३ ॥

उत । नः । एना । प्वया । प्वस्व । अधि । श्रुते । श्रुवा-य्यस्य । तीर्थे । षष्टिं । सहस्रां । नैगुतः । वस्ति । वृक्षं । न । पुक्वं । धृन्वत् । रणीय । पदार्थः—(उत ) तथा च ( एना, पवया ) अनया पितृत्रदृष्ट्या ( श्रवाय्यस्य ) श्रवणयोग्ये ( तीर्थे ) तीर्थस्वरूपे ( श्रुते ) श्रवणे विषये ( अधिपवस्व ) अत्यन्तं पावयतु माम् येनाहम् ( नैगुतः ) शत्रोः ( षष्टिं, सहस्रा, वसूनि ) असंख्यात-धनान्यपहरन् ( पक्षम्, वृक्षम्, न ) पक्ववृक्षमिव ( रणाय ) युद्धस्थले ( धूनवत ) शत्रृंश्चलयन् संसारे विहराणि ।

पदार्थ—( उत ) और ( एना ) इस ( पवया ) पवित्रदृष्टिसं ( श्रवाय्यस्य ) जो सबके सुननेके योग्य ( श्रुते ) श्रवण हैं और ( तीर्थे ) तीर्थस्वरूप है उसमें ( आधे ) अत्यन्त ( पबस्व ) आप हमको पवित्र करें ताकि, हम ( नैगुतः ) शत्रुओंके ( पष्टि, सहस्रा, वस्नुनि ) असंख्यातधर्नोको हरण करते हुए ( पवचम ) पके हुए ( दक्षम ) दक्षके ( न ) समान ( रणाय ) रणके लिये ( धूनवत ) उनको कँपाते हुए ससारमें यात्रा करें ॥

भावार्थ— जो लोग उक्त मकारसे कर्मयोगी वा उद्योगी बनते हैं परमात्मा उन्हें अवश्यमेव अविद्यारूपी शबुओंके हनन करनेका सामर्थ्य देता है ॥

> महीमे अस्य वृष्नामं श्रूषे मांश्रेत्वे वा एशने वा वर्धत्रे । अपस्वीहयन्निष्ठतंः स्नेहयुचा-पामित्राँ अपाविती अचेतः॥ ५४ ॥

मिहिं। इमे इति । अस्य । वृषुनामं । क्रूषे इति । माँश्रंत्वे । वा । पृश्तेन । वा । वर्धत्रे इति । अस्वापयतः । निऽगुतः । स्नेहयंत् । च । अपं । आमित्रांन् । अपं । अचितः । अच । इतः ॥

पदार्थः—(वधत्रे ) वधिक्रये ( पृश्गेन ) युद्धे ( भा-रचत्वे ) गतिशीलशक्तयुपयोगवित (मिह्न ) महित (इमे, वृषनाम ) इमे हे कार्ये 'अस्य ) अस्य परमात्मनः (शूषे ) सुखप्रदे स्तः ( निगुतः ) शत्रृणाम् ( अस्वापयत् ) स्वापनम् (च ) तथा ( अपिन्नान् ) अमित्रेभ्यः ( स्नेहयत् ) स्नेह प्रदानमिति ( अचितः ) परमात्मभक्तिहीनानां नास्तिकाना (इतः) अस्मादास्तिकसमवायात् ( अपाच ) अपसारणं च ॥

पद्रिथ्—(वधत्रे) वध करनेवाले (पृश्चने) युद्धमें (माँश्चत्वे) जिनमें गतिशीलशक्तियोंका उपयोग किया जाता है उनमें (मिंह ) वड़े (हमे) यह (अस्य) इस परमात्माके (हपनाम) दो काम (भूषे) मुखकर हैं (निगुतः) शबुओंको (अस्वापयत्) मुलादेना (च) और (अपित्रान्) अमित्रोंको (स्नेहयत्) स्नेह प्रदान करना (वा) और (अचितः) जो लोग पग्मात्माकी मिक्त नहीं करते अर्थात् नास्तिक हैं, उनको (हतः) इस आस्तिक समाजसे (अपाच) दूर करना।

भावार्थ--इस मंत्रमें आस्तिकधर्मके प्रचार करनेके लिये अर्थात् वैदिक धर्मकी शिक्षाओंके लिये तेजस्वी भावोंका वर्णन किया है।

> सं त्री पुवित्रा वितंतान्ये-ष्यन्वेकं धावास पूयमांनः । आसे भगो असि दात्रस्य दातासि मघवा मघवद्वय इन्दो ॥ ५५ ॥ २१ ॥

सं । त्री । पृवित्रां । विऽतंतानि । पृषि । अनुं । एकं । धावासि । पूर्यमानः । असि । भगः। असि । दात्रस्यं। दाता । असि । मघऽवां । मघवंत्ऽभ्यः । इंदो इति ॥

पदार्थः—( इन्दो ) हे प्रकाशस्त्रस्य परमात्मन् ! भवान् ( त्री ) त्रीन् ( विततानि, पवित्रा ) विस्तृतपदार्थान् ( समेषि ) सम्यक् प्राप्तः ( पूयमानः ) भवान् पावयंश्च ( अन्वेकम् ) प्रति-पदार्थम् ( धावासि ) गतिरूपेण विराजते च ( भगः, असि ) ऐश्वर्थम् पश्चास्ति ( दात्रस्य ) धनस्य ( दाता, आसि ) दाताऽपि अस्ति यतो भवान् ( मधवज्रचः ) सर्वधानिकेभ्यः ( मधवा ) धनिकतमोऽस्ति ।

धनिकतमोऽस्ति ।

पदार्थ--( इन्दो ) हे प्रकाशस्त्ररूपपरमात्मन् ! आप (त्री)
तीन (विततानि) विस्तृत (पवित्रा) पवित्र पदार्थोंको ( सम्) भस्री
प्रकार ( एपि ) प्राप्त हैं; और (प्रूयमानः ) सवको पवित्र करते हुए
(अन्वेकम्) प्रत्येकपदार्थमें (धावासि) गतिरूपसे विराजमान हैं (भगः)
आप ऐश्वर्यस्वरूप ( आसि ) हैं, (दात्रस्य) धनके (दाता) देनेवा्स्रे
(असि) हैं, क्योंकि, आप ( मघबद्भ्यः) सम्पूर्ण धानिकोंसे (मघवा)
धनी हैं.।

भावार्थ—परमात्मा सब ऐश्वर्योका स्वामी है और सब धनिकोंसे धर्ना हैं इसलिये उसीकी कृपास सब ऐश्वर्योकी प्राप्ति होती है अन्यथा नहीं।

> एष विश्ववित्पवंते मनीषी सोमो विश्वस्य भुवंनस्य राजां ।

## दुष्साँ ई्रस्येन्विद्धेष्टिनन्दुर्वि वारमर्व्यं समयाति याति ॥५६ ॥

एषः । विश्वऽवितः । पवते । मनीषीः । सोमंः । विश्वस्यः । भुवनस्यः । राजा। द्रप्सान् । ईरयन् । विद्येषु । इन्दुः । वि । वारं । अव्यं । सुमार्गः । अति । याति ॥

पदार्थः—( एषः ) अयं परमात्मा ( विश्ववित् ) सर्वज्ञः ( पवते ) पुनाति च सर्वान् ( मनीषी ) सृक्ष्मतरशक्तिप्रेरकः ( संमः ) सर्वोत्पादकः सः ( विश्वस्य, भुवनस्य ) अखिल लोकानाम् ( राजा ) प्रकाशकः ( इन्दुः ) प्रकाशमयः सः ( विद्येषु ) ज्ञानवद्यज्ञेषु ( द्रंप्सान् ) ज्ञानानि ( ईरयन् ) प्रेरयन् ( अव्यम् ) रक्षार्हम् ( वारम् ) वरणीयम् पुरुषम् ( समयाति, याति ) अत्यन्तान्तिकं प्राप्नोति ।

पद्धि——( एपः ) उक्तपरमात्मा ( विश्ववित् ) सर्वज्ञ है ( पवते ) सबको पवित्र करनेवाला है, ( मनीषी ) सूक्ष्मसे सूक्ष्म शक्तियोंका मेर्क है, ( सोमः ) वह सर्वोत्पादकपरमात्मा ( विश्वस्य ) सम्पूर्ण ( भ्रुवनस्य ) लोकोंका ( राजा ) प्रकाशक है ( इन्दुः ) वह प्रकाशस्वरूप परमात्मा ( विद्येषु ) ज्ञानयज्ञोंमें ( दृष्सान ) ज्ञानोंकी ( ईरयन ) प्रेरणा करता हुआ ( अव्यम् ) रक्षायोग्य ( वारम् ) वरणीय पुरुषको ( समयाति, याति ) अतिसंनिहित प्राप्त होता है ।

भावार्थ--जो परमात्मज्ञानके अधिकारी हैं परमात्मा उन्हींको प्राप्त होता है अन्योंको नहीं।

इन्दुंरिहन्ति महिषा अदंब्धाः

पदे रेभन्ति कवयो न गृप्राः।

हिन्वन्ति धीरां दुशाभुः क्षिपांभिः

समञ्जते रूपमपां रसेन ॥ ५७ ॥

इंदुं । रिहाति । महिषा । अदेब्धाः । पदे । रेभाति । कवर्यः । न । गृत्राः । हिन्वन्ति । धीराः । दशऽभिः । क्षिपाभिः ।

सं । अंजते । रूपं । अपां । रसेन ॥

पदार्थः—( इन्दुम् ) उक्तपरमात्मानम् ( अदब्धाः ) दृढप्रतिज्ञाः ( माहिषाः ) सहुणप्रभावेण महापुरुषाः ( रिहन्ति )

लभन्ते (न, गृधाः ) निष्कामकर्मिणः (कवयः ) विद्वांसः (पदे ) ज्ञानयज्ञवेद्याम् (रेभन्ति ) यथा शब्दायन्ते (धीराः )

धीरजनाः ( दशिभः, क्षिपाभिः ) दशिभः प्राणगतिभिः ( अपां,-रसेन ) सत्कर्मणा परिपाकेन ( रूपम् ) परमात्मस्वरूपम्

( समझते ) साक्षात्कुर्वन्ति ।

पदार्थ—( इन्दुम ) प्रकाशस्त्रक्ष परमात्माको ( अदन्धाः ) इद्मतिज्ञावाले ( महिषाः ) जो सद्युणोंके प्रभावसे महापुरुष हैं, वे

(रिहंति) प्राप्त होते हैं, (न, गृथाः) निष्कामकर्मी (कवयः) विद्वान

(पदे) ज्ञानरूपीयज्ञकी वेदीमें ( रेभन्ति ) जैसे सब्दायमान होते हैं, (धीराः) धीरलोग ( दशभिः ) दश ( क्षिपाभिः ) प्राणोंकी गतिसे

(अपाम् ) सत्कर्मोंके ( रसेन ) परिपाकसे (रूपम् ) उक्त परमात्माके स्वरूपको (समक्षते ) साक्षात्कार करते हैं । भावार्थ-इस मंत्रमें प्राणायामके द्वारा परमात्माकी प्राप्तिका वर्णन किया है।

> त्वर्या व्यं पर्वमानेन सोम् भरें कृतं वि चित्रयाम शर्श्वत् । तन्नों मित्रो वर्रुणो मामहन्तामदि' तिः सिन्धुः पृथिवी उतद्योः ॥ ५८ ॥ २२ ॥

त्वयां । वृयं । पर्वमानेन । सोम् । भरें । कृतं । वि ा चिनु-याम् । शर्श्वत् । तत् । नः । मित्रः । वरुणः । मुमहुतां । अदिनिः । सिंधुंः । पृथिवी । उत् । द्योः ॥

पद्।र्थः—( सोम ) हे परमात्मन् ! ( पवमानेन, त्वया ) सर्वपावकेन भवता सहायेन ( वयम्, भरे ) वयमज्ञानवृतिनाशक-संग्रामे ( शश्वत ) सदैव ( कृतम् ) सत्कर्म ( विचिनुयाम ) संचितम् करवाम ( तत ) तस्मात् ( मित्रः, वरुणः ) अध्यापकः उपदेशकश्च ( आदितिः ) अज्ञाननाशको विद्वान् ( सिन्धुः ) समुद्रः ( पृथिवी ) मूः ( उत, चौः ) तथा चुलोकः एते सर्वेऽपि ( ममहंताम् ) मद्नुकूलाः सन्तः मां समुन्नयन्तु ।

पदार्थ--( सोम ) हे सर्वेत्पादक परमात्मन ! ( पवमानेन ) पवित्र करनेवाले (त्वया ) आपकी सहायतासे ( वयम ) हमलोग ( भरे ) अज्ञानकी द्वत्तियोंको नाज्ञ करनेवाले सङ्ग्राममें (कृतम् ) सत्कर्मेंका ( कृषद् ) निरन्तर ( विचितुयाम ) संग्रह करें, ( तत् ) इसलियं ( मित्रः, वरुणः) अध्यापक और उपदेशक, ( अदितिः ) अज्ञानके खण्डन करनेवाळा विद्वान ( सिन्धुः ) समुद्र ( पृथिवी ) पृथिवी ( उत ) और ( द्यौः ) द्युलोक ये सब पदार्थ ( ममहंताम् ) मेरे अनुकूल होकर मुझे पुज्य बनाएं।

भावार्थ-- जो लोग सदाचारी अध्यापकों वा उपदेशकों द्वारा परमात्मज्ञानकी शिक्षा पाते हैं वे अवज्यमेव अज्ञानको नाश करके ज्ञानरूपी पदीपसे पदीप्त होते हैं।

॥ इति सप्तनवतितमं मक्तं द्वाविंगो वर्गश्च समाप्तः ॥

अथ द्वादशर्चस्य अष्टनवतितमस्य मृक्तस्य-

॥ ९८ ॥१---१२ अम्बरीष ऋजिष्वा च ऋषिः॥ पव-मानः सोमो देवता ॥ छन्दः---१, २, ४, ७, १० अनुष्टुप् ३, ५, ९ निचृदनुष्टुप् । ६, १२ विराह-नुष्टुष् । ८ आर्ची स्वगडनृष्टुष् । ११ निचृद-बृहती ॥ स्वरः--१---१०, १२

गान्धारः । ११ मध्यमः ॥

अभि नों वाजसातमं रायिमंषे पुरुसपृहंम । इन्दों सहस्रंभर्णसं तुविद्युम्नं विभवासहंग् ॥ १ ॥

अभि । नः । वाज्ञऽसातंमं । रिय । अर्ष । पुरुऽस्पृहै ।

इंदो इार्ते । सहस्रंऽभर्णसं । तुविऽद्युम्नं । विभ्वऽसहं ॥

पदार्थः—( इन्दो ) हं प्रकाशस्त्ररूप ! ( सहस्रभर्ण-सम ) अनेकप्रकारैः पोपक्षम् ( पुरुस्पृहम् ) सर्वप्रार्थितम् ( क्षाजसातमम् ) अनेकविधवलप्रदम् ( रियम् ) धनम् ( नः ) अस्मभ्यम् ( अभ्यर्ष ) प्रद्दातु ( तुविद्युम्नम् ) बहुविधयशः प्रदंच यत्म्यान् यच् (विभवसहम् ) सर्वविकद्यशक्तिरोधकं च स्यात्।

पद्धि—(इन्डों) ह प्रकाशस्वरूपपरमान्मत ! (सहस्त्रभणेसम् ) अनेक्रमकारका पालन पाषण करनेवाला ( पुरुस्पृहम् ) जो सबको अभिल्लिपत है (बाजसातमम् ) जो अनन्त प्रकारके बलोंका देनेवाला है, (रियम् ) ऐसे धनको (नः ) हमारे लिये (अभ्यर्ष ) आप दें, ( तुनि द्युम्नम् ) जो अनन्तप्रकारके यशोंका देनेवाला और ( विश्वसहम् ) सबत्रहकी प्रतिकृत शक्तियोंको द्वादेनेवाला है, इस प्रकारका धन आप दें।

भावार्थ-इस मंत्रमें अक्षय धनकी पाप्तिका वर्णन है।

परि ष्य सुवानो अव्ययं रथे न वर्माव्यत । इन्दुर्गभ द्वणां हितो हियानो धाराभिग्क्षाः ॥ २ ॥

परि । स्यः । सृवानः । अव्ययं । रथे । न । वर्ष । अव्यत् । इंदुः । अभि । दुर्णा । हितः । हियानः । धाराभिः । अक्षारिति ॥

पदार्थः—( स्यः ) सः ( सुवानः ) सर्वेात्पादकः परमात्मा ( अव्ययम् ) सुरक्षितजनम् ( धाराभिः ) स्वकृपानृष्ट्या ( अक्षाः ो रक्षति ( न ) यथा ( रथे ) कर्मयोगवर्ति-पुरुषं ( वर्म, पर्यव्यत ) कर्मयोगो रक्षति ( इन्दुः ) प्रकाश स्वरूपः सः ( अभिद्रुणा ) उपासनयायुक्तः ( हियानः ) ज्ञानस्वरूपः ( हितः ) अन्तःकरणे प्रवेशितः मनुष्यमुद्धिं रक्षति ।

पद्मर्थ—(स्यः) वह पूर्वोक्त (सुवानः) सर्वोत्पादक परमात्मा (अव्ययम) रक्षायुक्त पुरुषको (धाराभिः) अपनी कृपामयी दृष्टिसे (अक्षाः) रक्षा करता है (न) जैसे कि, (रथे) कर्मयोगमें स्थित विद्वान को (वर्म) कर्मयोग (पर्यव्यत) सब ओर से रक्षा करता है (इन्दुः) वह प्रकाशस्वरूपपरमात्मा (अभिदुणा) उपासना किया हुआ और (हियानः) ज्ञानस्वरूप (हिनः) साक्षात्कार किया हुआ मनुष्यकी बुद्धि-की रक्षा करता है ॥

भावार्थ---परमात्माका साक्षात्कार मनुष्यको सर्वथा सुरक्षित करना है।

> पीर ष्य सुवानो अक्षा इन्दुरव्ये मदेच्यतः । भारा य ऊर्ध्वो अध्यरे भ्राजा नैति गव्ययुः ॥ ३ ॥

परि । स्यः । मुवानः । अक्षारिति । इंदैः । अब्ये । मर्दऽ-च्युतः । धारां । यः । ऊर्ध्वः । अध्वरे । भ्राजा । न ।

## एति । गव्यऽयुः ॥

पदार्थः—( इन्दुः ) परमातमा ( मदच्युतः ) आनन्दमयः ( अन्ये ) रक्षणीयं सदाचार्यन्तः करणे ( पर्यक्षाः ) स्वज्ञानं स्यन्दयति ( स्यः ) सः ( अर्ध्वः ) सर्वोपरिवर्तमानः परमातमा ( यः ) यः [ अर्ध्वरे ] अहिंसाप्रधाने यज्ञे [ धारा ] स्वानन्दन्वष्टचा [ न ] यः ] [ भाजा ] दीप्तिः स्वप्रकाश्यपदार्थेषु प्रविश्राति तथा [ गव्ययुः ] ज्ञानमयः परमात्मा [ एति ] स्वसत्तया सर्वे व्याप्नोति ।

पद्धि—(इन्दुः) प्रकाशस्वरूपपरमात्मा ( मद्द्युतः ) जां आनन्दमय है वह (अब्ये ) रक्षायोग्य सत्कर्मी पुरुषके अन्तःकरणमें (पर्ग्यक्षाः ) अपना ज्ञानप्रवाह वहाता है, (स्यः ) वह (ऊर्वः ) सर्वो-परि विराजमान परमात्मा (यः ) जो ( अध्वरे ) आहेंसाप्रधानयज्ञोंमें (यारा ) अपनी आनन्दमयीद्रष्टिसे (न ) जैसे कि, (भ्राजा ) दीप्ति अपने प्रकाञ्यपदार्थोंमें दीप्ति डालती है इसी प्रकार (गब्ययुः ) ज्ञानस्वरूपपरमात्मा (स्रुवानः)जो सर्वोत्पादक है (एति ) वह अपनी ब्यापकसत्तासे सर्वत्र ब्याप्त है ।

भावार्थ-परमात्मा विद्युत्की दीप्तिक समान सर्वत्र परिपूर्ण है।

स हि त्वं देव राश्वेत वसु मर्ताय दाशुषे। इन्दों सहस्रिणं गृ्यें श्वातात्मानं विवाससि ॥ ४ ॥

सः । हि । त्वं । देव । शक्वंते । वसुं । मर्तांय । दाशुषे ।

## ः इंदो इति । सहस्रिणं । रुपिं । शुतऽआत्मानं । विवासासि ॥

पदार्थः—( देव ) हे दिठयस्वरूप ! (सः, त्वम् ) सभवान् (मर्ताय, दाशुषे ) स्वसेवकजनाय (शाश्वते ) शश्व-्रकर्मयोगिने (सहस्रिणं, वसु ) विविधं धनं (शतात्मानम्, रायम् ) अनेकधा ऐश्वर्यम् (इन्दो ) हे परमात्मन् ! (विवा-सिस ) ददातु भवान् ।

पदार्थ—( देव ) हे दिव्यस्वरूपपरमात्मन् ! ( स, त्वम् )
पूर्वोक्त आप (मर्ताय, दाशुपे ) जो आपकी उपासनामें लगा हुआ पुरुष है
( शांश्वते ) निरन्तर कर्मयोगी है उसके लिये ( वमु ) धन ( सहस्रिणम् )
जो अनन्त प्रकारके ऐश्वर्यांवाला है ( शतात्मानम् ) जिसमें अनन्तप्रकारके बल हैं ( रियम् ) ऐसे धनको ( उन्दो ) हे प्रकाशस्वरूपपरमात्मन् !
( विवासामि ) आप प्रदान करें ।

भावार्थ-सामर्थ्य युक्त पुरुपको परमात्मा ऐश्वर्थ्य प्रदानकरता है इसलिये ऐश्वर्थसम्पन्न होना परमावश्यक है :

वयं ते अस्य वृत्रह्-न्वसो वस्त्रः पुरुस्पृहः । नि नेदिष्ठतमा इषः स्यामं सुम्नस्यांत्रिगो ॥ ५ ॥

व्यं । ते । अस्य । वृत्रुऽह्न । वसोइति । वस्तः । पुरुऽस्पृहः । नि । नेविष्टऽतमाः । इषः । स्यामं । सुम्नस्यं । अधिगो इत्यंधिऽगो । पदार्थः—( वृत्रहन् ) हे अविद्यान्तकपरमात्मन् ! ( वयम् ) वयं सर्वे ( अस्य, ते ) तववशे ( स्याम ) भवेम ( वसो ) हे सर्वाश्रय ! ( वस्वः ) सर्वविधेश्वयीधियां भवान् ( पुरुसपृहः ) अनेकजनकाम्यः ( निनेदिष्ठतमाः ) सर्वसंनिकट-वर्ती च ( अधिगां ) हे ज्ञानगमनपरमात्मन् ! भवान् ( इषः ) ऐश्वर्यस्य ( सुम्नस्य ) सुखस्य च भे।क्तारित ।

पदार्थ-—( हत्रहन ) हे अविद्याविनाशकपरमात्मन ! ( यदहणोत्तदृहत्रमज्ञानम ) नि०। २ । १८ । ( वचम ) हम ( अस्यते ) आपके
(स्याम ) वशवत्तीं हों ( वसो ) हे सर्वाधारपरमात्मन ! ( वस्वः ) आप
सव प्रकारके ऐश्वय्योंके स्वामी हैं, ( पुरुस्पृहः ) सबके उपास्यदेव हैं (नि.
नेदिष्ठनमा ) आप सर्वान्तर्यामी हैं, ( अधिगो ) ह ज्ञानगमनपरमात्मन !
आप ( इपः ) ऐश्वय्योंके औन ( मुम्नस्य ) मुखके भोक्ता हो ।

भावार्थ---परमात्माकी उपासना द्वारा मनुष्य अविद्याको नाज करके विद्याका प्रकाश करता है।

> द्विर्य पञ्च स्वयंशस्ं स्वसारो अद्विसंहतम् । प्रियमिन्द्रस्य काम्यं प्रस्नापयंन्त्यूर्भिणम् ॥ ६ ॥

द्धिः । यं । पंचे । स्वऽयंश्वासं । स्वसारः । अद्रिऽसंहतं । प्रियं । इंद्रेस्य । काम्यं । प्रऽस्नापयंति । कुर्मिणं ॥ पदार्थः—(यम्, ऊर्मिणम्) यं ज्ञानस्वरूपं परमात्मानम् (द्विः, पञ्च) दश (स्वसारः) इन्द्रियवृत्तयः अथवा दश प्राणाः (प्रस्नापयन्ति) साक्षात्कुर्वन्ति (स्वयशसम्) यस्य च स्वाभाविको यशः (अद्विसंहतम्) यश्च ज्ञानरूपचित्तवृति-विषयः (इन्द्रस्य, प्रियम्) कर्मयोगिनः प्रियश्च यः (काम्यम्) कमनीयोऽस्ति च।

पद्धि— 'यम, कर्मिणम् ) जो ज्ञानस्वरूए है तिस परमात्माको (द्विः, पश्च ) दश्च (स्वसारः ) इन्द्रियद्यत्तियें अथवा दश्च माण (प्रस्ना-पयन्ति ) साक्षात्कार करते हैं (स्वयशसम् ) जिसका स्वाभाविक यश है (अद्विसंहतम् ) जो ज्ञानरूपी चित्तद्यत्तिका विषय है (इन्द्रस्य, प्रियम् ) और जो कर्मयोगीका प्रिय है (कास्यम् ) कमनीय है ॥

भावार्थ--इस मंत्रमें प्राणायामादिविद्या द्वारा अथवा यों कहा कि चित्तरात्तियों द्वारा परमात्माके साक्षात्कारका वर्णन किया है।

> बुधुं पुनिन्त् वारेण । यो देवान्विखाँ इत्परि मेदेन सुह गच्छति ॥ ७॥

परि त्यं हर्यतं हरि

परिं। त्यं । हुर्यतं । हीरें । वुभुं । पुनंति । वारेण । यः । देवान् । विश्वनि । इत् । परिं । मदेन । सह । गच्छेति ॥

पदार्थः -- (त्यम् ) उक्तपरमात्मानं ( हरिम् ) सृष्टेर्छ-यादिकर्तारं (हर्यतम् ) सर्विप्रियम् ( बभ्रुम् ) ज्ञानस्वरूपं (वा- रेण ) वरणीयतमपदार्थेनोपासते ( यः ) यश्च ( विश्वान, देवान् ) सर्वविदुषः ( इत् ) हि ( मदेन ) आनन्देन ( सह ) साकम् ( परिपुनन्ति ) परितः पावयित ( परिगच्छिति ) सर्वत्र हया-प्नोति च ॥

पदार्थ—( सम ) उक्त परमात्मा ( हिंग्म ) जो अनन्तप्रकारकी सिंहिका उत्पतिस्थिति लय करता है ( हर्यतम् ) जो सर्व मिय है ( बश्चम् ) ज्ञानस्वरूप है ( वांग्ण ) वरणीयसे वरणीय पदार्थों द्वारा जिसकी उपासना करते हैं और ( यः ) जो (विश्वान,) सब ( देवान ) विद्वानोंको ( इत् ) ही ( मदेन ) परमानन्दके ( सह ) साथ ( परिपुनन्ति ) पवित्र करता है (परिगच्छित ) वह सर्वत्र प्राप्त है।

भावार्थ-- इस मन्त्र में परमात्मा का स्वातन्त्र्य वर्णन किया है।

अस्य वो ह्यवंसा पान्तो दक्षसायनम् । यः सूरिषु श्रवो बृहद्द्धे स्वर्ध्ण हर्यतः ॥ ८॥

अस्य । वः । हि । अवसा । पांतः । दुक्ष ऽसार्थनं । यः । मूर्रिषुं । श्रवः । बृहत् । दधे । स्वः । न । हर्यतः ॥

पदार्थः—( यः सृरिषु ) यश्च परमात्मा कर्मयोगिषु (बृहत्) महत ( श्रवः ) ऐश्वर्यम् ( दधे ) धारयति ( अस्य, अवसा ) अस्य परमात्मनो रक्षया ( वः ) यूयम् ( पान्तः ) आनन्दपानं कुरुत य आनन्दः ( दक्षसाधनम् ) सर्वविधचातुर्यमूलम् ( स्वः,

नाशक परमात्माका स्वभावभूतगण है।

न ) सूर्यस्य इव ( हर्यतः ) अज्ञाननाशकस्य परमात्मनो-निसर्गगणश्च ।

पद्धि—(यः) जो परमात्मा (सृरिषु) कर्मयोगियों में (बृहत्) वड़े (श्रवः) ऐश्वर्यको (द्ये) धारण करता है (हि) क्यों कि (अस्य) उक्तपरमात्माकी (अवसा) रक्षाद्वारा (वः) आपलोग (पान्तः) उसके आनन्दका पान करें जो आनन्द (दक्षसाधनम् )मव मकारके चातुरयों का मूल है और (स्वः) सूर्यके (न) समान (हर्यतः) अज्ञानके

भावार्थ---उसपरमात्माके सर्वोत्तम स्वादुमय आनन्दको कर्मयोगी ही पासकते हैं अन्य नहीं।

> स वां युज्ञेषु मानवी इन्दुर्जनिष्ट रोदसी । देवो देवी गिरिष्ठा अम्रेथनतं तुविष्वणि ॥ ९ ॥

सः । वां । युज्ञेषु । मानवी इति । इंदुः । जानिष्ट । रोदसी इति । देवः । देवी इति । गिरिऽस्थाः । असेषन् । तं । तुविऽस्वीन ॥

पदार्थः—( सः ) स परमात्मा ( वाम् ) युवां ज्ञानयोगि-कर्मयोगिनौ ( यज्ञेषु ) ऋतुषु ( जनिष्ट ) शुभफलान्युत्पाद्य तैर्योजयित अतः ( मानवी ) हे उभयथा विद्वांसौ ! मनुष्य- सष्टिवर्तिनौ ! तथाच (रोदसी) द्यावाष्ट्रांथेव्योमध्ये (देवी) हे दिव्यगुणवत्यः क्षियः ! [इन्दुः ] प्रकाशमयः [देवः ] दिव्यगुणसम्पन्नः परमात्मा [गिरिष्ठाः, तं ] सर्वज्ञह्माण्डेषु व्यासी यस्तं [तुविष्वणि ] जानयज्ञेषु [अस्त्रेधन् ] साक्षात्कुरुतः ।

• पदार्थ — (सः विह उक्त परमात्मा (वाम ) तुम कर्मयोगी और ज्ञानयोगिय्रोंके (येष्पु) यहीं में (जिनिष्ट) शुभफलोंको उत्पन्न करता है इसलिये (मानवी) हे मनुष्यसृष्टिकं कर्मयोगी और ज्ञानयोगी विद्वानो ! और (रोदसी) छुलोक और पृथिवीलोकके मध्यमें (देवी) दिव्यगुण-वती स्त्रियो (इन्दुः) वह प्रकाशस्वरूपपरमात्मा (देवः) जो दिव्यगुणयुक्त है (गिरिष्ठाः) जो सव ब्रह्माण्डोंमें स्थित है तुम (तुविष्वीण) ज्ञानयक्नों में (तम्) उस परमात्मा का (अक्षेथन्) साक्षात्कार करो।

भावार्थ--- जीवनमत्रके छुभ अशुध्र कर्मोके फर्लोकादाता एकपात्र परमात्माही है।

> इन्द्राय सोम् पातंवे बृत्रध्ने परि षिच्यसे । नरे च दक्षिणावते देवायं सदनासदे ॥ १० ॥

इंद्राय । सोम । पातवे । वृत्रुऽध्ने । परि । सिच्युसे । नरे । च । दक्षिणाऽवते । देवायं । सदनऽसदे ॥

पदार्थ:--( सोम ) हे सर्वोत्पादक ! ( वृत्रघ्ने ) अज्ञान-

नाशको भवान् (इन्द्राय) कर्मयोगिनः (पातवे) त्रुप्तये (परिषिच्यते) साक्षात्कियते (देवाय) दिव्यगुणाय (दक्षिणा-वते, नरे) अनुष्ठानि।वेदुषे (सदनासदे) यज्ञग्रहेषु साक्षात्कियते ।

पद्धि—(साम) हे सर्वोत्पादकपरमात्मन् ! ( द्वत्रघ्ने ) अज्ञान के नाशक ( इन्द्राय ) कर्मयोगीकी ( पातवे ) तृप्ति के लिये ( परिषिच्यसे ) साक्षात्कार किये जाते हो (दक्षणावते, नरे ) अनुष्ठानीविद्वान् (देवाय) जो दिन्यगुणयुक्त है उसके लिये (सदनासदे ) यज्ञग्रहमें साक्षात्कार किये जाते हो ॥

भावार्थ--परमात्मा कर्मयोगी तथा अनुष्ठानी विद्वानोंका ही साक्षात करणाई है।

ते पृष्नासो व्युष्टिषु सोमाः पवित्रं अक्षरन । अपुषोर्थन्तः सन्नुतर्द्वरश्चितंः प्रातस्ता अप्रेनेतसः ॥ ११ ॥

ते । पृत्नासंः । विऽजंष्टिषु । सोर्माः । पृवित्रे । <u>अक्षर्</u>न् । अपऽप्रोथैतः । सनुतः । हुरःऽचितंः । प्रातरिति । तान् ।

अप्रंऽचेतसः ॥

पदार्थः — हे परमात्मन् ! (ते) तव ( प्रत्नासः) स्वाभाविकाः (सोमाः) सौम्यगुणाः (व्युष्टिषु) यज्ञेषु (पवित्रे) पवित्रेऽन्तः करणे (अक्षरंन्) प्रवहान्त (अप्रचेतसः) ये

चाज्ञानिनः ( हुरश्चितः ) कुटिलचित्ताः ( तान् ) तान्सर्वान् । ( अपप्रोधंतः ) हिंसकान् न अवाहयति भवान्

पदार्थ —हे परमात्मन ! (ते ) तुम्हारे (प्रत्नासः ) स्वाभाविक (संामाः ) सीम्यस्वभाव (पिवते ) पवित्र अन्तःकरणमं (अक्षरन् ) प्रवाहित होते हैं, (अपचेतसः ) अज्ञानीपुरुषः हुरश्चितः ) जो कृटिलचित्त-वाल (तान ) उनको आप प्रवाहित नहीं करते क्योंकि वह : अपप्रोथन्तः ) हिंसक हैं।

भावार्थ-—परमात्माका आनन्द सौम्यस्वभाववाले ही भोगसकते हैं । कुटिल चित्तवाले नहीं ।

> तं संखायः पुरोहर्चं यूयं वृयं चं सूरयः । अश्याम् वाजंगन्ध्यं सनेम वाजंपस्त्यम् ॥ १२ ॥ २४ ॥

तं । सुखायुः । षुरःऽरुचै । यूयं । वयं । च । सूर्यः । अश्यामं । वाजंऽगंध्यं । सनेमं । वाजंऽपस्त्यं ॥

पदार्थः—(त्यम्) तम्परमात्मानम् (तम्)यः (वाज-गन्ध्यम्) बलस्वरूपः (पुरोरुचम्) शश्वत्प्रकाशस्वरूपः तं (वयम्,यृयं,च) यृयं वयंच सर्वेऽपि (सूरयः) विद्वासः (सखायः) मित्रभाववन्तः (वाजपः) तदनन्तशक्त्यनुभवे-च्छवः(सनेम) तमुपासीरन् (अश्याम) तदानन्दं च भुञ्ज्युः॥ पदार्थ—(त्यम्) उस पूर्वोक्तपरमात्माको (तम्) जो (वाज-गन्ध्यम्) बलस्वरूप है और (पुरोरुचम्) सदासे प्रकाशस्वरूप है उसको (वयम्) हम (च) और (यूयम्) आप म्सूरयः) विद्वान (सलायः) जो मैत्रीभावसे वर्ताव करते हैं (वाजपः) जो उसकी अनन्त शक्तियोंको अनुभव करना चाहते हैं, वे मव (मनेम) उसकी उपासना करें। और उसके आनन्द को भोगें।

भावार्थ---पस्मात्माहीके आनन्द भोगनेका प्रयत्न करना चाहिये क्योंकि सचा आनन्द वही है ।

> इत्यष्टनविततमं सूक्तश्चतुर्विशो वर्गश्च समाप्तः। यह श्रद्धानवां सूक्त और चौबीसवां वर्ग समाप्त हुआ।

अथष्टर्चस्यनवनवतितमस्य सुक्तस्य

॥ ९९ ॥ १—८ रेभस्नू काश्यपो ऋषी ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः—१ विराद्बृहती। २, ३, ५, ६ अनुष्टुप् । ४, ७, ८ निचृद-नुषुप् ॥ स्वरः—९ मध्यमः ।

२—८ गान्धारः ॥

आ हर्यतायं भृष्णवे भनुंस्तन्वन्ति पौस्यम् । शुकां वयन्त्यसुराय निार्णजै विपामग्रे महीशुर्वः ॥ १ ॥ आ । हुर्यतायं । धृष्णवे । धर्तुः । तन्वंति । पौस्यं । शुकां । वयंति । असुराय । निःऽनिजं । विषां । अग्ने । महीयुवंः ॥

पदार्थः -- ( महीयुवः ) उपासकाः ( असुराय ) असुषु प्राणेषु रममाणाय राक्षसाय ( धृष्णेव ) अन्यायन अन्यशक्तिः मर्दकाय ( हर्यताय ) अदत्तधनादायिने ( पौंस्यम् ) पोरुषयुक्तम् ( धनुः ) चापम् ( आतन्वन्ति ) सज्यं कृत्वा कर्षन्ति ( विपाम् ) विदुषाम् ( अग्रे ) समक्षम् ( निर्णिजं, शुक्रा ) सूर्यमिवौजास्विनीं दीर्षिन् ( वयन्ति ) प्रसारयन्ति ॥

पद्र्शि——( महीयुवः ) उपासकलाग ( असुराय ) जो असुर है और ( घृष्णवे ) अन्यायसे दूसरोंकी शक्तियोंको मर्दन करता है ( हर्यताय ) दूसरोंको धनको हरण करनेवाला है उसके लिये ( पौंस्यम ) शूरवीरताका ( धनुः ) धनुष ( आतन्वन्ति ) विस्तार करते हैं, और ( विपाम ) विद्वानोंके (अग्रे ) समक्ष ( निर्णिजम, छुकाम ) वे सर्यके समान आंजस्थिनी दीप्तिका ( वयन्ति ) मकाश करते हैं ॥

भावार्थ--जो लोग तेजस्थी बनना चाहते हैं वे परमात्मोपासक बने ।

अर्घ क्षपा परिष्कृतो वाजाँ आभि प्र गहित । यदी विवस्त्रेतो धियो हीरै हिन्बन्ति यात्त्वे ॥ २ ॥

अर्थ । क्षुपा । परिश्कृतः । वाजांन् । अभि । प्र । गाहुते ।

यदि । विवस्वतः । धियः । हरिं । हिन्वांति । यातेवे ॥

पदार्थः—( अध ) अथातः इदं वर्ण्यते यत् ( क्षपा परिष्कृतः ) सैनिकबलेषृपास्यमानः परमात्मा ( वाजान्, आभे, प्रगाहते ) विविधबलानि वितरित ( यदि ) यदि ( विवस्वतः ) याज्ञिकस्य ( धियः ) कर्माणि (यातवे) कर्मयोगाय ( हरिं, हिन्बन्ति ) परमात्मानं प्रेरयन्तु तदा ।

पद्रार्थ- (अथ) अब इस बात का वर्णन करते हैं कि (क्षपा-परिष्कृतः) सैनिकवलोंमें उपासना किया हुआ परमात्मा (वाजान, आर्भे, प्रगाहते.) बलोंका प्रदान करता है पर (यदि) यदि (विवस्वतः) याज्ञिकके (धियः) कर्म (यातवे) कर्म योगके लिये (हरिम, हिन्बन्ति) परमात्मा की प्ररणा करें।।

भावार्थ---जो लोग परमात्मोपासक हैं वही युद्ध में विजय पाते हैं।

तमस्य मर्जयामास् मदो य इन्द्रपातमः । यं गावं आस्मिर्देधः पुरा नूनं चं सूरयंः ॥ ३ ॥

तं । अस्य । मर्जयामासे । मर्दः । यः । इंद्रऽपातमः । यं । गार्वः । आसऽभिः । द्धः । पुरा । नूनं । च । सूर्यः ॥

पदार्थः—( अस्य ) अस्य परमात्मनः ( तम ) तंपृत्रीक्त-

मानन्दम् ( मर्जयामासि ) शुद्धस्वभावेन वयं धारयामः ( यः, मदः ) य आनन्दः ( इन्द्रपातमः ) कर्मयोगितर्पकः ( यं ) यमानन्दं ( गावः ) इन्द्रियाणि ( आप्ताभिः ) स्वतृत्तिभिः ( द्युः ) दधति ( च, नृतम् ) तथाच निश्चयं ( सूरयः ) विद्वज्जनाः ( पुरा ) प्राचीनकालादेवोपासते ।

पद्धि—(अस्य) उक्तपरमात्माके (तम्) उक्तआनन्दको (मर्जयामिस) इमलोग शुद्धभावसे धारण करते हैं, (यः) जो (मदः) आनन्द (इन्ट्रपातमः) कर्मयोगीकी तृप्ति करनेवाला है (यम्) जिस आनन्दको (गावः) इन्द्रियें (आसिभः) अपनी दृत्तियोंद्वारा (द्धुः) धारण करती हैं (च) और (नृतम्) निश्चयपूर्वक (सूरयः) बिद्धानलोग (पुरा) पूर्वकालमे उपासना करते हैं ॥

भावार्थ--कर्मयोगी लोग अपने अन्तःकरणको गुद्ध करके परमात्मानन्दका अनुभव करते हैं।

तं गार्थया पुराण्या पुनानम्भ्यन्यतः ।
जुतो कृपन्त धीतयी
देवानां नाम विभ्रतीः ॥ ४ ॥

तं । गार्थया । पुराण्या । पुनानं । आभि । अनुष्तु । उतो इति । कृपंत । धीतर्थः । देवानी । नार्म । विभ्रतीः ॥

पदार्थः--( पुनानम् ,तम् ) सर्वस्य पावकं तं परमारमानम्

ः ( पुराण्या, गाधया ) अनाद्या वेदवाण्या ( अभ्यनूषत ) वर्णयन्ति ( उतो ) अथच ( धीतयः ) मेधाविनः ( देवानाम् ) सर्वदेव-मध्ये तस्यैव ( नाम ) नामधेयम् ( ऋपन्त ) दधति ।

पद्धि—(तम्) उक्त परमात्माको ( पुनानम्) जो सबको पवित्र करनेवाला है. उसको (पुराण्या गाथया) अनादिसिद्धवेदवाणी-द्वारा ( अभ्यनूषत )वर्णन करते हैं, ( उतो ) और ( धीतयः ) मेधावीलोग ( देदानाम् ) सबेदेवींके मध्यमें उसीके ( नाम ) नामको ( कृपन्न ) धारण करते हैं:

भावार्थ--परमात्माको सर्वोत्कृष्ट मानकर उपासना करनी चाहिये ।

तमुक्षमाणमृज्यये वारे पुनान्ति धर्णसिम् । दुतं न पूर्वाचित्तय् आ शासते मनीषिणः ॥ ५ ॥ २५ ॥

तं । उक्षमाणं । अध्यये । वोरं पुनिति । धूर्णिसि । दूतं । न । पूर्वेऽचित्तये । आ । शासते । मनीषिणः ॥

पदार्थः—( उक्षमाणम्, तम् ) बलस्वरूपं तं परमात्मानं ( मनीषिणः ) मेधाविनः ( अन्यये, वारे ) रक्षायुक्तस्थाने ( पुनन्ति ) वर्णयन्ति ( धर्णसिम् ) सर्वधारकम् ( दूतं, न ) दुःखनिवारकं मान्यमानाः (पूर्विचित्तये) सर्वेभ्यः प्रथमम् (आशा-सते ) प्रार्थयन्ते ।

पदार्थ:--( उक्षमाणम्, तम् ) उक्तवलस्वरूप परमात्माको ( मनी-षिणः ) मेधावीलोग ( अव्यये, वारे ) रक्षायुक्तविषयोंमें ( पुनन्ति ) वर्णन करते हैं, ( धर्णिसिम् ) सर्वाधिकरणको ् दृतम्, न ) दुःखनिवारकरूपसे (पूर्विचित्तये ) सबसे प्रथम ( आज्ञासते ) प्रार्थना करते हैं।

भावार्थ---परमात्मा सम्पूर्ण जगतका आधार है उससे उसीकी उपासना प्रथम करनी चाहिये।

> सं पुनानो मदिन्तमः सोमश्रमूषु सीदति । पृशो न रेते आदघ-व्यतिर्वचस्यते घियः ॥ ६ ॥

सः । पुनानः । मृदिन्ऽतंमः । सोर्मः । च्रमूषुं । सीदाति । पशौ । न । रेतः । आऽदर्धत् । पीतः । वचस्यते । धियः ॥

पदार्थः—( सः ) सपरमात्मा ( पुनानः ) सर्वस्यपाव-यितास्ति ( मदिन्तमः ) आनन्दस्वरूपश्च ( सोमः ) सर्वोत्पादकः ( चमूषु ) अखिलबलेषु सौनिकेषु ( सीदिति ) तिष्ठति ( पशौ, न ) द्रव्यवत् ( रेतः ) प्रकृतेः सूक्ष्मावस्थां ( आद्धत् ) द्धाति ( धियः, पितः ) स कर्माध्यक्षः ( वचस्यते ) उपास्यते जनैः । पदार्थ—(सः) पूर्वोक्तपरमात्मा ( पुनानः ) सनको पवित्र करनेवाला है (मदिन्तमः ) आनन्दस्वरूप है (सोमः ) सर्वोत्पादक है, (चमूपु) सबप्रकारके सौनिकवलोंमें (सीदित ) स्थिर है (पशौ, न) ट्रव्यके ममान (रेतः ) रत इति जलनामसु पठितंनि० प्रकृतिकी सक्ष्मावस्था को (आद्यद ) थारण करता है (थियः,पतिः ) वह कर्माध्यक्ष (वचस्यते) उपासनः किया जाता है ॥

भ[व]र्थ--आन्दपद, विजयादि पदाता और प्रलयादिकर्जाकेवल परमात्माही है इससे वही उपस्य है ।

> स र्मुज्यते सुकर्मै-भिर्देवो देवेभ्यः सुतः । विदे यदांसु सन्द्दिर्मृ-हीर्पो वि गांहते ॥ ७ ॥

सः । मृज्यते । सुकर्मंऽभिः। देवः । देवेभ्यः । सुतः । विदे । यत् । आसु । संऽद्दिः । मृहीः । अपः । वि । गाहृते ॥

पदार्थः—( सः ) सपरमात्मा (देवः) दिव्यकर्मा (देवेभ्यः, सुतः ) यो विद्वज्ञ्चःस्तुतः सः ( यत् ) यदा ( विदे ) साक्षा-त्कियते तदा कर्मयोगी ( आसु ) आसुप्रजासु ( संददिः ) सम्य-ग्धनस्य प्रदाता भवति, तदैव ( महीः,अपः ) महतीः कर्मविपत्तीः ( विगाहते ) पारयति ।

पदार्थ-(सः) पूर्वोक्तपरमात्मा (देवः) देव (देवेभ्यः)

जो विद्वानों के लिये ( युतः ) ग्तुत किया गया है वह ( ग्रा ) जब (विद ) साक्षात्कार किया जाता है तब कर्मयोगी पुरुष ( आसु ) प्रजाओं में (संददिः) सम्यक् धनों का प्रदाता होता है और तब ( महीः. अपः ) बड़े २ कर्मी की विपत्तियों को ( किमाहते ) तेर जाता है।

भावार्थ--कर्मयोगी जो परमात्मे/पासक है वह सब बलों का आश्रय हो सकता है।

> मुत इंन्दो पृवित्र आ नृभिर्यृतो वि नीयसे । इन्द्रीय म<u>रस्</u>रिस्तिम-स्चमुष्वा नि षीदसि ॥ ८ ॥ २६ ॥

सुतः । इंदो इति । प्वित्रे । आ । नृऽभिः । यतः । वि । नीयसे । इन्द्रीय । मृत्सुरिन्ऽतमेः । नुमूर्षु । आ । नि । सीदसि ॥

पदार्थः—(इन्दो) हे प्रकाशस्त्ररूपपरमात्मन् ! भवान् (पित्रेत्रे ) पूतेऽन्तःकरणे (सुतः ) आवाहितः (नृभिः ) कर्मयोगिभिः (यतः ) साक्षात्कृतः सन् (विनीयते ) विशेषेण साक्षात्त्वं लभते (इन्द्राय ) कर्मयोगिने (मत्सरिन्तमः ) आनन्दमयो भवान् (चमूषु ) सर्वविधवलेषु (आनिषीदास ) एसतिष्ठति ।

पदार्थ-( इन्दो ) हे प्रकाशस्वरूपपरमात्मन ! आप ( पवित्रे ) पवित्र अन्तःकरणमें ( सुतः ) आवाहन किये हुए ( नृभिः ) कर्मयोगी

पुरुषों द्वारा ( यतः ) साक्षात्कार किये हुए, आप ( विनीयसे ) विशेषरूपसे साक्षात्कार को प्राप्त होते हैं, ( इन्द्राय ) कर्मयोगीके लिये ( मत्सारिन्तमः ) आनन्दस्वरूप आप ( चमुषु ) सवप्रकारके बर्लोमें ( आनिषीदसि ) तुम

स्थिर होते हो ॥

भावार्थ-- जो मनुष्य छद्धान्तः करणसे कर्मयोगयुक्त होता है, परमात्मा उसीकी सहायता करता है।

> इत्येकोननवतितमं मुक्तंपड्विशा वर्गश्च समाप्तः ॥ यह निन्यानवाँ सुक्त और खम्बीसवाँ वर्ग समाप्त हुआ।

> > अथ नवर्चस्य शततम सृक्तस्य ।

१-९ रेभसूनू काश्यपो ऋषी ॥ पवमानः सोमो देवता छन्दः-१, २, ४, ७, ९ निचृदनुष्ट्य् । ३ विराड-नुष्टुप् ५, ६, ८ अनुष्टुप् ॥ गान्धारः स्वरः ॥

॥१००॥अभी नवन्ते अदुहंः प्रियमिन्द्रस्य काम्यम् ।

वृत्सं न पूर्व आर्युनि जातं रिहन्ति मातरः ॥१॥ अभि । नवंते । अहुर्हः । प्रियं । इंद्रस्य ।काम्यम् वत्सं ।न ।

पूर्वे । आयुनि । जातं । रिहंति । मातरः ॥

पदार्थः—(न) यथा (पूर्वे, आयुनि) पूर्वे वयसि (जातम्, वत्सम्) उत्पन्नं सुतम् (मातरः) गावः (रिहन्ति) आस्वादयन्ति, एवम् (अद्भुदः) द्रोहरिहता छोकाः (इन्द्रस्य) कर्मयोगिने (काम्यम्) कमनीयम् (प्रियम्) पर्विप्रियं कर्भ-योगम् (अभिनवंते) प्रेम्णा छभन्ते।

पदार्थ-—(न ं नंसं कि ( पूर्वे ) प्रथम (आयुनि ) उमरमें (जातं) उत्पन्न हुए ( वत्सं ) वत्सको ( मातरः ) गौयें ( रिहाति ) आस्वादन करतीं हैं, इसीप्रकार ( अदुहः ) रागद्वेपसे शहित पुरुष (इंद्रस्य ) कर्म्मयोगीके ( काम्यं ) कमनीय ( प्रियं ) सबसे प्यारे कर्म्मयोगको ( अभिनवंते ) प्रेमभावसे प्राप्त होते हैं ।

भावार्थ--अभ्युदयकी इच्छा करनेवाले मनुष्य को कर्मयोगही सबसे प्रिय मानना चाहिये।

> षुनान ईन्द्वा भरसोमं द्विनर्हसं रियम् । व्वं वस्त्रीन पुष्यसि विश्वानि दाशुषो गृहे ॥२॥

पुनानः । इंदो इति । आ । भर । सोमं । द्धिऽवर्हसं । र्यि । त्वं । वसृति । पुष्पसि । विश्वानि । दाशुर्षः । गृहे ॥

पदार्थः—(इन्दो) हे परमात्मन् ! ( सोम ) सर्वोत्पादक ! (पुनानः) सर्वान् पावयन् भवान् ( द्विबहैसम् ) द्यावापृथिज्योर्व र्षितम् ( रियम् ) धनम् ( आभर ) परिपूरयतु ( त्वं ) भवान् दाशुषोगृहें ) यज्ञशीलस्य दातुर्गृहे ( विश्वानि, वसूनि ) सर्वाणि रत्नानि ( पुष्यसि ) भराति ।

पदार्थ--( इंदो ) हे प्रकाशस्त्ररूप ( सोम ) सर्वेात्पादक परमात्मन ! (पुनानः ) सत्रको पत्रित्र करते हुए आप (द्विवर्हसं ) दोनों लोकोंमें बढ़नेवाले (र्रायं ) धनसे (आभर ) आप हमको परिपूर्ण करें और (त्वं )आप (दाञ्चपोग्रहे)यज्ञशीलदानीपुरुषके घरमें (विश्वानि, वसानि) सबधनोंको (पुष्यसि ) पुष्ट करते हैं।

भावार्थ- जो पुरुषआत्मा और परमें मुखःदुखादिको समान समझ कर परोपकार करते है परमात्मा उनको उन्नतिशील करता है।

> त्वं धियं मनोयुजं सृजा वृष्टिं न तन्युतः । त्वं वसूनि पार्थिवा दिव्या चं सोम पुष्यसि ॥३॥

त्वं । धियं । मृनुःऽयुजं । सृज । दृष्टिं । न । तुन्यतुः । त्वं । वर्सूनि । पार्थिवा । दिव्या । च । सोम । पुष्यसि ॥

पदार्थ—हे परमात्मन् ! (त्वं ) भवान् (मनोयुजम् )
मनःस्थापकम् (धियम् ) कर्मयोगम् (सृज ) उत्पादयतु
(न )यथा (तन्यतुः ) मेघः (वृष्टिम् ) वर्षं तनोति एवम्
(सोम )हे सर्वोत्पादक ! (त्वम् ) भवान् (पार्थिवा ) पृथिवी
सम्बन्धीनि (दिव्या ) द्युलोकसम्बन्धीनि च (वसूनि ) धनानि
(पुष्यसि ) महां भरतु ।

पद्दर्श्य--हे परमात्मत ! (त्वं ) तुम (मनोद्युजं ) मनको स्थिर

करनेवाले (धियं ) कम्पयोगको (स्रज ) उत्पन्न करो (न )जैसे कि (तन्यतु: )मेघ (दृष्टिं )दृष्टिका विस्तार करता है, इसीपकार (सोय )हे सर्वोत्पादक परमात्मत ! (न्वं )तुम (पर्थिवा )पृथिर्वासम्बन्धी (च ) और (दिव्या )युलोकसम्बन्धी (वसुनि )धनोंसे (पुष्यिस )हमको पृष्ट करो

भावार्थ-—कर्मयोगी पुरुष ही मनके स्थैर्य को प्राप्त करके विविध ऐश्वर्य का स्वामी बनता है।

> परि ते जिग्युषो यथा धारा सुतस्य धावित । रहेमाणा व्यक्त्ययं वारे वाजीवं सानिसः ॥४॥

परि । ते । जिग्युषः । यथा । धारां । सुतस्यं । धावति रहिमाणा । वि । अन्ययं । वारं । वाजीऽईव । मानिमः ॥

पदार्थः —हे परमात्मन् ! (सुतस्य ) उपासितस्य (ते ) तवानन्दस्य (धारा ) वीचयः उपासकमाभि (परिधावति ) एवं सरन्ति (यथा ) यथा (जिम्युषः ) जयशील्रयोधस्य (वाजी, इव ) अश्वः शत्रुमाभि (रंहमाणा ) वेगवती (सानासिः ) प्राप्तव्या च सा धारा (अव्ययं, वारम् ) रक्षणीयं वरणीयं च पुरुषमभि अज्ञाननिवृत्त्त्येऽपि एवमेव धावति ।

पदार्थ—हे परमात्मन् ! ( मुतस्य ) उपासना किये गए ( ते ) तुम्हारे आनन्दकी ( धारा ) लहरे उपासक की ओर ( परिधावति ) इस मकार दौड़ती हैं ( यथा ) जैसे कि ( जिग्युषः ) जयकीलयोधाका ( वाजी, इव ) घोड़ा श्रुबुके दमनके लिये दौड़ता है इसी मकार ( रहमाणा ) वेगवती और ( मानासिः ) प्राप्त करनेयोग्यधारा ः अव्ययं, वारं )रक्षायोग्य वर्णीयपुरुषकी अज्ञाननिद्यत्तिकेलिये इसीप्रकार दौड़ती है ।

भावार्थ---परमान्मा का साक्षात्कार करनेवाळे ही परत्मानन्द पाने हैं।

> कत्वे दक्षाय नः कवे पर्वस्व सोम् धारया । इन्द्रांय पातवे सुतो मित्राय वरुणाय च ॥५॥२७॥

कत्वे । दक्षाय । नुः । कवे । पर्वस्व ।सोमु । धार्रया ।इंद्राय । पार्तवे । सुतः । मित्रायं । वर्रणाय । चु ॥

पदार्थः—(कवे) हे सर्वज्ञपरमात्मन् ! (नः) अस्मा-कम् (कत्वे) कर्मयोगाय (दक्षाय) ज्ञानयोगाय च (पवस्व) मां पावयतु (सोम) हे सर्वोत्पादक! (धारया) स्वानन्दवृष्ट्या च पवस्व (च) तथा (इन्द्राय) कर्मयोगिनः (पातवे) तृप्त्यै (मित्राय, वरुणाय) अध्यापकस्य उपदेष्टुश्च तृप्तये (सुतः) उपास्यते भवान्।

पद्धि—( कवे ) हे सर्वज्ञ परमात्मन !(नः) हमारे ( कत्वे ) कर्म्म योगकेलिये ( पवस्व ) आप हमको पवित्र करें ( सोम ) हे सर्वोत्पादकपरमात्मन ( धारया ) आप अपनी आनन्दमयदृष्टिसे हमको पवित्र करें ( च ) और ( इंद्राय ) कर्म्मयोगीकी ( पातवे ) तृप्तिके लिये ( मित्राय ) अध्यापक और (वरुणाय । उपदेशककी तृप्तिके लिये आप ( सुतः ) उपासना कियेजाते हो ।

भावार्थ---परमात्माका साक्षाकार कर्मयोगी अध्यापक तथा उपदेशक सर्वोकी तृप्तिकरता है। पर्वस्व वाजसातंमः पृतित्रे थारंया मुतः । इन्द्रीय सोम विष्णेवे देवेभ्यो मर्थुमत्तमः ॥६॥

पर्वस्व । वाजऽसातंमः । पवित्रं । धारंया । सुतः । इंद्राय । सोम । विष्णवे । देवेभ्यंः । मधुमत्ऽतमः ॥

पदार्थः—हे परमात्मत्! (वाजसातमः ) सर्व विधेश्वर्यप्रदो भवान् (पवित्रे ) पूर्तेऽन्तः करणे (धारया ) धारणाशक्तवा (सुतः ) साक्षित्कयते (सोम ) हे सर्वोत्पादक ! (इन्द्राय ) कर्मयोगिने (विष्णवे ) ज्ञानयोगिने (देवेभ्यः ) अन्यविद्रदभ्यश्च (मधुमक्तमः ) आनन्दमयो भवान् ।

पदार्थ—हे परमात्मन्! (वाजसातमः) सव प्रकार ऐश्वयोंके देनेवाले आप (पिवत्रे)पवित्रअन्तःकरण में (धारया) धारणारूपशाक्तिसे (मृतः) साक्षातकार कियेजाते हो (सोम) हे सर्वोन्पादक परमात्मन्! (इंद्राय) कर्मयोगीकेलिये (विष्णवे) ज्ञानयोगीके लिये (देवेभ्यः) अन्य विद्वानोंकेलिये (मधुमत्तमः) आप आनन्दमय हों।

भावार्थ--वस्तुतः परमात्मा के ऐत्वर्य तथा विभृति के अनन्द को ज्ञानयोगी तथा कर्मयोगी ही भोगते हैं अन्य नहीं।

> त्वां रिहन्ति मातरे। हरि प्वित्रे अहुर्हः । वृत्सं जातं न धेनवः पर्वमान् विधर्मणि ॥७॥

त्वां । रिहाति । मातरः । हरिं । पवित्रे । अदुर्हः । वृत्सं । जातं । न । धेनवंः । पर्वमान । विऽधंर्मणि ॥ पदार्थः -- ( पवमान ) हे सर्वपावक ! ( विधर्मणि ) विविधज्ञानवित ज्ञानयज्ञे ( त्वाम् ) भवन्तं ( अद्रुहः ) द्रोह-रिहता विज्ञानिनः ( रिहंति ) आस्वादयान्ते ( न ) यथा (धेनवः ) गावः ( जातम् , वत्सम् ) उत्पन्नं सुतमास्वादयन्ति एवं हि ( हिर्रे ) परमात्मानमपि सर्वे प्रेमणा गृहणन्ति ।

पदार्थ—(पत्रमान) हे सक्को पित्रकरनेवाले परमात्मन ! (विधर्भणि) नानाप्रकारके ज्ञानोंको धारणकरनेवाले ज्ञानयज्ञमें (त्वां) तुमको (अटुहः) रागेट्रपसे रहितविज्ञानीलोग (रिहेंति) आस्वादन करते हैं (न) जैसेकि (धेनवः) गायें (जातं) उत्पन्नहुण् (वत्सं) वत्सको आस्वादन करतीं हैं, इसी प्रकार (हार्रे) हरिरूप परमात्माको सवलोग प्रेमसे ग्रहण करते हैं।

भावार्थ--- परमात्मा की पाप्ति का सर्वोपिर साधन प्रेम है। पर्वमान मिंहु श्रविश्वित्रेभिर्यामिस्हिमभिः। शर्थन्तमांसि जिन्नसे विश्वांनि दाशुषों सुहे ॥८॥

पवमान । महि । श्रवंः । चित्रेभिः । यासि । रहिमऽभिः । शर्धन् । तमासि । जिन्नसे । विश्वानि । दाशुर्वः । गृहे ॥

पदार्थः--( पवमान ) हे सर्वस्य पाविष्यतः ! भवान् ( मिहश्रवः ) महायशस्कः ( चित्रेभिः ) अनेकधा ( रार्श्रमभिः ) स्वशक्तिभिः ( यासि ) व्याप्नोति च ( शर्धन् ) स्वज्ञानमाश्रयन्

( दाशुषः, गृहे ) भक्तान्तःकरणे ( विश्वानि, तमांसि ) सर्वाण्य-ज्ञानानि ( जिञ्नसे ) नाशयति ।

पद्धि— (पवमान ) हे सबको पित्र करनेवाल परभत्सन ! आप (मिहश्रवः ) मर्वोपिर यशयोल हैं (चित्रेभिः) आप नानाप्रकारकी (रिध्निभिः) शक्तियोंके द्वारा (यासि ) सर्वत्र प्राप्त हैं । और तुम (शर्थन) अपनी ज्ञानक्ष्पी गतिस (विश्वानि तमांसि ) सब अज्ञानोंको ( जिघ्नसे ) हनन करते हो, और (दण्युषो गृहे ) उपासकके अन्तःकरणमें स्थिर होकर आप उसे ज्ञानसे प्रकाशित करते हैं ।

भावार्थ---परमात्मा के जान रूपप्रकाश से सब अजानों का नाश होता है।

त्वं द्यां चं महित्रत पृथिवीं चार्ति जिश्वपे । प्रति द्रापिमंमुञ्चथाः पर्वमान महित्वना ॥९॥ त्वं । द्यां । च् । महिऽत्रत् । पृथिवीं । च् । अति । जिश्रुषे । प्रति । द्रापि । अमुंचथाः । पर्वमान । महिऽत्वना ॥

पदार्थः—(महिन्नत) हे महान्नत परमात्मन्!(त्वं) भवान् ( द्याम् ) चुलोकम् ( पृथिवीं ) पृथ्वी लोकं च ( अतिजिभिषे ) महैश्वर्ययुक्तं करोति ( पवमान ) हे पाविषतः! ( महित्वना ) स्वमहत्वेन ( द्रापिम् ) रक्षारूपतनुत्राणेन ( प्रत्यमुंचथाः ) आच्छादयति ।

पदार्थ—(मिहत्रत ) हे बडेव्रतवाले परमात्मन ! (त्वं ) आप (द्यां) गुलोक (च) और (पृथिवीं) पृथिवीलोकको (अति जिम्निपे) अत्यन्तऐर्श्वर्यसम्पन्न बनाते हो (पवमान) हे सबको पवित्र करतेवाले परमात्मन ? (महिन्बना) अपने महत्वसे (हार्षि प्रक्षारूपी कवचसे (प्रसमुक्षयाः) आच्छाटित करते हो।

भावार्थ--परमात्माने युळाक और पृथिवीलोकको ऐश्वर्यकाली वनाकर उसे अपनी रक्षारूपकवचसे आच्छादित किया ऐसी विचित्र रचनासे इस त्रह्माण्डको रचा है कि उसके भहत्वको कोई नहीं पा सकता।

इस चतुर्थ अध्यायमें सोमके अनेक नाम आए हैं जिनके अर्थ सायणाचार्थ्य जड़ सोमके करते हैं।

सायणाचार्यके मतमें जिन मन्त्रों में सुलोक, पृथिवीलोकादि लोकलोकानतरां को उत्पन्न करना लिखा है अर्थात् जिन मन्त्रों में यहाँ तक लिखा है कि सुभ्वादि लोक सोमने ही उत्पन्न किये, उन मन्त्रों में भी सायणाचार्य्य के मतमें यह व्यवस्था है कि यहाँ जड़ सोमकी स्तुती की गई है।

यदि ऐसा माना जाय तो यह सिद्ध होता है कि वेदों में भी अन्य ग्रन्थों के समान अर्थवाद वा मिश्यावाद है पर एसा कदापि नहीं, क्योंकि पूर्वोत्तरकी सङ्गति देखने से यहाँ सोमनाम परमेरवरका है। इसके अर्थ इस प्रकार हैं कि,, सूतेन्तराचरं जगिदितिमोमः "जो इस चराचर जगत को उत्पन्नकरे उसका नाम यहाँ सोम है. यही अर्थ इस चतुर्थ अध्याय में बल पूर्वक प्रतिपादन किया गया है। इस अर्थ को न समझकर कई-एक टीकाकारों ने वेदके सत्यार्थ के स्थान में घोर अनर्थ

कर डाले हैं, जैसा कि-

दिवो नाभा विचक्षणोऽव्योवारे महीयते । सोमो यः सुक्रतः कविः॥ ऋग् ९११२।४।

इसके अर्थ यह किये जाते हैं कि जा सोम भेड़के उनके वालोंमें छाना जाता है वह अकाश की नाभी के समान यज्ञ में पजा जाता है, ऐसे अर्थ करने वाले लोगोंको न्यूनसे न्यून यहतो सोचना चाहियं कि इस मन्त्र में विचक्षण, कवि:, और सुकतुः यह तीनों सोमके विशेषण हैं क्या जड़ सोम, विचक्षण-चतुर, कवि:--कवित्त्वशक्ति रखनेवाला सुकतुः--शोभनकम्में वाला कहला सकता है। सायणाचार्यने उक्त तीनों विशेषणोंको जड़ सोममें घटाया है जो सर्वथा प्रकरण विरुद्ध है।

केवल सायणाचार्य ही नहीं विल्सन, और ग्रिफथसाहब भी इसके यही अर्थ करते हैं इन्हीं टीकाकारों की प्रपाटी पर चल-कर सररमेश्चन्द्रदत्तने इसके यह अर्थ किये हैं कि जो मेटे के रोमोंमें छाना जाता है और ह्युलोककी नाभी में पूजा जाता है वह सोम विचक्षण—बुडिमान् है और किव = ग्रन्थों का रचियता है तथा सुकतु सुन्दर कम्मीं वाला है। यदि कोई पुरुष साधारण दृष्टि से भी वेद की रचना पर ध्यान डाले तो क्या कोई कह सकता है कि किवः और विचक्षणादि शब्दों से उस सोम का वर्णन है जो मेढ़े के वालों से छाना जाता है कदािप नहीं।

वास्तव में बात यह है कि इन टीकाकारों ने सायणाचार्य को मुख्य रखकर अपनी बुद्धि को परतन्त्र बन! दिया अर्थात इन-

परतन्त्र प्रज्ञों ने यह भी नहीं सोचा कि सायणार्थ्य किस समय में हुआ और उसके समयमें वेदार्थ करने का क्या प्रकार था, मायणाचार्य्यका समय बहुत नृतन समय है इस समय में पुराण तथा उपपुराण मब बन चुके थे, नाना देववाद की कथायें बहुधा गाई जाती थीं अर्थात पौराणिक धर्म अपनी युवास्थामें पहुंचकर अपनी जरजरीमृत वृद्धावस्था की ओर झक रहा था उस समय वेद मं आध्यात्मिकवाद किसको सझताथा, अन्यथा जब निम्क देवतकाण्ड मं यह लिखा है कि मेधावी कान्तदर्शनो भवति, कवतेर्वा । प्रमुवति भद्रं द्विपाद्भचश्च चतुष्पाद्वयश्च । जो बुद्धिमान् हो, क्रान्तदर्शीहो, और सब जीवों के लिये कल्याणकारी हो उसका नाम वेदमें कवि है सैकडों मन्त्रोंमें वेद में कवि: शब्द परमात्मा के लिये आया है इसी आभिप्रायसे कविर्मनीषी परिभूस्वयम्भू य० ४० इस मन्त्र में कविशब्द परमात्मा के लिये आया है और महीधरने भी यहां कवि के अर्थ सर्वज्ञ परमात्माके ही किये हैं।

महीधर के आध्यित्मक अर्थ करने का कारण यह प्रतीत होता है कि महीधर सायणाचार्य्य में बहुत पीछे हुआ है, महीधर-के समय में वेदान्त के प्रचारने पौराणिक धर्मपर अपना पूरा पृग्ग प्रभुक्त्व जमा लिया था, इसी लिये महीधर ने कई एक स्थलों में वेदान्तके अथोंकी चरचा की है।

यद्यपि सायणाचार्य्यने भी कहीं कहीं वेदान्तके मायावादी विभागका पूरा पूरा समर्थन किया है, अर्थात यह सिद्ध किया है कि एक ब्रह्म से भिन्न और कोई वस्तु इस संसारमें न थी, तथापि महीधर ने मायावाद के मतकी चरचा मायणाचार्यसे कहीं वड़ चड़के की है, इसबातका वे लोग भलीभाँि जान सकते हैं कि जिनोंने यजुर्वेद के चालीसवें अध्यायका महीधर भाष्य ध्यानसे पढ़ा है. इस भाष्य में जीव ब्रह्म की एकता का महीधरने स्पष्ट रीतिसे वर्णन किया है इसी प्रकार पुरुष मूक्त और यजुके ४० वें अध्यायमें महीधरने अपने आपको स्पष्ट रीतिसे शङ्कर मतानुयाई होना सिद्ध कर दिया है, और सायणाचार्य्य जहाँ कहीं हैताहितकी चरचा आती है वहाँ सांख्यके प्रकृति वादको भी दृष्टिगत रखते हैं, अर्थान ब्रह्मके साथ एक ऐसी शक्ति को स्वीकार करते हैं जो शाक्ति जगत का उपादान कारण कही जाती है, और महीधर के मतमें स्वयं परमात्मा क्यी पुरुष ही इस संसार का अभिन्ननिमित्तोपादान कारण है अर्थात आपही निमित्त और आपही उपादान कारण है यह बात

' पुरुषएवेद १८ भर्ग यद भूतं यच्च भाव्यम् ।

उतामृतत्त्वस्येशानो यदन्नेनातिरोहित ॥ यजु०३१।२॥
इसमन्त्रके भाष्यमं महीधरने तीन अनादियों को मिटाकर
एक पुरुष को ही सबका निमित्त तथा उपादानकारण माना है,
इससे स्पष्ट सिद्ध है कि महीधर बहुत नृतन समयमं हुआ है
जब कि शंङ्कर मतकं पोषक बहुत से ग्रन्थ बन चुके थे अस्तु ।

महीधर तथा सायणके समय को हम नवम मण्डलकी भूमिका में लिख आए हैं यहाँ केवल यही दिखलाना है कि महीधर और सायण उस समयके आचार्य्य हैं जिस समय विधर्मी लोगों के आक्रमणों से भारत परमपीडित हो रहा था, और वैदिक साहित्यकी तो क्या ही कथा किन्तु संस्कृतका साहित्यमात्र सरस्वतीसरितके समान विनशनदेशमें विलीन होगया था. उस समय में वेदों की चरचा करना किसी बीर पुरुषका ही काम था,पाराणिक हिन्दुधभ्मेकी रक्षाके लिये महीधर और सायणाचार्य्य-ने अत्यन्त सराहनिय काम किया।

महीधर तथा सायणाचार्य्य इन दो हिन्दु आचार्य्योक काम मं कलङ्कक है तो यही है कि इन्होंने उस समयके तान्त्रिकधर्मी का अनकरण और अनुसरणिकया, जो तान्त्रिकधर्म हिन्दुधर्म की अभागतिका चित्र है। वा यों कहो कि वेदों की उच्चावस्था को न समझकर इन्होंने उन्हे प्राकृत रूप दे दिया, अर्थात बहुतसे स्थलों में वेदोंके ऐसे निन्दित अर्थ करिंदेये जिससे जिज्ञास उदासीन ही नहीं किन्त वेदों के विपरीत उत्तीजत होकर सन्नद्ध और कटि-बद्ध हो जाते हैं अथीन मुक्त कण्ठ से यह कहने लगपड़ते हैं कि वेदों में कोई अपूर्व धर्मभाव नहीं, इसी भाव को लेकर यूरोप देशीय टीकाकार वेदों को घृणित दृष्टि से देखते हैं जिसके बहुत प्रमाण हम पूर्व दे आए हैं, यहाँ यह दिखलाना परमावरयक है कि इन टीकाकारोंने इस चतुर्थ अध्यायमें बहुत घृणित अर्थ किये हैं, कहीं सोमका अनडुहचर्ममें कूटना लिखा है, कहीं कन्याजार के समान प्यारा लिखा है, कहीं स्त्रीके जारकी उपमा देकर उसे उपित किया है, कहीं भेडकी जनमें छानने की विधि बतलाकर आकाशकी नाभी के साथ जनके कपड़ेकी तुलना की है. इन सब आक्षेपों के उत्तर हमने इस चतुर्थाध्यायके स्थान स्थान

पर दिये हैं, विशेष ध्यान देने योग्य यह बात है कि जहां जहां "अव्योविश्मिहीयते"
आया है वहां सबने मेड़ की ऊन के ही अर्थ किये हैं वारत्य में यह शब्द कहीं
अविशव्द की पष्टी का कर बनाकर अध्यावारे आता है, कहीं अध्ययकारे आता
है, कहीं अध्योवारे आता है जिसके अर्थ संवरक्षक आन्ताशी के हैं, किसी
अजा था अबि के नहीं, श्योंकि यदि जावे के अर्थ यहां मेड़ के होते
तो अध्यय के अर्थ मेड़ के वाली के पक्ष में कैसे घर सकत, क्योंकि अध्यय
के अर्थ तो यह हैं कि जिसका बिनाश न हो, भीर जहां अबि शब्द का पर्टा
का रूप बनाकर अध्यावारे है वहां अर्थ के अर्थ सर्वरक्षक के हैं, क्योंकि
यह शब्द 'अब रक्षणे' पात से सिन्द होता है "अवित रक्षित सर्विमित्यिव"=
जो सबकी रक्षा करे उसका नाम "अबि" है, और जहां अध्यावारे है वहां यत् प्रत्यय है,
बह भी रक्षा के अर्थों में ही आता है, जहां अध्यय है वहां स्वष्ट रिति से
परमात्मा को ही कहता है, पर्व यहां तीनों शब्दों से परमात्मा हो उपास्य देव सम-हाता चाहिये कोई जड़ बस्तु नहीं, वेद जिसका अर्थ बेदन अर्थात् हान है वह जड़ बस्तुओं को उपास्य देव वर्णन नहीं करता।

कोर जो कई एक छोग यह कहते हैं कि "तस्माद्य त्राह्म त्रें हुतऋचः—
स्मिनि जिज्ञिरे" ऋग् १०। ९०। ९ इस मन्त्र में यह से वेदों की उत्पत्ति
मानी है और यह जड़ वस्तु है क्योंकि यजन रूप किया के साधन कर्माविशेष
का नाम यहाँ है, इसका उत्तर यह है कि यह नाम यहां परप्रात्मा का है, क्योंकि
इसमें प्रकारण परमात्मा का है अर्थात् उस सहस्र सिरों के स्वामी पुरुष का वर्णन है
जो सर्वात्मरूप से सर्वत्र विराजमान है, और इस बात की हड़ता के लिये ऋग्वेद
का निम्नालिखित प्रमाण है:—

इन्द्रं भित्रं वरुणमग्निमाहुरथो दिव्यः सुपर्णो गरुत्मान । एकं सद्विषा बहुधा वदंत्यग्नि यमं मानुरिश्चा न माहुः ।!

त्रहुग्वेद १-**१**६४-४६

इस मन्त्र में (आर्ग्त) सर्वव्यापक परमातमा को (इन्द्र) सर्व पेदवर्थ्यपुक्त होने से (मित्र) स्नेह प्रदाता होने से (चक्क) सर्व नियन्ता होने से (सुपर्ण) बतन स्वरूप होने से (गरुतमान्) सबसे बड़ा होने से (एकं) एकही ब्रह्म को उक्त प्रका<sup>र</sup> के रामा स कथन किया गया है, इस मन्त्र में जो "एक" पद है इस पद से इंश्वर की एकता का वलपूर्वक मण्डन किया है।

इसंस स्पष्ट सिद्ध है कि वेत् एक ब्रह्म की उपासना का कथन करता है इसी प्रकार एकता को वर्णन करने वाल वेद में सैकड़ीं मन्त्र हैं जिनका विस्तार के भय से यहा उल्लेख नहीं किया जाता।

सार यह है कि वेद मुख्यता करके आध्यातिमक अर्थ को प्रतिपादन करता है अर्थान् ईइवरवाद का प्रतिपादक है, अन्य अर्थी का वर्णन आध्यात्मवाद का अङ्गरूप से हैं।

और जो निरुक्त देवतकाण्डमें यहाि खा है कि "परोक्ष्म छुताः प्रत्यक्ष छुत्रश्र मन्त्रामृ यिष्ठा अल्परा आध्यात्मिकाः" = पंतक्षार्थ के प्रतिपादक तथा प्रत्यक्ष अर्थ के प्रतिपादक तथा प्रत्यक्ष अर्थ के प्रतिपादक करने वाले थोड़े हैं, इसका ताम्पर्य यह है कि ईश्वर की विश्वी की वीन करने वाल मन्त्र वेद में बहुत है और ईश्वर की विश्वी की वीन करने वाल मन्त्र वेद में बहुत है और ईश्वर की वर्धन करने वाले मन्त्र भी नामार्थ है अर्थात् विभूति में स्वास्त्र है इस्तिश्च उसके प्रतिपादक मन्त्र स्वास्त्र मन्त्र स्वास्त्र मन्त्र स्वास्त्र मन्त्र स्वास्त्र मन्त्र स्वास्त्र मन्त्र के अर्थ आध्यानिक के पाट का यह तास्त्र कि वर्श महिलात् के अर्थ है सक्ति हैं, और साथण, महीधर, उच्च , विल्लान स्वास्त्र मिक्स, इस्त्र है शिक्स तस्त्र मिक्स अर्थ । विल्लान स्वास्त्र मिक्स है स्वास्त्र है और आधिर्यविक के अर्थ भी उनके मत्र में नामा देवीं के हैं एक अस्त्र के नहीं।

नमृत्युरासीदमृतं न तर्हिन रात्र्या अन्ह आसी(प्रकेतः । आनीदवातं स्वध्या तदेकं तस्माद्धान्यन्नपर किंचनास॥२॥ ऋगः १०।१२९। २

६ सम्प्रमंस्पर्राति रायह वर्णन किया है कि जब मृत्यु और अमृत न था अर्थत् न कोई मसोय ही वस्तु कही जाती थी न मृत्यु से रहित थी और न कोई राजा. दिन का जिल्ह्या उन स्थमय अपनी झिक संविराजनान एटमाज परब्रह्म ही था जब इस मन्त्र में नाना देवों की भिटाकर एकमात्र परब्रह्म की प्रधानता वेद वर्णन करता है तो फिर कैंसे कहा जासकता है कि वेदों में सर्वी-पिर उपास्यदेव एक परमात्मा नहीं, इतना है। नहीं किन्तु घेदों में तो राष्ट्र रेति से यहां तक वर्णन किया गया है कि जो पुरुष उस परमात्मा है जहीं जानेते किस्में इस ब्रह्माण्ड का उत्पन्न किया है वे अक्षानी हैं कीर कैनल वेदकी स्तुति करके जाते कि हम वीदिष्य में यह मन्त्र ब्रमाण है

न तं विदाय यहमा जञानान्यहा पश्चिमतरं प्रभूव !

नीहारेण प्राकृता अस्था चामुद्ध उ०९२५सस्चरंति ॥ प्रस्थेतसण्डर १०० स्ट्रास्ट्रेश्वर ५००

इस्यादि मन्त्रों के आश्रय की न समझलर १८ सोक्क्सू प्रन, विहरून, और त्रिक्यादि यूरोपदेश नियासी विद्वानों ने शास्त्रों है किन्द्रेत अर्थ करके वैदिकधर्मा को अनुप्रकृति का ही उपासक टहरायं हैं।

सायणाचार्य्य ने तां अस्ति स्वयं विद्याति स्वयं प्रकार विश्व छिखा है कि भृतिका में एक ईश्वरचाद का एमर्गत किया है, अन्य अस्ति जाकर नाना देवी देवी को ईश्वर माना है,और अस्ति के एक किया है, अन्य अस्ति कारित सानी है और आगे जाकर मण्डल अध्य स्था नवम भे किए के प्रदर्शों के बनाये हुए क्यन किया है, इस प्रकार सैकड़ों अशार के प्रस्पर किया है जो उक्त टीकाकारों ने वेद्याय से विक्त छिखकर वेद्याय की दूपित क्या है इसी आएण से वेदों में अपूर्वार्थ प्रतित नहीं होते, अध्य अ के अध्याय अभे ब्राह्म की ब्राह्म सम्बंध में पुत्रपति स्था है इसी आप हमने यहत से मन्त्रों में वर्णन की है, जिस अपूर्यता को इस इस उपसंदार में पुत्रपति स्ववस्य से स्वित करते हैं:—

प्रकाट्यमुशनेय द्ववाणे। देवोदेवानां जनिमा बिविक्तः ।
महिव्रतः शुचिबन्धुः प्रविकः पदावगहो अभ्येति रेभन् ॥
ऋषे मं ९ । सुः ९७ (मः ७ ।

इस मंत्र में बिद्धान् का बर्गन है कि विद्या में निवास करनेवाले बिद्धान् के समान जो सूर्ग्यादि उपीतियों के कार्य-कारणभाव को धर्णन करने बाला है जो अखण्डित ब्रह्मचर्य्य ब्रह्म को धारण किये हुप है, और पवित्रता का मित्र तथा पवित्रता को फेलाने बाला है एसा ब्रेष्ठ विद्वान् वैदिक वाणी से सुशोभित करता हुआ उन लोगों को आकर प्राप्त होता है जो विद्या के अधिकारी तथा पात्र हैं, इस मंत्र में इस अपूर्वता को वर्णन किया है कि अक्षण्डित ब्रह्मचर्य्य व्रत का धारण करना विद्याद्वारा ही होसकता है अन्यथा नहीं, इस अपूर्वता को भिटाकर सायणाचार्य ने यह अर्थ किये हैं कि सोमरस दूर से ही गर्जता हुआ पात्रों को आकर प्राप्त होता है, वह प्याले अथवा कल्हा में पड़कर उप्णा कवि के समान कार्यों की रचना करता है, और सब जन्म जन्मान्तरों का वर्णन करता है, इत्यादि कथिता के अनेक गुण उस जड़ सोमरस में वर्णन किये हैं जिसने आजतक कथित विषय में पक्रभी अथर नहीं लिख और नालेखने की सम्भावना की जाती है।

और कई एक आधुिक टीकाकारों ने तो इस मन्त्र के अर्थी की और भी

घृणित बनादिया है।

उनके मत में यहां "वराह "शब्द वराहायतार के छिये आया है, जो शुक्तर वपुधारी आधुनिक समय में भगवत् अवतार समझा जाता है और जिसको:—

> ततो वराह रूपेण निमग्नां पृथिवी जले । मग्नां समुद्दधाराशु न्याधात् तत्सिललोपरि ॥

इन पोराणिक रहोकों में पृथ्वी का उद्धार कर्का माना जाना है, इस प्रकार वेदों के अपूर्वार्थ की मिटाकर नए २ अर्थ किये गये हैं, सायणान् चार्य ने तो यहां सोम की उपमेय और वराह की उपमान रखकर यही सिद्ध किया था कि जिस्प्रकार पेर से पृथियी की उत्पादन करता हुआ वराह आता है इसी प्रकार सोम भी अधिवेग संपानों की विदा-रण करता हुआ आता है, यहां सायण ने तो सोम की ही वराह के साथ तुळना की थी पर अन्य टीकाकारों ने तो ईहवर की ही साक्षात् वराह बना विस्नळाया।

तारपर्य्य यह है कि जैसे २ वेद्विष्ठ व.द संसार में फैलते गए वैसे २ वेद्व विष्ठ हार्य भी लोगों को कल्पना करने पड़े, इसी प्रकार मण्डल १०। सू० १२०। मं० २ में जो यह की प्रतिमा अर्थात् साम-ग्री का प्रदन था उसको आधुनिक टीकाकारों ने प्रतिमा पूजन में लगा विया, इसी प्रकार वेदों के वहुन से स्थलों में निन्दित अर्थ करके लोगों की दृष्टिमें वेदों को निन्दा का पात्र वना दिया है।

केवल निन्दा का पात्र ही नहीं किन्तु ''अधित्विचिग्रायां'' इस वाक्य के उक्त टीकाकारों ने यह अर्थ किये हैं कि सोम बलिबर्द के चर्म पर कुटा जाता था, " एवंयोपाजारिमविशियं" मंग्र ९। सूर्व ३२। मंग्र में स्रोम की स्त्री के जन्म के समानित्यारा वर्णन कियादे।

"बन्।नि सर्मिष् सुन्" मण्ड० ९ । सु०३३ । म०७ संमहिषः बद्धाः से को जिल्लाम बन प्रारा होता है इप प्रकार प्यारा वर्णः किया गया है ।

"शियां न जारोऽभिशीत हुः हुं" मण्डः १। ए० १६। मं० १३। इस मंत्र के उक्त शिकासोरी ने यह अर्थ किये हैं कि सान करने पर क्षेत्र है कि सान करने पर क्षेत्र हैं कि सहर प्राप्त होता है जिल प्रहार क्ष्रा के (जार) रुपर पुरुष आकर प्राप्त होता है, यह निन्दित अर्थ एवं यः दें। टोकाकारों ने नदी क्षेत्र किन्तु सायण, विन्वत्र प्रक्षित स्था स्था दें हैं के साम की जार की उपमा वा मिलादि पशुओं की उपमा देकर सीम का महत्व वर्णन किया है, या यो कहीं कि विजय दें से साम का पद सबाप जाने से या मेड़ की जन में छाने जाने से सीम का पद सब से छंत्रा वर्णन किया है, हम यहां इनके इन अर्थों पर यह आश्वाहा करते हैं कि यदि इसी सीम का वर्णन इस मण्डल में है तो:—

सोमः पत्रते जनिता भतीनां जनिता दिवो जनिता पृथिठयाः । जनिताम्नेर्जनिता भूर्यस्य जनितेन्द्रस्य जनितोत विष्णोः ॥

> मण्ड०९।सू०९६।मं५। सोम बासोपसम के किये

इस मन्त्र में सोम के अर्थ जब जड़ सोम वा सोमरस के किये जाते है तो अर्थ यह होते हैं कि सोम विद्वानों को पेदा करता है, खुलेक ओर पृथियो छोक को पेदा करता है, अग्नि और स्पूर्य को पेदा करता है, अग्नि और स्पूर्य को पेदा करता है, अग्नि और स्पूर्य को पेदा करता है, अग्नि अग्नि स्पूर्य को पेदा करता है, तो क्या इस जड़ सोम में युछोक और पृथ्वी छोक को उत्पन्न करने की शक्ति है? इस प्रश्न के उत्तर में इतना साहस तो किसी को नहीं पड़सकता कि वह यह उत्तर दें कि सोमरस इस संसार को तथा स्पूर्यादि छोकछोजान्तरों को उत्पन्न करता है किन्तु उत्तर यही होगा कि यह सोम की स्तुति है अर्थात् सोम विषय में यह अर्थवाद है, यार्थों कही कि यह निध्यावाद है तो क्या वेद मिथ्यावाद का उपदेश करता है जिसको सायणाचार्थादि माध्यकारों ने ईरेडर की खाणां माना है क्या वह इस मिथ्यार्थ का भांडार होसकता है कि सोमरस को संसार के उत्पन्न करने वाछ। वर्णन करे, कदापि गई।।

## ्रमृष्यी बहस ही घाता यथापृ निकल्पयत् । विध्यतश्रक्षतः विध्यत्ते सुखो बिध्यतो बाहु । स्वाहस्यां घणति मृद्धिं जनय । देशस्कः ॥

इत्ताहि (स्त्री के ती बेद सिव्यद्धावस्त्राहित छहामयुक्त जा विधयका परमास्मा की पुरक्ति का निर्माना केद विद्यादि नियाना की छन्त का कारण विकास करता है तर कम करता के स्थान तायर व की जगद्द का कारण विकास करेगा? ओर जिल्ल बिद्यों सह । जा वर्णन इस वह से हैं। 35-

तन्तु मत्यं परभानत्यास्तु यत्र तिरी कारवः सन्नसन्तः ।

ज्येतिर्वदन्ते अपुर्वेषम् छो है आपरानुं दस्त्रते कस्मीरुम् ॥ इत्यान् संग्रह स्वर्णकर स्वर्णकर स्वर्णकर

उत्र पत्नाचा ता कर वह है कि लंब स्वर्क शाण्ड के कलाकै शल जानते वाल संगा ह जर्ब र उन्हों कर नाई के उन्होंने नहीं नहीं कर सकते, उसी के लूफे, जोई के ज्या है उसी कराई के उन्हों के लूफे, जोई के ज्या है उसी कि लोई पुरा की जाय तथा कुटिउ है वह निर्मय नहीं हो सकता, जो इस प्रकार सत्य का श्वाय पत्मात्या है उनकी वाली वह से जलत्य कथा का लेश मो नहीं की लाग दे के लिए में के जथ "सूते कि श्वा कि मा दे कि ताल्य में यह निकल्ता है कि सोम के जथ "सूते कि श्वा कि लाग है कि सोम के जथ "सूते कि श्वा कि लाग है कि सोम के जथ स्ता करते हैं कि वेदों की ईसरोक्त मानने वाल वा वेदों के उच्चार्थ करने वाल खें के लाग मन में "पवने" के अर्थ सायमावार्य ने स्वा हिम से समरण रखना चाहिय कि उक्त मन्त्र में "पवने" के अर्थ सायमावार्य ने स्वा हो यह भी समरण रखना चाहिय कि उक्त मन्त्र में "पवने" के अर्थ सायमावार्य ने स्वा हो यह भी समरण रखना चाहिय के उक्त मन्त्र में "पवने" के अर्थ सायमावार्य ने स्वा हो यह सी समरण रखना चाहिय कि उक्त मन्त्र में "पवने" के अर्थ सायमावार्य ने स्वा हो यह सी समरण रखना चाहिय कि उक्त मन्त्र में "पवने के अर्थ सायमावार्य ने स्वा हो साम के अर्थ में पवस्त्र के अर्थ हो सिर्म के हैं, इसले स्वय सो स्व के पवते के अर्थ यहां पवित्र करना हो है जोर वा मुल्यत्या परमात्मा में हो घट सकता है किसी जह वस्तु में नहीं। इतना ही गहीं, किन्तुः—

## त्रतो वेदस्य कर्तांसे भाष्ड धूर्च निशाचमः ।

जर्भरी तुर्दरीस्पादि पविड पदां वतः सम्बम् ॥

इत्यादि आक्षेप जो ज बांको ने बेडो पर कि । हैं नह इस आधार पर किये हैं कि सायणार्ध माध्यकारा में अपने जयो से बेदी की प्रवर्ग किस्तत ज्लादिया है. इसंबंधिय आर्थाक दर्शन में पहां कामया है कि माण्ड, धर्च और निकासर यह शीनों वेदी के कर्ना है, दयंं के कर्फा, उर्पारी इत्याद किरचंद्र बाक्य पण्डिली भी परावद है, तर्भरी, तुर्फेग, इंग्लिट शब्द ऋखेड में> १० । सर १०६। में ६ से 🖫 स्वास्थायायायां ने उक्त खब्दी ज अर्थ अधिवती क्रमारी के किये है कि अधियं मुंबार अपने कक्ता वा भरण करने चले और उसरों का इनन करने बांट है. आर स्वाया अहुदा के समान सबको बशीभत करते हैं. यहां कर्फरी नुर्फात के अर्थी में कोई अपूर्वता नहीं पाई जाता, और जो सायणाचार्य ने " अर्थनी अर्थना दित्यर्थन्तर्फरी त हंतासावित्यर्थः" निरुक्त १३। अ का प्रवास का देवर इन इन्द्री की निरुक्त की निरुक्ति हारा सार्थक सिज किया है यह भी संगव प्रतीत नहीं होता. क्योंकि आंदवर्नाक मारों को यदि देवता िशय मान लिया जाय तो वे किसका अरण पंचण करने हैं और किसकी सारते हैं यह बसजाना जित कठिन होजाना है, क्योंकि पूर्व मन्त्र में धर्मेष्टा यह द्विवचन इस जोड़े के लिये आया है दिसंब अर्थ घर्मस्था है, एक अर्थ सायणाचार्थ्य यह भी करते हैं कि सुर्थ अन्द्रमा इं.कर रुदियनीक्षमार ही अन्तरिक्ष में द्विपान होरहे हैं <sup>और इतके ठिये</sup> ''सर्घोदन्द्र'(साविति यासकः'' निरुक्त० १२ !१ । इत्यादि प्रमाण देशर यह किन्द्र दिया है कि यास्काचार्थ्य भी सर्व्य चांद की अधिवनीक्रमारी का रूप मानत है अर्थन अधिवनीक्रमार दो देवता है। सर्व्य चन्द्रमा का रूप धारण करके अंतरिक्ष में विराजमान हैं।

क्षात रहे कि यास्त का यहां यह अभिशाय नहीं, यास्त का अभिशाय यह है कि सूर्य्यचांद के जोड़े का नाम भी अदिवनी है, क्षेत्राधीश और राजा के जोड़े का नाम भी अदिवनी है, क्षेत्राधीश और राजा के जोड़े का नाम भी अदिवनी है, एवं अध्यापक उपदेशक का नाम भी अदिवनी है, इस प्रकार अदिवनी के कई एक अर्थ हैं जो प्रहरणानुसारी अर्थ हों बही छेने यहां ठीक हैं, पूर्व प्रकरण अध्यापक और धम्मीपदेशक का है, इस्छिथे जमरी और नुर्फरी यह दोनों अध्यापक तथा उपदेशक के विशेषण हैं अर्थान् धमें। पदेशक जमेरी = भरपूर करने बाले गुणों वाला होता है, उपदेशक नुर्फरी =

वृद्धान्त हे कि जिस प्रकार अंकुरा आलस्य प्रमादादि दोवों को मिटाकर शिक्षा-प्रदृदे दली प्रकार अध्यापक और उपदेशक शिक्षा देते हैं, इस अपूर्वस्य को न सनझकर चार्याकों का यह आक्ष्मप था कि जर्मरी तुर्करी इत्यादि अनर्थक वाक्य-प्रलाप पण्डितों की वनावट है।

यह आश्चेष सर्वथा निर्मुख है, क्योंकि जर्मरी "ज़ृकि" घातु से ओणादिक प्रत्यय करने से सिद्ध किया गया है और तुर्फरी हिंसार्यक "तृफ्त" घातु से है, जिस के अर्थ इनन करना है, इन हेतुओं से वेद में एक भी वाक्य निरर्थक नहीं ।

पर बेद का अर्थ अति गम्भीर है जो छोग इसका अवण मनन निदिध्यासन इतरा अभ्यास करते हैं वही इसके तत्व को पासकते हैं अन्य नहीं, इसी अभिजाय से यह कथन किया गया है कि:—

"अक्षण्यंतः कर्णयंतः सखायो मनोजविष्यसमा बभूयः" ऋग्वेद० १०-०१-७=आंख कान तथा मन वाले पुष्य ही वेद के तस्य को जान सकते हे अन्य नहीं, यहां आंख कान अर मन वालों से तात्पर्य्य चर्भवश्च और स्थूल कर्णगोलक का नहीं किन्तु "ट्रिय्तें अतीन्द्रियार्थ मनेन इत्यक्षी"= जिससे स्थ्म तत्वज्ञान हो उसी का नाम यहां "अक्षी" हे और अति धान्यमें से श्रवण करने के साधन का नाम "कर्ण" है, और "मनेजियेषु" इस वाक्य में मन स्पष्ट हे अर्थात् श्रवण, मनन और निदिष्यासन का यहां विधान है इसी वेद मन्त्र के सहारे पर "आत्मावार दृष्ट्यः श्रीत्वयो मन्तव्यो निदिष्यासित्वयः " यह उपनिषद् वाक्य है, अस्तु-पूर्व प्रकृत यह है कि अन्यश्रत पुष्ट के गम्भीर आश्च को नहीं जानसकते, इसी कारण वह वेद की अपूर्वता को नहीं समझेत, वेद में जैसा "हेय्" तथा "उपदिय्"का उपदेश है पेसा अन्य किसी शास्त्र में नहीं पाया जाता, इसी कारण से बेद सक्षियाओं

का मूल है, इस चतुर्ध अध्याय में वेद ने बहुत से अपूर्व अर्थों को वर्णन किया है जिनसे वेद का गाम्भीर्थ पाया जाता है, जैसाकि:—

भद्रा वस्त्रा समन्या ३ वसानो महान्कविर्निवचनानि शंसन् । आ वच्यस्व चम्बोः प्रयमानो विचक्षणो जागृविर्देववीतौ ॥ क्रमण्ड १ ९७ । २

अर्थ — ईश्वर जास्तिक पुरुषों के यहाँ में अपने गुणों का आविर्भाव करता है अर्थात सब वस्तुओं के संज्ञां क्षेत्राव का ज्ञान भी यहां द्वारा होता है और महान किव परमात्मा यह शिळ पुरुषों को युद्ध के उपयोगी शस्त्रों का विज्ञान प्रदान करता है, इस मन्त्र में सायणाचार्य महान किव के अर्थ भी जड़ सोम के ही करते हैं, जैसािक हम पहिछेभी वर्णन कर आये हैं कि इस नवम मंडळ को सायणाचार्य ने सर्वत्र जड़ सोम के विषय में ही अगाया है, और उसकी यहां तक पुष्ट किया है कि पूर्वोक्त मन्त्र के आगे मन्त्र तीन में "पूर्य पात स्वित्तिभः सदानः" ऋग् ९।९७।३ इत्यादि मन्त्रों में उसी जड़ सोम को "स्वित्तिभः सदानः" ऋग् ९।९७।३ और यहां एक वचन के स्थान में बहुबचन दिया है, वास्तव में इस मंत्र में यशस्त्री परमात्मा से पायना है कि है परमात्मन ! आप सदैत (स्वित्ति) हमको कल्याण प्रदान करें, जैसािक "न तस्य प्रतिमाऽस्ति यस्य नाम महशदाः" यज्ञ ३२।३ में परमात्मा को सर्वेगिर यशस्त्री वर्णन किया है, इसी प्रकार उक्त मन्त्र में भी निराकार परमात्मा के यश का वर्णन किया है, इसी प्रकार उक्त मन्त्र में भी निराकार परमात्मा के यश का वर्णन किया है।।

जो क्रोग यह कहा करते हैं कि ।निराकार परमात्मा का यश क्या ? यश तो साकार का होता है, वे छोग महर्षि व्यास रचित " जन्म। द्यस्य पतः" ब्र०स्० १। १। २ इस सुत्र की रचना को भूक जाते हैं अर्थात् यह नहीं जानते कि सृष्टि की जत्यित, स्थिति तथा प्रक्रय का हेतु जो पुरुष है उससे बड़ा यश किसका होसकता है।

कई एक कोगों की यह आशंका है कि ईश्वर का निराकार होना बेद में नहीं पाया जाता, क्यों कि इन्द्र, भित्र तथा वरुणादि नाना देव बेद में हैं? इसका उत्तर यह है कि यदि इन्द्रादि देव कोई व्यक्ति विशेष होते तो समय समय पर उनके थिपय में विचार क्यों परिवर्तन होते रहते? जो इन्द्र बेद में वीरता का देखना था वह पै।राणिक समय में आकर सुकुमारता का देवता बनगया, या यों कही कि वही इन्द्र पौराणिक समय में अप्सराओं का राजा समझा गया।

वास्तय में अप्तरा नाम शक्तियों का है, इसी आभिषाय से निहक्त ''उक्की बहां दिस्ता है। कि जिनका बहुत सभीकार हो उनका नाम उर्वक्षादि अप्तरायें थीं जो पौराणिक समय में आकर देक्यायें समझी गई, इस प्रकार देवतावादि शक्तियों के विषय में विचार बदल कर वेदों में साकार वा नाना देववाद का विचार प्रका होगया बास्तव में इन्द्रादि परमारमा के नाम थे, इसी अभिषाय से ऋग्० ४। ७। ३३। १८ में किया है कि ''इन्द्री मायाभिः पुरुक्ष्प इयते" परमारमा अपनी माया अर्थात् प्रकृति रूप शक्ति से नाना प्रकार के कार्य रूपों को माप शक्त सर्चवानन्द्रादि रूपों से व्याप्त होता है, इस भाव वाले सैकड़ों मंत्र वेद में पाये जाते हैं जिनमें निराकार का वर्णन है, इस विषय को इमने अन्यत्र भी अनेक स्थलों में वर्णन किया है, इसल्लिये यहां अधिक विस्ताह की आवश्यकता नहीं, स्थांकि सायणादि साकारबाद के इहर

अनुयायी भाष्यकारों ने भी इन्द्र, मित्र, बरुणादि छिखकर ऋग्वेद्दभाष्य की भूमिका में यह स्वष्ट सिद्ध किया है कि इन्द्रादि सब निराकार परमात्मा के नाम हैं, यदि यह कहा जाय कि आकार रहित एक चिद्यन परमात्मा के नाना नाम कैसे? इसका उत्तर यह है कि जिस मकार एक चित् सचा के सत्य, झान, अनन्त यह तीन भिन्न र नाम हैं अर्थात् (सत्य)। त्रिकाच्छावाध्य सत्य को कहता हैं जिमका तीनों कार्छों में नाश न हो, और अझान के नाश करने वाक्रे गुणाविशेष को "झान" कहता हैं, एवं जिसकी कोई सीमा न हो उसको "अनन्त" शब्द वर्णन करता है, इस मकार जब निराकार ब्रह्म के वर्णन करने के छिये भी कई एक भिन्न र अर्थवाची पदों की आवश्यकता है तो फिर सीम, प्रवमानादि नामों से प्रमात्मा का वर्णन किये जाने में क्या दोप हैं।।

इसी अभिप्राय से बेद ने परमात्मा की सत्ता को सोगादि नामों से वर्णन किया है।

> विश्वा घामानि विश्वचन्नन्नस्वसः प्रभोस्ते-सतः परियन्ति केतवः । व्यानशिः पवसे-सोम धर्मभिः पतिर्विश्वस्य भुवनस्य राजासि ॥ ऋग॰ ९ । ८६ । ५

अर्थ— हे परमात्मन् ! तुम्हारी शक्तियें सब धामों में व्याप्त हैं, हे सोम! (व्यानाश्वः) आप सर्वव्यापक होकर सस्पूर्ण संसार में ईश्वर रूप से विराज्यमान हैं, क्या कोई कह सकता है कि इस मंत्र में जड़सोमरस का वर्णन है और उसी को जगत् के धारण करने वाळा वर्णन किया है कदापि नहीं, क्योंकि उक्त मंत्र में व्यापकता के बाचक और सर्वाधार होने के प्रतिपादक

कई शब्द पड़े हैं जिनसे निराकार ईश्वर का वर्णन यहां सोम नाम से स्पष्ट है, िक्तर भी सायणादि भाष्यकारों ने यहां जड़सोमरस को ही विश्व का धारण करने बाळा बतळाया है, सायण की ज्यों की त्यों नकळ डा० विल्सन और चारो बेदों के भाष्यकार ब्रिक्य साहित ने भी की है, उक्त प्रकार वेदों के अनर्थ देखकर हमने यथार्थ अर्थ करने की बेहा की है।

वास्तव में वेदार्थ के परिवर्तन का कारण झाह्मण ग्रन्थ तथा उपानिपदों से वेदार्थ का सम्बन्ध दुट जाना है अर्थात् झाह्मण ग्रन्थों के मिश्यार्थ करने के समय में जब यहाँ के क्ये हिंसाप्रधान ही सूझने कमें तो वैद्धर्भ का प्रचार हुआ, उस समय निर्वाणवाद की कहर ने उपनिषद्यें को द्यादिया।

इस भारी उन्हों के समय में जो वेदार्थ के अनुयायी भी कहकाते थे उन्होंने भी खुद्ध के सार्विधेषवाद की शरण के कर वैदिकधर्म को साकारवाद का रूप देकर नाना देववादी बना दिया, इसी किये यूरोप देश निवासी पण्डित यह कहते हैं कि ऋग्वेद का धर्म तत्त्वों के देवताओं को मानने का था, इसका खण्डन हम नवम मण्डळ की भूमिका में कर चुके हैं कि:—

न तं विदाथ य इमा जजानान्यचुष्पाकमंतरं— बभूव । नीहारेण प्रावृता जल्पा चासुतृप— उक्य शासश्वरन्ति ॥ ऋग्॰ १० । ८२ । ७

केवज इस प्राणधारी शरीर की तृशि करने वाळे और सुक्तों को गाकर पढ़ने वाके उस परमात्मा को नहीं जानसकते जिसने इस चराचर विश्व को रचा है, इत्यादि एकमात्र ईश्वर को प्रतिपादन करने वाळे मैत्रों की क्या कथा ? यादि ऋग्वेद का धर्म तस्त्रों के देवता को मानता था, इस मकार पूर्वेश्वर विचार करने से स्पष्ट शिद्ध होता है । के वैदिकमत में एक ईश्वरवाद है नानादेववाद नहीं।

और वह वेद का ईश्वर भी सविश्वेषपादियों के समान एकदेशी वा देहपारी नहीं किन्तु निराकार, सर्वव्यापक, सर्वान्तर्यामी, सर्वकत्ती तथा सर्वनियनता है, जैसाकि:--

> परो दिवा पर एना पृथिज्या परो देवेभिरसुरैर्यदरित । कं स्विद्धभप्रथमंद्रश्र आपो यत्र देवाः समप्रयंत विश्वे ॥ ऋग्० १०। ८२। ५

वह परमात्मा घुकोक और पृथिवी कोक से भी परे हैं उसकी सत्ता को सब देन और अधुर अनुभव करते हैं उसने पहळे (आपः) आकाश्वरूरी गर्भ को धारण किया जिससे यह सम्पूर्ण छोक छोकान्तर उत्पन्न हुए, यहां "आप" शब्द के अर्थ जक नहीं किन्तु आकाश के हैं, और इसी भाव को तैत्ति २। १ उपनिषद्वाक्य में वर्णन किया है कि:—

> तस्माद्वाएतस्मादात्मन आकाशः सम्भूतः, आकाशाद्वायः वायोराग्नेः अग्नेरापः ॥

इस उपनिषद्दानय में आकाशादि कम से छाष्टि की उत्पत्ति वर्णन की
है वही कम यहां है अर्थात् उपनिषत्कार ऋषि ने यह कम इसी बेद मेत्र से
किया है, जो छोग ''माप'' के अर्थ केवक जक समझते हैं और माकाश मानने से संकोच करते हैं उनको यह निम्नाछिखित निरुक्त का प्रमाण पढ़ना बाहिये ''आकाशं मापः'' निरुठ २।१० इसका अर्थ यह है कि ''आकाश' और "आप" यह दोनों एकथियाची शब्द हैं, इस प्रकार आकाशादि कम से स्टिष्टिको उत्पन्न करने वाळे निराकार ब्रह्म के अर्थ ईश्वर हैं, किसी व्यक्ति विशेष के नहीं।।

> इति शततमं सूक्तं अष्टाविंशातितमोवर्गेश्च समाप्तः यह १०० वां सक्त और २८ वां वर्ग समाप्त हुआ इति श्रीमदार्घ्यमुनिनोपनिबद्धे ऋग्संहिताभाष्ये, सप्तमाष्टके नवमे मण्डले चतुर्थोऽध्यायः

> > समाप्तः



## त्र्राय पत्तमोऽध्यायः ।

ओं विश्वानि देव सवित र्दुरितानि प्रसिव । यद्भद्रतंत्र आस्रुव।

अथ पञ्चदशर्चस्य एके।त्तरशत्ततमस्यमूक्तस्य-

१—३ ऋषिः—अन्धीगुः स्यावाश्विः । १--६ ययातिर्नाहृषः । ७-९ नहुषो मानवः । १०-१२ मनुः . सांवरणः । १३-१६ प्रजापितः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः—१, ६, ७,९, ११-१४, निचृदनुष्टुष् । ४, ५, ८, १५, १६ अनुष्टुष् । १० पादिनिचृदनुष्टुष् । २ निचृद्गा- यत्री । ३ विराड् गायत्री ॥ स्वरः- १, ४-१६ गान्धारः । २, ६ षड्जः ॥

अथ परमात्मनोगुणगुणिभावेन उपामनमुगदिश्यते । अब परमात्माके गुणों द्वारा उमकी उपासना कथन करते हैं । पुरोजिती वो अन्धंसः सुतायं मादियत्नवें । अपृ श्वानं श्रथिष्टन् सस्तांयो दीर्घाजिह्नर्यम् ॥ १ ॥

पुरः ऽजिती । वः । अर्धसः । सुतायं । माद्यित्ववे । अर्पः श्वानै । श्रथिष्टन । सखायः । दीर्घऽजिङ्ग्यं ॥ पद्रार्थः — (सलायः ) हे याज्ञिकाः ! (पुरोजिता ) सर्वस्य जेता (अन्धसः ) सर्विप्रियः (वः मादियित्नवे ) युष्माकमा-ह्रादको यः परमात्मा तत्स्वरुपज्ञाने यः (श्वानम् ) विझकारी तम् (अपश्रीथप्टन ) निवारयत (दीर्घाजिङ्ग्चम् ) वेदमय विशालवारवतः परमात्मन उपासनां कुरुत यूयम् ।

े पुद्धि— (वः) आपळोग (पुरोजिती) जो सब के विजेता हैं (अन्धसः) सर्विषय (सुताय) संस्कृत (माद्यित्नवे) आह्वादक प्रमात्मा के स्वरूपद्वान में (श्वानम्) जो विद्यतकारी छोग हैं उनको (अपक्षिष्ट्वन) दूरकरें (सखायः) हे सब के मित्रभूत याज्ञिक छोगो। आप (दीघीजह्यम्) वेदरूर विद्याल वांणी वांल प्रमात्मा की उपासना को (जिंहति वाङ्गामसुपठितम्) नि०२। सं०। २३॥

भावार्थ — परमात्मा, शब्दब्रह्म का एकमात्र कारण है इस छिये मुख्यतः करके उसी को तृहस्पति वा वाचस्पति कहा जा सकता है इसी अभित्राय से परमात्मा के छिये बहुधा कवि शब्द आया है इस तात्वर्य से यहां परमात्मा को दीर्घनिहय कहाहै।

> यो धारया पावकयां परिष्रस्यन्दंते सुतः । इन्दुरक्षो न कृत्व्यः ॥ २ ॥

यः । धार्रया । पावकर्या । परिऽपृस्यंदंते । सुतः । इंदुः । अर्खः । न । क्रुरुयः॥

पदार्थः—( यः ) यः परमात्मा ( पात्रक्या, धारया ) अपवित्रतापसारकस्त्रसुधामयवृष्ट्या ( परिप्रस्यन्दते ) सर्वन्न परिपूर्णः ( सुतः ) स्त्रसन्दिचदानन्दस्त्ररूपेण देदीप्यमानदच ।

( कृत्व्यः ) गतिशीलः सः ( इन्दुः ) सर्वव्यापकः परमात्मा ( अश्वः, नः) विद्युदिव सर्वत्र स्वसत्त्या परिपूर्णः ।

पद्धि—(यः) जो परमात्मा (पात्रकया, धारमा,) अपवित्र ताओं को द्रकरनेवाली अपनी सुधामयी वृष्टिमे (परिमस्यन्दते) सर्वत्र पिपूर्ण है (सुतः) और सर्वत्र अपने सत्, चित्, आनन्द स्वरूप से देदीप्यमान है, और (कृत्व्यः) वह गतिशील (इन्दुः) सर्वव्यापक परमात्मा (अन्वः, न) वियुत् के समान सर्वत्र अपनी सत्ता से परि पूर्ण है।

भावार्थ--यहां विद्युत् का दृष्टान्त केवल परपात्माकी पूर्णता बोधन करने के लिये आया है।

तं दुरोषम्भी नरः सोमं विश्वाच्या धिया । यज्ञं हिन्वन्त्यद्विभिः ॥ ३ ॥

तं । दुरोषं । अभि । नर्रः । सोमं । विश्वाच्या । धिया । यज्ञं । हिन्वंति । आर्द्रिऽभिः ॥

पदार्थः—(तम्) पूर्वोक्तम् (दुरोषम्) अखण्डनीयं परमात्मानम् (नरः) नेतारः (अद्रिभिः) चित्तवृत्तिभिः (अभिहिन्वन्ति) साक्षात्कुर्विति (यज्ञम्) यो यज्ञरूपोऽस्ति (सोमम्) सर्वोत्पाद्कश्चतम् (विश्वाच्या, धिया) विचित्रबुद्ध्या साक्षात्कुर्वन्ति ।

पदार्थ — 'तम् ) पूर्वोक्त (दुरोषम् ) असण्डनीय परमात्मा को (नरः ) नेताळोग (अदिभिः ) चित्तद्वत्तियों द्वारा (अभिदिन्वन्ति ) साक्षात्कार करते हैं, जो परवात्या (यज्ञम् ) यज्ञरूप है, और (सामम् ) सर्वोत्पादक है, उसको (विश्वाच्या, थिया ) विश्वित्रबुद्धिसे साक्षात्कार करते हैं,॥

भावार्थ--परमातमा को वेदमें यज्ञशब्द से कथन कियागया है जैं साकि ''तस्मायज्ञात्सर्व हुत ऋचः सामानि जाज्ञिरे। वर्णन किया है कि सर्वपृत्रय परमात्मा से ऋगादि चारो वेद प्रगट हुए इसी अमिनाय से यहां भी परमात्मा को यज्ञ रूपमे वर्णन किया है।

सुतासो मर्धुमत्तमाः सोम् इन्द्राय मन्दिनः । पवित्रवन्तो अक्षरन्देवान्गंच्छन्तु वो मदाः॥ ४॥

सुतासः । मर्धमत्ऽतमाः । सोमाः । इंद्राय । मृंदिनेः । पृवित्रेऽवेतः । अक्षुरुन् । देवान् । गच्छंतु । वः । मदाः ॥

पदार्थः — ( सुतासः ) आविर्भूताः ( मन्दिनः ) आह्रा दकाः ( मधुमत्तमाः ) आनन्दमयाः ( सोमाः ) परमात्म सोम्यस्वभावाः ( इन्द्राय ) कर्मयोगिनं प्राप्तुवन्तु ( वः, देवान् ) युष्मान् दिव्यगुणान् विदुषः ( पवित्रवन्तः ) पवित्रता युक्ताः ( मदाः ) आह्रादकगुणाः ( अक्षरन् ) आनन्दवृष्ट्या सह ( गन्छन्तु ) प्राप्तुवन्तु ।

पद्धि—(सुतासः) आविर्भात को प्राप्त हुए (मधुत्तमाः) अत्यन्त आनन्दमय (सोमाः) परमात्मा के सौम्य स्वभाव (मन्दिनः) जो अह्यादक हैं वे (इन्द्राय) कर्मयोगी के लिये प्राप्त हों और (सः) तुम जो (देवान्,) दिन्यग्रुणयुक्त विद्वान् हो जनको (मदाः) वह आह्वादक गुण (पवित्रवन्तः) पवित्रतावाळे (अक्षरन्) आनन्द की दृष्टि करते हुए (गच्छन्त्) प्राप्त हों।।

भाजार्थ-परमात्मा के अपहतपाष्मादि धर्मों का धारण करना इस मंत्र में वर्णन कियागया है अर्थात् परमात्मा के सौम्यस्त्रभावादि कों को जब जीव धारण कर छेता है तो वह शुद्ध हो कर ज्ञानयोगी व कर्म योगी वन सकता है अन्यथा नहीं।

इन्दुरिन्द्रीय पवत इति देवासी अन्नवन् । वाचस्पतिर्मस्रस्यते विख्तस्येशांन ओर्जसा ॥५॥१॥

इंदुः । इंद्राय । पुवते । इति । देवासः । अशुवन् । वाचः । पतिः । मखस्यते । विश्वस्य । ईशानः । ओजसा ॥

पद्र्थिः—सर्वप्रकाशकः परमात्मा (इन्द्राय ) क्रमेयोगिने (पवते ) पवित्रतां प्रद्दाति (देवासः ) विद्रांसः (इत्यब्रुवन्) इति भाषन्ते यत् कर्मयोगी हि तज्ज्ञानपात्रमस्ति (वाचस्पतिः ) सपरमात्माऽखिलवागिधपतिः (मखस्यते ) ज्ञानयज्ञयोगयज्ञत पोयज्ञादिसर्वयज्ञानामाधपरच (ओजसा ) स्वबलेन (विश्वस्य, ईशानः ) सर्वब्रह्माण्डस्वाम्यस्ति ।

पद्धि—— इन्दुः ) सर्वप्रकाशक परमात्मा (इन्द्राय) कर्मयोगी के लिये (पवते) पवित्रता प्रदान करता है (देवासः ) विद्वान् लोग (इत्यञ्जान् ) यह कहते हैं कि कर्मयोगी उद्योगी पुरुषही उस के ज्ञानका पात्र है, (वाचस्पतिः ) वह सम्पूर्ण वाणियों का पति परमात्मा है और (मस्वस्यःते ) ज्ञानयज्ञ, योगयज्ञ, तपोयज्ञ, इत्यादि सवयज्ञों का आधिष्ठाता है वह परमात्मा (ओजसा ) अपने स्वामाधिक वलसे (विश्वस्य ) सम्पूर्ण ज्ञालां इता (ईकानः ) स्वामी है।

भावार्थ- परमात्वा कर्मयोगी तथा ज्ञानयोगी को अपने सहुजों द्वारा पवित्र करता है अर्थात् परमात्वा के ग्रुण कर्म स्वभावों के धारण करने का नाम ही परमावित्रता है।

सृहस्रंधारः पवते समुद्रो वांचमीङ्खयः। सोमः पतीरयीणां सखेन्द्रस्य दिवेदिवे ॥ ६ ॥

सहस्रंऽधारः । पवते । समुद्रः । वाचंऽईंखयः । सोमंः । पतिः । रयीणां । सस्रां । इन्द्रस्य । दिवे दिवे ॥

पदार्थः— ( सहस्रधारः ) विविधानन्दस्यवर्षणकर्ता ( समुद्रः ) सर्वभृतोत्पत्तिस्थानम् ( वाचमींखयः ) वाकप्रेरकः ( सोमः ) परमात्मा ( स्वीणाम् ) ऐश्वर्याणां स्वामी ( दिवे दिवे ) यःप्रातिदिनम् ( इन्द्रस्य, सखा ) कर्मयोगि।मित्रम् सः , पवते ) सन्मार्गच्युतान् पवित्रयति ।

पद्र्थि:—( सोम: ) सर्वेतिपादकः परपात्मा (सहस्रधारः ) अनन्तमकार के आनन्दों की वृष्टि करने वाला, और (सम्रुदः) सम्पूर्ण भूगों का उत्पतिस्थान (वाचपीङ्खयः) वाणियों का प्रक (रयीणाम्,) सवमकार के ऐश्वयों का स्वामी (दिवेदिवे) जो प्रतिदिन (इन्द्रस्य) कर्मथोगी का (सखा) भित्र है, वह परमात्मा (पवते) सन्मार्ग से गिरे हुए छोगों को पवित्र करता है।

भावार्थ--सहस्रधारः परमात्मा को इस छिये कथन किया गया है कि वह अनन्त श्रक्तियुक्त है । धाराश्चर के अर्थ यहां शक्ति हैं। सम्यग् द्रवन्ति भूनानि यस्मिन्स "समुद्रः,, इस ब्युत्पीच से यहां समुद्रनाम परमात्मा का है, इसी अभिन्नायसे उपनिषद् में कहा हैकि, (यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते येन जातानिजीवन्ति ) यहां (पवते ) के अर्थ सायणाचार्य्य ने क्षरति, किये हैं जाव्याकरणसे सर्वथा विरुद्ध हैं॥

अयं पुषा र्यिभगः सोमः पुनानो अषित । पातिर्विश्वस्य भूमनो व्यंख्यद्रोदंसी उमे ॥ ७ ॥

अयं । पूषा । रयिः । भर्गः ।सोमः । पुनानः । अर्षति । पतिः विश्वस्य । भूर्मनः । वि अख्यत् । रोदंसी इतिं । उमे इतिं ॥

पदार्थः—(अयं) अयमुक्तवरमात्मा (पूषा) सर्व पोषकः (भगः) सर्वेद्यर्यदाता (सोमः) सर्वोत्पादकः (पुनानः) सर्वेषां पावियता (भूमनः, विश्वस्य) महतोऽस्य-ब्रह्माण्डस्य (पतिः) स्वाम्यस्ति (रियः) सम्पूर्णधनस्य हेतुः (उमे, रोदसी) द्यावापृथिव्यौ (व्यख्यत्) निमीति परमात्मा स्वप्रभुत्वेन (अर्षति) सर्वत्र विराजते।

पद्धिः—(अयम्) वहउक्त परमात्वा (पृषा) सबका पोषक है (भगः) एश्वर्य देनेवाळा है (सोषः) सर्वेत्पादक है (पुनानः) सबको पवित्र करने वाळा है, (भूषनः, विश्वस्य) इस वृहद् ब्रह्माण्डका (पतिः) स्त्रामी है और (रायः) सम्पूर्ण धने। का हेतु है (उभे, रोदसी) द्युळोक और पृथित्रीळोक को (व्यख्यत्) निर्माण करने वाळा उक्तगुण सम्पन्न परमात्मा अपनी विश्वता से (अर्थति) सबन्न विराजमान होरहा है ॥

भावार्थः — इस मंत्र में बुळोक और पृथिवी छोक का प्रकाशक परमात्मा को कथन किया है। इस से स्पष्ट सिद्ध है कि सोम्बाब्द के अर्थ यहां सृष्टिकर्ता परमात्मा के हैं किसी जडवस्तु के नहीं। सर्गुप्रिया अनूषत् गावो मदीय घृष्वयः। सोमासः कृष्वते यथः पर्वमानास इन्देवः॥ ८॥

सं । ऊं इति । प्रियाः । अनूषत् । गार्वः । मदाय । घृष्वयः । सोमासः । ऋण्वते । पथः । पर्वमानासः । ईदवः ।

पदार्थः—( गावः ) इन्द्रियाणि ( घृष्वयः ) दीविमन्ति ( प्रियाः ) परमात्मानुगगवन्ति च ( मदाय ) आनन्दाय ( समनूषत ) परमात्मानं सम्यक् साक्षात्कुर्वन्ति अथच ( पवमानासः ) पावयितारः ( इन्दवः ) ज्ञानविज्ञानादिप्रकाशकाः ( सोमासः ) परमात्मसौम्यस्वभावाः इन्द्रियैः साक्षात्कृताः लोकान्सस्कृत्य ( पथः, कण्वते ) सन्मार्गं गमयन्ति ।

पद्धि——( गानः ) इन्द्रियं ( पृष्वयः ) जो दीन्तिवाळी हैं, वे, (उ) और जो (प्रियाः ) परमात्मा में अनुराग रखने वाळी हैं, वे (मदाय ) आनन्द के लिये (समन्वत ) परमात्मा का भलीभांति साक्षात्मार करती हैं (सोमासः ) परमात्मा के सौम्य स्वभाव (पत्रमानासः ) जो सब को पावित्र करने वाले हैं, (इन्दवः ) जो झानविज्ञानादि गुणों के प्रकाशक हैं, वे इन्द्रियों से साक्षात्मार किये हुए लोगों को संस्कृत करके (पथः कुण्वेत ) सन्मार्ग के यात्री बनाते हैं।

भावार्थः—गावः शब्द के अर्थ यहां इन्द्रियवृत्तियों के हैं किसी
गौ, वैल आदि पशु विशेष के नहीं, क्यों कि 'सवेंऽपि रश्ययो गाव उच्यन्ते''
नि, २—१ । इसम्माण से प्रकाशक रिश्मयों कानाम यहां गावः हैं।
य ओजिष्टस्तमा भेर पर्वमान श्रवाय्यम् ।

यः पञ्च चर्षणीराभि रायें येन वनामहै ॥ ९ ॥

यः। ओजिष्टः । तं । आ । भूर । पर्वमान । श्रवायौ । यः । पंचे । चर्षणीः । अभि । रिथे । येन वनीमहै ॥

पदार्थः—( पवनान ) हे सर्वपावक भगवन् ? ( यः, ओजिष्ठः ) यद्यशः अतिशयौज आश्रयः ( श्रवाय्यम् ) श्रवणार्हे च ( यः ) यच्च ( पञ्च, चर्षणीः, आमि ) पञ्चानां ज्ञानेन्द्रियाणां प्राणानां ॥ संस्कर्ता ( येन ) येनयशसा ( रियम् ) एश्वर्य ( वनामहै ) प्रवन्ताम (तं, आभर ) तद्यशो महां देहि ।

पदार्थ — (पवमान) इसवको पवित्र करने वाळे परमात्मन ? (यः) जो यश (ओजिष्ठः) अत्यन्त ओज वाळा है (श्रवाय्यम्,) सुनने योग्य है, (यः) जो यश (पञ्च, चर्षणीः) पाचों झानेद्रिय, अथवा पांचों पाणों को संस्कृत करता है, (येन) जिस परमात्मा के यश से (रियम्) एष्टर्य को (वनामई) इम पाप्त हों (तं, आभर) उसको दीजिय।

भावार्थ-यहां परमात्मा के आनन्द को लाभ करके आन-न्दित होने का वर्णन है।

सोमाः पवन्त इन्दंवोऽस्मभ्यं गातुवित्तमाः।

मित्राः स्रुवानाः अरेपसंः स्वाध्यः स्वर्विदः॥१०॥२ सोमाः । पुवृते । इदिवः । अस्मभ्यं । गातुवित्ऽतमाः । मित्राः । सुवानाः । अरेपसंः । सुऽआध्येः । स्वःऽविदंः ॥

पदार्थः—( इन्दवः ) प्रकाशकाः ( सोमाः ) परमात्मनो ज्ञानादिगुणाः ( गातुवित्तमाः ) शब्दादिगुणेषुश्रेष्ठाः ( मित्राः ) सर्विहिताः ( सुवानाः ) स्वसत्तया सर्वत्र विद्यमानाः (अरेपसः ) अविद्यादिदोषरहिताः ( स्वाध्यः ) धारणार्हाः ( स्विविदः ) सर्वज्ञानहेतुत्वात्सर्वज्ञाः ( अस्मम्यम् ) अस्मद्धेम् ( पवन्ते ) पवित्रतां पददतु ।

पदार्थ —-(सोमाः) परमात्मा के ज्ञानादिगुण ( इन्दवः)
प्रकाशक (गातुवित्तमाः) जो शब्दादि गुणों में श्रेष्ठ हैं (मित्राः) सबके
मित्र भूत हैं (सुवानीः) जो स्वसत्ता से सर्वत्र विद्यमान हैं, (अरेपसः)
जो अविद्यादि दोषों से रहित हैं, जो (स्वाध्यः) धारण करने योग्य
हैं, (स्वर्धिदः) जो सर्व ज्ञान के हेतु होने के कारण सर्वज्ञ कहे जा सकते
हैं, वे (अस्पभ्यम्) हमको (पवन्ते) पवित्रता प्रदान करें।

भावार्ध--परमात्मा के गुणों के वर्णन करने से ज्ञान और पानित्रता बढ़ती है।

सुष्वाणासो व्यद्विभिश्चितांना गोरधित्वचि । इपमस्मभ्यमभितः सर्भस्वरन्वसुविदंः ॥ ११ ॥

सुस्वानार्सः । वि । अद्विऽभिः । चितानाः । गोः । अधि । त्वचि । इपै । अस्मभ्यै । अभित्तः । सं । अस्वर्च् । वसुऽविदंः ॥

पदार्थः—( गोः, अधित्विच ) अन्तःकरणे( अद्रिभिः ) चित्तवृत्तिभिः ( चितानाः ) ध्यानविषयाः सन्तः ( वि ) विशे-षेण ( सुष्वाणामः ) आविर्भूताः परमात्मगुणाः ( अस्मभ्यम् ) अस्मदर्थम् ( अभितः ) सर्वेतः ( इषम् ) ऐश्वर्यं ( समस्वरन् ) ददति अथचतेगुणाः ( वसुविदः ) सर्वविधज्ञानस्योत्पादकाः ।

पद्र्यि— (गोरिंपत्वाच ) अन्तः करण में (अद्रिमिः) चित्त-वृत्तियों द्वारा (चितानाः) ध्यानिक्येद्रुए (वि) विशेषरूपसे (सुन्वा-णासः) आविभीव को माप्त हुए उस परमात्मा के ग्रुण (अस्पभ्यम्) इम को (अभितः) सर्वमकारसे (इषम्) ऐश्वर्ष्य (समस्वरन्) देते हैं, और वे, परमात्मा के ज्ञानादि ग्रुण (वसुविदः) सब प्रकार के ज्ञानों के उत्पादक हैं॥

भावार्थ — यहाँ इन्द्रियों का अधिकरण जो मन है उसका नाम अधित्वक् हैं इस अभिमाय से अधित्वचिके माने अन्तः करण के हो सकते हैं। कई एक छोग इस के यह अर्थ करते हैं कि सोम कूटने वाछ अन इह चर्म कानाम अधित्वक् हैं अर्थात् गोचर्म में सोमकूटने का यहाँ वर्णन है, यह अर्थ वेद के आजय से सर्वथा विरुद्ध है क्यों कि ईश्वर के ग्रुण वर्णन में गोचर्म का क्या काम।

एते प्रता विष्विचतः सोमासो दध्याशिरः ।
सूर्यीसो न देशतासी जिगतवी ध्रवा घृते ॥ १२ ॥

एते । पृताः । विपःऽचितः । सोमांसः । दिधिऽआशिरः । सूर्यासः । न । दर्शतासः । जिगत्नवः । ध्रुवाः । घृते ।

पदार्थः—( विपश्चितः ) विज्ञानवर्धकाः ( एते ) एते परमात्मनो गुणाः ( पूताः ) येच शुँद्धाः ( सोमासः )शान्त्या- दिभावप्रदाश्च ( दध्याशिरः ) धृत्यादिसद्गुणानां धारियतारः ( सूर्योसः, न ) सूर्य इव ( दर्शताशः ) सर्वमार्गप्रकाशकाः ( जिगत्नवः ) गतिशीलाः ( घृते ) नम्रान्तःकरणेषु ( ध्रुवाः ) स्थिराः भवन्ति ॥

पदार्थ — (विपश्चितः) विज्ञानके बढ़ाने वाले (एते)
पूर्वोक्त, परमात्मा के विज्ञानादिगुण (प्ताः) जो पवित्र हैं, (सोमासः)
जो शान्त्यादिभावों के देने वाले हैं, (दध्याश्चिः) धृत्यादिसद्गुणों के
धारण करने वाले हैं, (सूर्यामः) सूर्यके (न) समान (दर्शतासः)
स्वमागों के प्रकाशक हैं (जिगत्नवः) गतिशील (पृते) नम्रान्तःकरणों में (ध्रुवाः) स्थिर होते हैं।

भावार्थ- जो छोग साधनसम्बन्न होकर अपने शील को बनाने हैं उनके अन्तःकरण रूपदर्भण में परमात्मा के सहुण अवश्यमेव प्रतिविभिन्न होते हैं।

प्र सुन्वानस्यान्धंसो मर्तो न वृंत् तद्भनः। अप श्वानंमराधसं हता मृखं न भूगंवः॥ १३॥

प्र । सुन्वानस्यं । अधंसः । मर्तः । न । वृत् । तत् । वर्त्तः । अपं । श्वानं । अराधसं । इत । मखं । न । भृगवः ॥

पदार्थः — ( प्रवुन्वानस्य ) उत्पादयतुः परमात्मनः ( अन्धसः ) उपामनीयस्य ( तद्धचः ) तस्य वाचम् ( मर्तः ) सन्मार्गे विष्नकारिपुरुषः ( नवृत ) नगृह्णातु ( श्वानम् ) तं विष्नकारिणम् च ( राधसम् ) योहि नास्तिकत्वेन सत्कर्म रहितस्तं ( न ) यथा ( भृगवः ) परिपक्कबुद्धयः ( मखम् ) हिंसायज्ञं द्यन्ति एवं ( अपहत ) तं विष्नकारिणमपिनाञ्चयत ।

पदार्थ — (मसुन्वानस्य) सर्वोत्पादक परमात्मा (अन्धसः) जो उपामनीय है, (तबचः) उसकी वाणी को ( मर्तः ) सन्मार्गमें विघ्न करने वाला पुरुष (नवृत) न ग्रहणकरे, और (श्वानम्) उस विघ्न कारी को (गथसम्) जो नास्तिकता के भाव सं सत्कर्मों से रहित है, उस को (न) जैसे (भृगवः) पिषक्कि द्विवाळे (मलम्) हिंसारूपी यज्ञका इनन करते हैं इस प्रकार (अपहत) आपकोग इन विद्यकारियों का इनन करें।

भावार्थ--इस मंत्र में हिंसा के दृष्टान्त से नास्तिकों की सङ्गति काल्याग वर्णन किया है।

आजामिरत्कें अव्यत भुजे न पुत्र ओण्योः।

सरंजारो न योषणां वरो न योनिमासदम् ॥ १४ ॥ आ । जामिः । अत्के । अव्यत् । भुजे । न । पुत्रः । ओण्योः । सरंत् । जारः । न । योषणां । वरः । न ।

पदार्थः --( न ) यथा ( पुत्रः ) सुतः ( ओण्योः ) मातापित्रोः ( भुजे ) बाहू ( अव्यत ) रक्षति एवम् ( जामिरत्के ) स्वोपामकरक्षकस्य परमात्मन आधारे विराजध्वम् यूयम् ( न ) यथा च (जारः) कफादि दोषाणां हन्ताऽग्निः (योषणाम् ) स्त्रियम् ( सरत् ) प्राप्नोति ( न ) यथा च ( वरः ) वरः ( योनिम् ) वेदिं स्रभते एवंहि सर्वगुणाधारं परमात्मात्मानं ( आसदम् ) प्राप्नवन्तः ।

योनिं। आऽसदं॥

पदार्थ——(न) जैसे (धुत्रः) पुत्र (ओण्योः) माता विताकी (भुने) भुजाओं की (अञ्यत) रक्षाकरता है इसी प्रकार (जामिरत्के) अपने उपासकों की रक्षा करने वाळे परमात्मा के आधार पर आप छोग विराजमान हों। और (न) जैसे कि (जारः) "ज़ारंयतीति जारोऽिंगः'' कफादि दोषों का हनन करने वाळा अग्नि (योषणाम्) स्त्रियों को (सरत्) पाष्त होता है और (न) जैसे कि, (वः) वर (योनिम्) वेदी को (आसदम्) पाष्त होता है, इसी प्रकार सर्वगुणा धार परमात्मा को आप छोग पाष्त हों।

भावार्थ — यहां कई एक दृष्टान्तों से परमात्मा की प्राप्ते का वर्णन किया है। कई एक लोग यहां 'जारो न योपणां' के अर्थ स्त्रैण पुरुप अर्थात् स्त्री लम्पट पुरुष के करते हैं यह अर्थ वेद के आश्रय से सर्वथा विरुद्ध है क्यों कि वेद सदाचार का रस्ता वतलाता है दुगचार का नहीं।

> स वीरो देश्वसार्धनो वि यस्तुस्तम्भ रोदसी । हरिःपवित्रेअन्यत वेधा न योनिमासदंम् ॥ १५ ॥

सः । वीरः । दक्षुऽसार्धनः । वि । यः । तस्तंभ । रोदंसीऽ इति । हरिः । पवित्रे । अञ्युत् । वेधाः । न । योनिं । आऽसदं ॥

पद्रार्थः—(सः) सपरमात्मा (वीरः) सर्वगुण सम्पन्नः (दक्षसाधनः) चातुर्यादिवलानां प्रदाता च (यः) यश्च (रोदसी) द्यावापृथिवयो (तस्तम्म) आधरित सः (हिरः) दुर्गुणानां हन्ताः, परमात्मा (पवित्रे) पूतेऽन्तःकरणे तिष्ठन् (अव्यत) रक्षति (न) यथा (वेधाः) यजमानः (योनिं) स्वयज्ञमण्डपं (आसदम्) आश्रयित एवं परमात्मा पूतान्तःकरणे।

पदार्थ--(सः) प्रोंक परमात्मा (बीरः) सर्वगुणसप्पन्न

है (दक्षसाधनः) सब चातुर्यादि बळों का देने वाळा है, (रोदसी) घुळोक और पृथिवी छोक को (पः) जो (तस्तम्भ महारादिये खड़ा हैं, वह (हिरः) सब दुगुणों को हनन करने वाळा परमात्मा (पित्रेत्रे) पवित्र अन्तःकरण में विराजमान होकर (अन्यत) रक्षा करता है (न) जैसोकि, (वेघाः) यजमान (योनिम्) अपने यज्ञमण्डपमें (आसदम्) स्थिर होता है इसी प्रकार परमात्मा पवित्र अन्तःकरणों में ज्ञानगति से पविष्टहों कर उन को प्रकाश करता है।

भवार्थ-नो छोग अपने अन्तःकरणों को पवित्र बनाते हैं अर्थात् मन बुद्धि आदिकों को ग्रुद्ध करते हैं उनके अन्तः करणों में परमात्मा का अविभीव होता हैं।

> अन्यो वारेभिः पवते सोमो गन्ये अधि त्वन्ति । कनिकदुद्वृषा हरिरिन्द्रंस्याभ्येति निष्कृतम् ॥१६॥३॥

अन्यः । वारेभिः । पुवते । सोमः । गन्ये । अधि । त्वाचि । कानिकदत् । वृषां । हरिः । इद्रंस्य । आभि । एति । निःऽकृतं ॥

पदार्थः — (हिरः ) परमात्मा (इन्द्रस्य ) कर्मयोगिनः (निष्कृतम् ) संस्कृतान्तःकरणम् (अभ्येति ) आप्नेति (वृषा ) सर्वकामप्रदः सः (गव्ये, अधित्वाचे ) इन्द्रियाधि ष्ठातिरमनिति स्थिरो भूत्वा (कनिकृदत् ) गर्जन् (पवते ) रक्षति (अव्यः) रक्षकः (सोमः) प्रमात्मा (वारोभेः ) पवित्रभावैः स्वभक्तान्रक्षति ।

पद्रार्थ — (इरि:) उक्त परमात्मा (इन्द्रस्य) कर्मयोंगी के (निष्कृतम्) सद्गुणसम्यन्न अन्तःकरण, को (अभ्येति) प्राप्त

होता है, (वृषा) वह सवकामनाओं की वर्षा करने वाला (गन्ये) अधित्वचि, इन्द्रियों के अधिष्ठाता मनमें स्थिर होकर (किनकदत् ) गर्जता हुआ (पवते) रक्षा करता है, (सोमः) वह सर्वेतिषदक परमात्मा (अन्यः) जो सर्वरक्षक है वह (वारोभिः) पवित्र सद्भावों से सन्मार्गाजु-यायियों की रक्षा करता है।।

भावार्थ — यहां कई एक छोग (गन्ये अधित्वचि) के अर्थ गोचर्ष के करते हैं ऐसा करना वेद के आशय से सर्वथा विरुद्ध है न केवळ वेदाशय से विरुद्ध है किन्तु गसिद्धि सेभी विरुद्ध है क्यों कि अ-धित्वचि के अर्थ गोचर्म पर गर्जना किये गये है और गोचर्म पर गर्जना अनुभव से सर्वथा विरुद्ध है इस अधित्वचि के अर्थ मनरूप अधिष्ठाता के ही ठीक हैं किसी अन्य वस्तु के नहीं।

> इत्यकशततमं मूक्तं तृतीयो वर्गश्च समाप्तः । यह १०१ का सूक्त और तीसरा वर्ग समाप्त हुआ।

अथ अष्टर्चस्य इ्युत्तरशततमस्यसूक्तस्य---

१--- ८ त्रित ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता॥ छन्दः-१-४ ८ निचृद्धिणक् । ५-७ उष्णिक् ॥ ऋषभः स्वरः ॥

् अथ परमात्मनोगुणगुणिभावेन उपासनमुपदिश्यते । अव परमात्वाके गुणों द्वारा उसकी उपासना कथन करते हैं ।

काणा शिशुंर्महीनी हिन्वन्नृतस्य दीधितिम् ।

विश्वा परि त्रिया भुवदधं द्विता ॥ १ ॥ काणा । शिशुंः । महीनां । हिन्वन् । ऋतस्यं । दीधितिं ।

विश्वा । परि । प्रिया । भुवत् । अर्घ । द्विता ।

( अथ प्रकृतेर्जीवस्य च हैतं वर्ण्यत ) अब प्रकृति भीर जीवरूपसे हैत का वर्णन करते हैं।

पदार्थः — (शिशुः) प्रशस्यः सपरमात्मा ( महिनाम् )
महतः पृथिव्यादिलोकान् ( काणा ) रचयन् ( क्रतस्य )
सत्यतायाः (दीधितिम् ) प्रकाशम् (हिन्वन्) प्रेरयित, अथच (विश्वा, परि ) सर्वजनेषु (प्रिया) प्रियत्वं ( भुवत् ) प्रकटयित ( अध ) अथ ( हिता ) हैतमावन जीवेन प्रकृत्याच लोकं रक्षात् ।

पद्यथः—(शिधः) अतिभेशंसनीय परमात्मा (महीनाम्) वड़ से वड़ पृथिन्यादिलोकों को (काणा) रचता हुआ (ऋतस्य) सच्धाई के (दीधितिम्) प्रकाश को (हिन्वन्) पेरित करता है और वह (विश्वा, पिर) सवलांगों के ऊपर (िवया) प्रियभाव (धुरत्) प्रकट करता है (अध) और (िद्धता) हैतभाव से प्रकृति और जीव हारा इस संसार की रक्षा करता है।

भावार्थ—इस मंत्र में द्वैतवाद का बणन स्पष्टशीति से किया गया है।

> उपं त्रितस्यं पाष्योऽरभंक्त् यद्ग्रहां\_पदम् । युज्ञस्यं सुप्त धार्मभिर्धं प्रियम् ॥ २ ॥

उपं । त्रितस्यं । पाष्योः । अभेक्तः । यत् । ग्रहां । पदं । यज्ञस्यः । सप्तः । धार्मऽभिः । अर्धः । त्रियं ॥ पदार्थः—(पाष्योः) प्रकृतिपुरुषरूपदृढ धिकरणमाश्रित्य (त्रितस्य) गुणत्रयस्य (पदम्) स्थानम् (उपाभक्तः) समसेवत (यत्) यत् पदम् (गुहा) प्रकृतिरूपगुहायां

( यज्ञस्य ) परमात्मसम्बन्धेन ( सप्तध मिनः ) महत्तत्त्वादि भिः सप्तिनिरिप प्रकृतिभिः ( अध, प्रियम् ) अतिथियतां धारयति ।

पदार्थ — (पाष्योः) मकृति और पुरुषरूपी जो दृढ अधिकरण हैं उन के आधारपर (त्रितस्य) तीनें।गुणों के (पदं) पदको (उपाभक्त) सवनकिया (यत्) जोपद (गुहा) प्रकृतिरूपीगुहा में (यज्ञस्य) परमात्मा के सम्बन्धके (सप्तधामिभः) महत्तक्वादि सातो प्रकृतिआँ द्वारा (अध, प्रियं) अत्यन्त पियता को धारण करता है।

भावार्थ--इस मंत्र में महत्तत्त्वादि कार्य्यकारणों द्वारा सृष्टिका निरूपण किया गया है।

त्री।णे त्रितस्य धारंया पृष्ठेष्वेरया र्यिम् । मिमीते अस्य योजना वि सुऋतुः॥ ३॥

त्रीणि । त्रितस्यं । धारया । पृष्ठेषु । आ । ईर्य । र्यिं । मिमीते । अस्य । योजना । वि । सुऽक्रतुंः ॥

पदार्थः—( त्रितस्य, धारया ) गुणत्रयस्य धारणाशक्त्या ( ृष्ठेषु ) ब्रह्माण्डे ( त्रीणि ) त्रीणि भृतानि ( ईरय ) भेरयन् परमात्मा ( रियम् ) ऐश्वर्यम् ( मिमीते ) उत्पादयति ( सुक्रतुः ) सुप्रज्ञः सच ( अस्य, योजना ) अस्य ब्रह्माण्डस्य योजनां करोति। पदार्थ — 'त्रितस्य पारया ) तीनों गुणोंकी धारणारूप शक्तिये (पृष्ठेषु ) इसब्रह्माण्टमें (त्रीणि ) तीन मकारके भूतों को (ईरय ) मेरणा करता हुआ परमात्मा (रायें ) ऐश्वर्यको ( मिमीते ) उत्पन्न करता है (सुक्रतुः ) शोभनमज्ञावास्ना परमात्मा ( अस्य, योजना ) इस ब्रह्माण्टकी योजना करता है।

> जुज्ञानं सप्त मातरी वेधामंशासत श्रिये। अयं प्रवो रयीणां चिकेत यत्॥ ४॥

जुज्ञानं । सप्त । मातरंः । वेधां । अशासत । श्रिये । अयं । भ्रुवः । रयीणां । विकेत् । यत् ॥

पदार्थः — ( सप्तमात्रः ) महत्तत्त्वादिप्रकृतयः सप्तसं-ख्याकाः ( जज्ञानम् ) आविभूतम् ( वेधाम् ) परमात्मानम् ( श्रियं ) ऐश्वर्भाय ( अज्ञासत ) आश्रयन्ते ( अयम् ) अयं परमात्मा ( ध्रुवः ) अचलः ( यत् ) यश्च ( रयीणाम् ) सर्वे लोकेश्वरीणां (चिकेत ) ज्ञातास्ति ।

पद्रार्थः—(सप्त.मातरः) महत्तक्वादि सातों पक्कातियें (जज्ञानं) आवर्षाव को प्राप्त (वेधां) जो परमात्मा है (श्रिये) ऐक्वर्य केलियं उनको (अज्ञामत) आश्रयण करती हैं (अयं) उक्तप्रमात्मा (श्रुवः) अचल रूपसे विराजमान है, और (यत्) जो (रपीणां) सब कोकले।कान्तरों के ऐक्वर्य का (चिकते) ज्ञाता है।

भावार्थ--इस में वहत्तत्त्वादि साता प्रकृतियाँ का वर्णन है।

अस्य वृते सजोषंसो विश्वे देवासी अहुहं:। स्पार्हा भवन्ति रन्तयो जुपन्त यत् ॥ ५॥ ४॥

अस्य । त्रृते । सुऽजोपेसः । विश्वे । देवासः । अद्रुहः । स्पार्हाः । भवंति । रंतयः । जुपंते । यत् ॥

पदार्थः -- ( अस्य ) अस्य परमात्मनः ( वत ) निय मे ( सजोषसः ) संगताः सन्तः ( विश्वे, देवासः ) सम्पूर्णविद्यांसः ( अद्भुदः ) द्रोहराहिताः सन्तः परमात्मान सुपासीरन् ( यत ) यदि ( रन्तयः ) रमणशीलास्ते ( जुपन्त ) प्रेम्णा परमात्मानं भजन्ते तदा ( स्पार्हाः ) लोकस्याति। हितकारकाः ( भवन्ति ) भवन्ति ।

पदार्थ — ( अस्य ) इस परमात्मा के ( ब्रते ) नियम में ( सजो-पसः ) संगतहुए ( विश्वे, देवासः ) सम्पूर्णाविद्वःन् ( अदुहः ) द्रोह रहित होकर उक्त परमात्मा की उपासना करें ( यत् ) यदि ( रंतयः ) रमणशीळ उक्तविद्वान् ( जुपंत ) उक्त परमात्माकी प्रीति से भक्ति करते हैं ( स्पार्हाः ) तो संसारके अत्यन्त प्रिय करने वाळे ( भवन्ति ) होते हैं ।

भावार्थ--जो कोग राग द्वेष रहित होकर परमात्मा की भक्ति करते हैं वे अपने सामर्थ्यक्षे संसार का बहुत उपकार कर सकते हैं।

यमी गर्भमृतावृधी हुशे चारुमजीजनन् । कविं मंहिंष्ठमध्वरे पुरुस्पृहंम् ॥ ६॥ यं । ईमिति । गर्भं । ऋतुऽवृधः । दृशे । चारुं । अजीजनन् । कृविं । मंहिष्ठं । अध्वरे । पुरुऽस्पृहं ॥

पदार्थः -- (ऋतवृधः ) यज्ञकमसु कुशला विद्यांसः ( यम, ईम् ) यस्य परमात्मनः ( गर्भम् ) ज्ञानरूपर्गभम् द्धति ( दृशे ) लोकप्रकाशाय तेन ( चारुम् ) सुन्दरसन्तानम् ( अजीजनन् ) उत्पादयन्ति, स परमात्मा ( कविम् ) सर्वज्ञः ( महिष्ठम् ) पूजनीय तमः ( पुरुस्पृहम् ) सर्वोषास्यः ( अध्वरे ) ज्ञानयज्ञे चोषास्यः ।

पद्र्श्यि—( ऋतवृधः ) यज्ञकर्ममें कुशलिद्धान (यमी ) जिम एक परमात्माके (गर्भ) ज्ञानरूपगर्भको धारण करते हैं ( दृषे ) संसारके प्रकाशके लिये उससे (चारुं )सुन्दर संतान को (अजीजनन् ) उत्पन्नकरते हैं, वह परमात्मा (किं ) सर्वज्ञ (मंहिष्ठं ) अत्यन्त प्जनीय, और (पुरुस्पृदं ) सर्वका उपास्यदेव हैं ( अध्वरे ) ज्ञानयज्ञों में उक्त परमात्मा खासनीय है।

भावार्थ---जो इस चराचर ब्रह्माण्ड का उत्पादक परमात्मा है उस की उपासना ज्ञानयज्ञ, योगयज्ञ, तपोयज्ञ, इत्यादि अनन्त प्रकार के यज्ञों द्वारा की जाती है।

> सुमीचीने अभीत्मनां युद्दी ऋतस्यं मातरां । तन्वाना यज्ञमांनुषग्यदंञ्जते ॥ ७॥

समीचीने इति संर्ड्ड्चीने । अभि । त्मनां । यही इति । ऋतस्यं । मातरां । तन्वानाः । यज्ञं । आनुषक् । यत् । अजते ।

पद्र्शिः—सपरमात्मा (ऋतस्य) अस्यसंसारस्य ( मा-तरा) निर्मातारौ चुलोकपृथिवीलोकौ रचयति । तौच लोकौ (समीचीने) सुन्दरौ (यह्वी) दीवौंच (तन्वानाः) अस्य प्रकृतिरूपतन्तुजालस्य विस्तारियतारौ (त्मना)तस्य परमात्मनः स्वसामध्येनोत्पन्नौ चस्तः। (यत्)यदा योगिजनाः (यज्ञम्) इमं ज्ञानयज्ञं (आनुषक्) आनुषङ्गिकरूपेण सेवन्ते तदा (अभ्यञ्जते) उक्तपरमात्मनः साक्षात्कारं प्राप्नुवन्ति।

पद्धि—वह परमात्मा (ऋतस्य) इस संसारके (मातरा) निर्माणकरनेवाले खुलोक और पृथिवी लोकको रचत है वह खुलोक और पृथिवी लोकको रचत है वह खुलोक और पृथिवी लोक (स्मीचीने) सुन्दर हैं (यह ) वह हैं (तन्वानाः) इस परमा त्या के आत्यभूत सामध्ये से उत्पन्न हुए हैं (यत्) जब योगीलोग (यहां) इस झानयह हो (आसुषक्ष्य आसुषक्किक रूपमें सवन करते हैं अर्थात् साधन रूपमें आश्रयण करने हं तो (अध्यंजते) उक्त परमात्या के साक्षात्कार को पाप्त होते हैं।

भावाधि - जो छोग इस कार्य्य संमार औं। इस के कारणभून ब्रक्ष के साथ यथायोग्य व्यवहार करते हैं वे शक्ति सम्बन्न हो कर इस संसार की यात्रा करते हैं।

कत्वां शुकेभिरक्षभिर्ऋणोरपं वृजं दिवः । हिन्वन्नृतस्य दीघितिं प्राध्वरे ॥ ८ ॥ ५ ॥

कत्वां । शुकेभिः । अक्षऽभिः । ऋणोः । अर्थ । बृजं । दिवः । हिन्वन् । ऋतस्यं । दीधितिं । प्र । अध्वरे ॥ पदार्थः — हे परमात्मन् ! भवान् ( व्रजम् ) ज्ञानरूप प्रकाशेन व्रजनाद्ध जे। उत्थकारं तत् ( कत्वा ) कर्मणा (शुक्रीभः, अक्षाभः ) बलवाद्ध ज्ञांनेन्द्रियेश्च ( दिवः ) चुल्लोकात् ( अप-णीः ) अपसारयतु ( प्राध्वरे ) अस्पिन् ज्ञानयज्ञं च ( ऋतस्य, दीधितिम् ) सत्यतः प्रकाशम् ( हिन्वन् ) प्रेरयन् मद्ज्ञानम-पनयतु ।

पदार्थ — हे परमात्मन ! आप (ब्रतं) ब्रततीति ब्रतः - अन्ध कार, जो ब्रानरू पकाश्रम दूरभाग जाय उसकी (कत्वा) कर्म्मों के द्वारा (ब्रुकंभिः, अक्षभिः) वञ्चन न् ब्रानिन्द्रियों के ब्राग (दिवः) युजेकमे (अपर्णोः) दूरकरें और (प्राध्वरे) इम ब्रानयज्ञ में (क्रुतस्य दीधिति) सच्चाई के प्रकाशको (ब्रिन्यन् / भेरणा करते हुए आप इमारे अज्ञान को दूरकरें।

भावार्थ — इस मंत्र में अज्ञान की निवृत्ति के साधनों का वर्णन है अर्थात् जो पुरुष ज्ञानादि द्वारा जप तप आदि संयम सम्पन्न हो कर तेजस्वी बनते हैं वे अज्ञान को निवृत करके प्रकाशस्वरूप ब्रह्म में विराजमान होते हैं

> इति द्वयुत्तरञ्जतनमसूक्तं पञ्चमो वर्गद्रच समाप्तः। यह १०२ कासूक्तः और पाचवाँ वर्गसमास हुआ ।

प्रपुनानार्य वेधसे सोमाय वच उद्यंतम् । स्रतिं न भेरा मातिभिर्जुजोषते ॥ १ ॥

प्र। पुनानायं । वेधसे । सोमांय । वर्चः । उत्ऽयंतं । भृतिं । न । भर । । मतिऽभिः । जुजोषते ॥ पदार्थः—( सोमाय ) सर्वेत्पादकाय ( वेधसे ) जगतः कर्त्रे ( पुनानाय ) सर्वस्य पावकाय ( जुजोषते ) शुभकर्माण योजकाय परमात्मने ( मातिभिः ) भक्त्या मम स्तुतिभिः ( वचः ) वाक् ( उद्यतम ) उद्यता भवतु । ( भृतिं, न ) भृत्यमिव मां सपरमात्मा ( भर ) भरत ।

पदार्थ — (सोमाय) सर्वोत्पादक (वेधसे) जो भवका विधात परमात्मा है, (जुनानाय) सवको पवित्र करने वाळा है, (जुनोषते) जो ग्रुभकमों में युक्त करने वाळा है जस के छियं (मातिभिः) हभारी भक्तिरुपी (वचः) वाणी स्तुतियों के द्वारा ( छ्यतम्) छ्यत हों, और उक्त परमात्मा (भृतिम्) भृत्य के (न) समान हमें (भर) ऐश्वर्य्य से परिपूर्ण करे.।

भावार्थ — जो कोग परमात्मपरायण होते हैं परमात्मा उन्हें अवद्यमेन ऐदन्दर्शों से भरप्र करता है, ना यों कही कि जिसमकार स्वामी भृत्य को भृति देकर मसन्न होता है इसी मकार परमात्मा अपने उपासकों का भरण पोपण करके उन्हें उन्नतिशीळ बनाता हैं।

पुरि वाराण्यव्यया गोभिरञ्जानो अपीति । त्री सघस्थां पुनानः क्रंणुते हरिः ॥ २ ॥

परि । वारांणि । अब्ययां । गोभिः । अंजानः । अर्षति । त्री । सुधऽस्थां । पुनानः । कृणुते । हरिः ॥

पद्रार्थः—( गोभिः, अञ्जानः ) अन्तःकरणवृत्तिभिः साक्षात्कृतः परमात्मा ( अञ्यया ) स्वरक्षायुक्तशक्तचा ( वा-राणि ) वरणाहीनि अन्तःकरणानि ( पर्यर्षेति ) प्राप्नोति ।( त्री, सधस्या ) कारणसृक्ष्मस्यूलात्मकत्रिविधशारीराणि ( पुनानः ) पवित्रयन् ( हरिः ) अन्तःकरणस्य मल्विवक्षेपादिदोषनाशकः ( कृणुते ) उपासकमपि पावयति ।

पद्रश्चि—(गोभिरञ्जाना), अन्तःकरण की हित्त्यों द्वारा साक्षात्कारकोशाप्त हुआ परमात्मा (अञ्चया ) अपनी रक्षायुक्त शाकिस (वाराणि) वरणयोग्य अर्थात् पात्रता को प्राप्त अन्तःकरणों को (पिर, अर्पाते ) प्राप्त होता है, (त्री, सधस्या ) कारण, सूक्ष्म और स्धूळ तीनों शरीगेंको (युनानः ) पवित्र करता हुआ (हिरः) वह अन्तःकरण के मळविक्षेपादिदांषों को हरणकरने वाळा परमात्मा (कुणुते) उपासक को पवित्र करता है।

भावार्थ-- जो लोग अन्तः करण के मलविक्षेपादि दोषों का दूर करते हैं वे लोग परमात्मज्ञान के अधिकारी वन कर परमात्म ज्ञान का लाभ करते हैं।

परि कोशं मधुरचुतंमुब्यये वारं अर्षति । अभि वाणीर्ऋषीणां सप्त नूपतं ॥ ३ ॥ परि । कोशं । मुधुःऽचुतंम् । अब्ययं । वारं । अर्षिति । अभि । वाणीः । ऋषीणां । सप्त । नूपत् ॥

पदार्थः—( मधुरचुतम् ) घेमरूपमाधुर्यस्रोतः (कोशम्) अन्तःकरणम् (अव्यये, बारे ) रक्षायुक्तं वरणीयं न तत्र परमात्मा (पर्यषीते ) विराजते (बाणीः, आभि ) भक्तिमाभ लक्ष्य (ऋषीणाम, सप्त ) ज्ञानेन्द्रियाणां सप्ति च्छिद्रान् (नृषत ) अलंकरोति ।

पदार्थ-(मधुक्चुतम्) जोनेमरूपी माधुर्य्य का स्रोत (कोश्वम्) अन्तः करण है (अव्यये) रक्षायुक्त (वारे) वरणीय ास्थर है. उसमें ( परि. अर्षति. ) परमात्मा माप्त होता हैं. और ( वाणी:. अभि ) भक्ति को छक्ष्य रखकर (ऋषीणामु, सप्त ) जो ज्ञानोन्द्रियों के सप्त छिद्र हैं उन की ( नूषत ) विभूषित करता है।।

भावार्थ--- परमात्मा खपासक की ज्ञानेन्द्रियों को निर्मे छकरके अन्में श्रद्ध ज्ञान शकाशित करता है।

परि णेता मंतीनां विश्वदेवो अद्मियः।

सोमः पुनानश्चम्वोविंशद्धरिः ॥ ४ ॥

परिं। नेता। मतीनां। विश्वऽदेवः। अदिभ्यः। सोमः। पुनानः। चम्वोः। विशत्। हरिः।

पदार्थः—(विश्वदेवः) अखिलविश्वप्रकाशकः ( अदाभ्यः) अनाभिभाव्यः परमात्मा ( मतीनां, नेता ) सर्वेषां बुद्धेर्नेतास्ति (सोमः ) सर्वोत्पादकः (हरिः )परमात्मा ( चम्वोः ) जीवप्रकृत्योः (परिविशत् ) प्रविशाति ।

पढार्थ-(विश्वदेवः) जो सम्पूर्ण विश्वका प्रकाशक प्रमात्मा है. ( अदाभ्यः ) किसी से तिरस्कृत नहीं हो सकता किन्तु सर्वोपारे होकर विशाजमान है, (हरिः) परमात्मा (चम्बो:) जीव और मकुतिरूपी दोनों प्रकृतियों में (परिविश्व ) प्रवेशकरता है।।

भावार्थ-परमात्मा शुभ बुद्धियों का पदान करने वाळा है। पीर दैवीरनुं स्वधा इन्द्रेण याहि सरर्थम । पुनाना वाघद्राघाद्भरमर्त्यः॥ ५॥

परिं। देवीः। अर्नु । स्वधाः । इन्द्रेण । याहि । सऽरथं । पुनानाः । वाघत् । वाघत्ऽभिः । अर्मर्त्यः ॥

पद्र्शिः—(इन्द्रेण) कमयोगिणा (सरथम्) समान-भावं प्राध्य (पुनानाः) सर्वेषां पावकः परमात्मा (स्वधाः) स्वधया सृष्टिं कुर्वन् (देवीः, अनु) दैव्याः सभ्पत्तरनुकुलं (पिरयाहि) याति (वाधाद्धः) वैदिकेश्च सह (अमर्त्यः) अव्ययः परमात्मा (वाधत्) राज्दायमानः स्वप्नकारयप्रकाराक भावरूपयोगेन वैदिकान्पवित्रयति ।

पद्धि— (इन्द्रेण) कर्षयोगी के साथ (सरथम्) समान भाव की प्राप्त होकर (पुनानाः) सबको पवित्र करने बाला परमात्मा (स्वधाः) स्वधा से सृष्टि करता हुआ (द्वेवीरन्तु) देवी सम्पति के अनुकुल (परि-याहि) गमन करता है। और (वाघद्धिः) वैदिक लूंगों के साथ (वाघत्) सज्जव्द (अमर्त्यः) अमरणधर्मी परमात्मा अपने मकाज्य-मकाञ्चकथावरूपी योग से वैदिक लोगों को पवित्र करता है। ॥

भावार्थ-स्म मंत्र में देवी सम्पत्ति के गुणी का वर्णन किया है। परि सप्तिर्न वाज्युर्देवो देवेभ्यः स्तुतः। ज्यानशिः पर्वमानो वि घावति ॥ ६॥ ६॥

पीर' । सीप्तंः । न । वाजऽयुः । देवः । देवेभ्यः । स्नुतः । विऽआनारीः । पर्वमानः । वि । धावति ॥

पदार्थः—( देवः ) दिव्यस्वरूपः परमारः । ( देवेभ्यः, सुतः ) विद्वज्ञः संस्कृते।यः ( वाजयुः ) ऐश्वर्यसम्पन्नश्च ( ब्यानाश्चीः ) सर्वव्यापकः ( पवमानः ) पाविषता सपरमात्मा ( सप्तिः, न ) विद्युदिव ( परिधाविते ) सर्वत्र विराजते ।

पदार्थ-(देवः) उक्त दिन्यस्वरूप परमात्मा (देवेभ्यः, सुतः)

जो विद्वानों के छिये संस्कृत है, और (वाजयुः) ऐक्वर्यसम्पन्न (च्यानिक्षः) सर्वच्यापक (पत्रमानः) सबको सवित्र करने वाछा वह परमात्मा (सिप्तः) विद्युत् के (न) समान (परिधानित) सर्वत्र विराजमान हो रहा है।

भावार्थ--इस में परमात्मा की व्यापकता को विद्युत् के दृष्टान्त संस्पष्ट किया है।

> इतिज्युत्तरैकश्चतनमं सक्तं पष्टोवर्गश्च समाप्तः यह १०३ का मुक्त और छटा वर्ग समाप्त हुआ।

सर्खाय आ निषीदत पुनानायं प्रगायत । शिशुंन यज्ञैः पीरं भूषत श्रिये ॥ १॥

सर्खायः । आ । निसीद्त । पुनानार्य । म । गायत । शिशुं । न ! यज्ञैः । परि । भूषत । श्रिये ॥

पदार्थः — (सखायः ) हे उपासकाः ! यूयम् (आ, निषीदत ) यज्ञेयद्यामागत्य विराजध्वम् (पुनानाय ) सर्वशोः धकाय परमात्मने (प्रगायत ) साधु गानं कुरुत (श्रिये ) एश्रयं य (श्रिभुम्, न) शंसनीयभिव (यज्ञैः) ज्ञानयज्ञादिभिः (परि, भूषत ) अलंकुरुत ।

पदार्थ--( सलायः ) हे उपासक छोगो ! आप (आनिषीदत ) यज्ञवेदी पर आकर स्थिर हों (पुनानाय ) जो सबको पावित्रकरने वाला है, उसके लिये [प्रगायत ]गायन करो [श्रिये ] ऐर्व्य के लिये [शिशुम् ] "यःशंसनीयोभवातिसाशिशुः" प्रशंसा के योग्य है उसो [यज्ञैं:) ज्ञानयज्ञा दि द्वारा (परिभूषत ) अलंकृत करो।

भावार्थ--- उपासक लोग परमात्मा का ज्ञानयज्ञादि द्वारा हान करके उसके ज्ञान के सर्वत्र प्रचार करते हैं।

> समी वृत्सं न मातृभिः सृजतां गयसार्थनम्। देवाव्यंश्मदंमभि द्विशंवसम्॥ २॥

सं । ईमिति । वृत्सं । न । मातुऽभिः । सृजते । गुयुऽसार्धनं । देवऽअव्यं । मदं । आभि । द्विऽर्शवसं ॥

पदार्थः—( गयसाधनम् ) ज्ञानमाधनम् (देवाव्यम् ) देवरक्षकम् ( मदम् ) आनन्दमयं ( द्विश्वसम् ) महावाछिनम् ( वत्मं, न ) सर्वाभिव्यक्तशाक्तिमिव स्थितं ( ईम् ) इमं परमात्मानम् ( मातृभिः, संस्चति ) विद्यामः बुद्धिवृत्तिभिः साक्षात्कुर्वन्ति ।

पदार्थ — (गयसाधनम्) ज्ञानका साधन जो परमात्मा है (देवावयम्) देवों का रक्षक (मदम्) जो आनन्दस्वरूप है (द्विशवमम् जो वालिष्ठ है (वरतं, न) जो सर्वाभिव्यक्त शक्ति के समान है (ईम्) इसको (मातृभिः, संस्कृत) विद्वान्त्रोग बुद्धिशिद्धारा साक्षात्कार करते हैं।

भावार्थ — परवात्मा दैनीसम्पत्तिनाळे पुरुषों को अपनि दिव्य न्नाक्तियों से निभूषित करता है और जो लोग अनाचारी आसुरी भाव सम्बन्ध हैं उन को परमात्मा ज्ञान की ज्योतिसे देनपुरुषों के समान लाभ नहीं होता तात्प्र्य यह है कि दिव्यपुरुषों में परमात्मा की ज्योति पतिनिभ्नित होती है और तमरूप मानों से दृषित पुरुषों में नहीं।

पुनातां दक्षसार्धनं यथा शर्धाय वीवये । यथां मित्राय वरुणाय शन्तमः ॥ ३ ॥

पुनातं । दुक्षऽसाधनं । यथां । दार्घाय । बीतये । यथां । मित्रायं । वरुणाय । इं।ऽतमः ॥

पदार्थः—( दक्षसाधनम् ) सम्पूर्णज्ञानानामेकमात्राधारः। परमात्मा यस्तस्योपासनां ( शर्धाय ) बलाय ( वीतये ) तृष्तये ( पुनात ) कुरुत ( यथा) यन प्रकारेण ( मित्राय ) उपदेशकाय ( वरुणाय ) अध्यापकायच ( शन्तमः) ससुखदः स्यात तथोपासीध्वम् ।

पद्धि—(दक्षमाधनम्) सम्पूर्ण ज्ञानों का एक मात्र आधार जो परमात्मा है, उसकी उपासना ( शर्षाय ) बळके लियं (वीतये ) तृप्ति के लियं (पुनात, ) आपलोग करें (यथा ) जिसमकार ( मित्राय ) उप-देशक के लिये और (वरुणाय ) अध्यापक के लिये ( शन्तमः ) सुखों का विस्तार करने वाला वह परमात्मा हो, उस मकार आप उसके ज्ञान को स्नाभ करें।

भावार्थ— जिसपकार ग्रह खपग्रहों काकेन्द्र सूर्य है इसीपकार सबज्ञानों का आधार परमात्मा है जो छोग ज्ञानी तथा विज्ञानी वन कर देश का सुधार करना चाहते हैं उन को चाहिये परशात्या से ज्ञानरूपी दीपित का छाभ करें।

> अस्मभ्यं त्वा वसुविदम्भि वाणीरन्षत । गोभिष्ट वर्णमभि वासयामसि ॥ ४ ॥

अस्मंभ्यं । त्वा । वृत्तुऽविदै । अभि । वाणीः । अनुषत् । गोभिः । ते । वर्णं । अभि । वासयामसि ॥

पदार्थः -- ( वसुविदम् ) विविधैश्वर्यपदं भवन्तं (अस्म-भ्यम् ) अस्माकम् ( वाणीः ) स्तुतिवाक् अभ्यनृषत्) वर्णयतु ( ते ) तव ( वर्णं ) वर्णनम् (गोभिः) चित्तवृतिभिः ( आभवा-सयामासि ) चित्ते वासयाम ।

पद्धि——(वस्रविदम्) सम्पूर्णप्रकारके एश्वरयों की देने वास्र आपको (अस्मभ्यम्) इमारी (वाणीः) स्तुतिरूवाणी (अभ्वत्वत ) वर्णन करे (ते) तुम्हारे (वर्णम्) वर्णन को (वाभिः) चित्तवृत्तियों बारा (अभिवासयामिस) अपने चित्तमें बसार्थे ॥

भावार्थ--परमात्मा अनन्तगुणसम्पन्न है उस के गुणों के वर्णन को जो पुरुष अवण मनन और निदिध्पासन द्वारा चित्र में वसाते हैं वे पुरुष अवश्यमेव ज्ञानयोगी बनते हैं।

> स नी मदानां पत् इन्दो देवप्सरा असि । सक्षेत्रसख्ये गातुवित्तमो भव ॥ ५ ॥

सः। नः। मदानां । पते । इंदोऽइति । देवऽप्सराः।असि ।

सस्वांऽइव । सस्यें । गातुवित्ऽतंमः । भव ॥

पदार्थः -- (इन्दो ) हे प्रकाशस्त्ररूप परमात्मन् ! (मदानांपते ) आनन्दानां स्वामिन् ! (सः ) प्रसिद्धो भवान् (देवप्सराः ) दिव्यरूपः (असि ) अस्ति (नः ) अस्मभ्यम् (संखव, मख्ये ) यथा सखा स्वभित्रम् (गातुवित्तमः ) मार्ग दर्शयति एवं भवानाभार्गदर्शकः (भव ) भवत ।

पदार्थ--(इन्दो) है प्रकाशस्त्ररूप परमात्मन्! (मदानां, पते) आनन्द्यने परमात्मन्! (स:) पूर्वोक्तगुणसम्पन्नआप (देव प्रमाः) दिन्यरूप (असि) हो (नः) हमारे लिये (मस्नेत्र, सख्ये) जसे मित्र अपने मित्र के लिये (गातुवित्तमः) मार्ग दिखळाता है इसी प्रकार आप भी रास्ता दिखळातों है इसी प्रकार आप भी रास्ता दिखळातों स्था

भावार्थ--परमात्मा सबको सन्मार्ग दिखळाने वाळा है और जिममकार मित्र अपने मित्रका हिताचिन्तन करताहै इसमकार परमात्मा सबका हिताचिन्तन करने वाळा है

सर्नेमि कुध्यर्धस्मदा रक्षसं कंचिद्त्रिणेम् । अपोदेवं द्रयुर्मेही युयोधि नः ॥ ६ ॥ ७ ॥

सर्निमि । कृषि । अस्मत् । आ । रक्षसँ कि । चित् । अत्त्रिणं । अर्प । अदेव । द्र्युं । अंहः । युयोधि । नः ॥

पदौँर्थः--हे परमात्मन् ! भवान् ( अस्मत् ) अस्माध-ज्ञकर्तुः ( मनेभि ) शाश्वतिकमैत्रीं ( कृषि ) उत्पाद्यतु (कञ्चिद्त्रिणम्) कञ्चिद्पि हिंसकम् (रक्षतं) राक्षसम् (अपादेवम्) दिव्यसम्पत्तिगुणरहितम् (इयुम्) सत्या-सत्यनायायुक्तम् मर्जोऽपसारयतु (नः) अस्माकम् (अंहः) पापम (युयोधि) अपहन्तु ।

पद्धि——हे परमात्मन्! आप इन यज्ञकर्ताके (सनिमि) सना-तनकाळ के मैत्रीभवनको (कृषि,) धारण करें (किन्चदात्रणम्) कोई भी हिंसक क्यों न हो उसको (रक्षसम्) जो राक्षस हो (अपादे-वम्) जो देवीसम्पत्ति के ग्रुणों से रहित है (द्रयुम्) झूठ सच की माया से मिला हुआ है, उसको हमसें दूर करो और (नः) हमारे (अंहः) पार्यो को (युयोधि) दूर करो।

भावार्थ---परमात्मा पापी पुरुषों का इननकरके निष्कपटता का प्रचार करता है।

तं वंः सस्तायो मदाय पुनानम्भि गायत । शिशुं न यज्ञैः स्वंदयन्त गृर्तिभिः ॥ १ ॥ तं । वः । सस्तायः । मदाय । पुनानं । आभि । गायत । शिशुं । न । यज्ञैः । स्वद्यंत । गृर्तिऽभिः ॥

पदार्थः -- (सखायः ) हे उपासकाः ! (यज्ञैः, स्वदयन्तः) यतोयूयं यज्ञैः परमात्मानं स्तुथ अतः (गृर्तिभिः ) स्तुतिभिः (तं ) उक्तपरमात्मानम् (वः, पुनानम् ) युष्माकं पावियतारम् (शिशुम् ) शंसनीयम् ( मदाय ) आनन्दाव (अभिगायत ) सम्यग्गायत ।

पदार्थ-- ( सलायः) हे उपासक कोगो!( यज्ञैः स्वदयन्तः) जो कि आपलोग यज्ञद्वारा परमात्मा का स्तवन करते हैं (गृर्तिभिः) स्तुतियों द्वारा (तम् ) उस परमात्मा को (वः धुनानम्) जो आपसवका पवित्रकरनेवाळा है ( शिशुम्) पश्चंसनीय है, उसको आनन्दके ळिये (अभिगायत) गायन करें॥

भावार्थ- जो छोग परमात्मा के यश को गायन करते हैं वे अवदयमेव परमात्मज्ञान को पाप्त होते हैं।

> सं वत्स ईव मातृाभिरिन्दुंहिन्वानो अंज्यते। देवावीर्मदो मिताभिः परिष्कृतः ॥ २ ॥

सं । वत्सः । ईव । मातृऽभिः । इंद्धः । हिन्वानः । अज्यते ।

देवऽअवीः । मदः । मतिऽभिः । पीरंऽकृतः ॥

पढार्थ:--( देवार्वाः ) देवानां रक्षकः( इन्द्रः )प्रकाशमयः परमात्मा ( हिन्वानः ) उपास्यमानः ( मतिभिः ) चित्तव चिभिः (समज्यते ) उपास्यते । सः (मदः, वत्सः, इव) परमानन्द इव ( मतिभिः ) ज्ञानोन्द्रियैः ( परिष्कृतः ) संस्कृतः सन् ध्यानविषयोभवति ।

पदार्थ ---( देवावीः ) देवताओं कारक्षक ( इन्द्रः )प्रकाशस्वरूप परमात्मा (हिन्यानः )। उपास्यमान (मतिभिः ) चितवृतियौं द्वारा (समज्यते )

जपासन किया जाता है वह ( मदः वत्स, इव ) परमानन्द के समान ( मातुभि: ) ज्ञानिन्द्रियों द्वारा (पारिन्कृत:) परिन्कारकोमाप्त ध्यान विषय हाताह ।

भावार्थ-- जो लोग अपनी चित्रवृतियों को निर्मल करके उस

परमात्मा का ध्यान करतेहैं परमात्मा अवद्यमेव उनके ध्यानका विषय होताहै।

अयं दक्षांय सार्धनोऽयं शर्धाय वीतयं। अयं देवभ्यो मर्धमत्तमः सुतः॥ ३॥ अयं। दक्षांय। सार्धनः। अयं। शर्धाय । वीतये। अयं। देवेभ्यः। मधुमत्ऽतमः। सुतः॥

पदार्थः--( अयम् ) अयं परमह्ना ( दक्षाय,साधनः )

चातुर्यस्यैकमात्रसाधनोऽस्ति ( अयम ) अयंच ( शर्धाय ) बलाय (वीतये) तृप्तयेच (मधुमत्तमः) आनन्दमयः (अयं) अयंच (देवेभ्यः) विद्वज्ञाः (सुतः) अभिव्यक्तोऽस्ति ।

पदार्थ--(अयम्) वहपरमात्मा जो (दक्षाय, साधनः) चातुर्य का एकमात्र साधनौह (अयम्) वह (शर्याय) बळके छिये (मधुमत्तमः) आनन्दमय है (अयम्) वह (देवेभ्यः) विद्वानों के छिये (सुतः) अभिन्यक्त है।

भावाधि — सब मकार की नीति का साधन एकमात्र परमात्माहै को विद्वान् नीतिनिधुण होना चाहते हैं वे भी एकमात्र परमात्मा की अरण कें।

> गोमन्न इन्दो अर्थवत्सुतः सुदक्ष धन्व । शुचि ते वर्णमधि गोर्षु दीधरम् ॥ ४ ॥

गोऽमत् । नः । इंदोऽइति । अर्थःवत् । सुतः । सुःदश्च । धन्व । शुचिं । ते । वर्णं । अधि । गोर्षु । दीधरं ॥ पदार्थः—( इन्दो ) हेप काशस्त्ररूप परमात्मन् ? (खुदक्ष ) हेसर्वज्ञ ( सुतः ) भवान् सर्वत्राभिन्यक्तः ( नः ) असमस्यम् (गोमत) ज्ञानयुक्तम् ( अश्ववत् ) कियायुक्तं च ऐश्वर्यं ( धन्व ) उत्पादयतु येन ( ते ) तव ( शुनि, वर्णम् ) शुद्धस्वरूपम्

पदार्थ — (इन्दो) हे मकाश्वस्त्ररूप परमात्मन् । (सुदक्ष ) सर्वज्ञ (सुतः ) आप सर्वत्र अभिन्यक्त हैं (नः) इमको (गोमन्) ज्ञानयुक्त (अश्वत् ) क्रिययुक्त ऐंडवर्ष को (धन्त्र) नाप्त करायें ताकि (ते ) तुम्हारे

( ग्रुचिवर्णम् ) शुद्धस्वरूपं को ( अपधिनाषु ) भन बुद्धि आदिकों में (दीधरम् )धारणकरें।

( अधिगोष ) मनोवद्भय दिष ( दीधरम् ) धारयाम ।

भावार्थ- नोलाग परवात्मा के ग्रुद्धश्रूष का ध्यान करते हैं परमात्मा उन के ज्ञानको अपनी ज्योति से अवश्र्यमेव देदीत्यमानकस्ताहै।

स नो हरीणां पत् इन्दो देवप्सरंस्तमः।

सखेव सब्ये नयीं रुचे भंव ॥ ५ ॥

सः। नः। हर्गणां। पते। इंदोऽइति। देवप्सरः उत्तमः। सस्ता।

इव । सरुये । नर्यः । रुचे । भृव ॥

पद्र्धिः—( हरीणां, पते ) हे अखिलप्रकाशाधार ! भवान् (देवप्तरस्तमः) दिव्यतमतेजोयुक्ताऽस्ति (सः) सभ-वान् (नः, नर्यः) अस्माकं याजकानां (रुचे, भव) दीसये भवतु (सल्ये, सखा, इव) यथा सखा स्वामित्रस्य तेजोवर्धको भवति ।

e / 9

पदार्थ-( इरीणा, पते ) हे अखिलमकाशाधार ! ( इन्दे। ) परमात्मनुः! आप (देवष्मरस्तमः ) दिवय से दिव्य तेजवाले हैं (सः ) वह आप ( नें:, नर्यः ) इमसब यज्ञ कर्ताओं की (रुवे, भव ) दीति के छिये हों (सख्ये, सखा, इन्) जिस प्रकार मित्र मित्रके ळिये तेनोवर्द्धक होता है।

भावार्ध--जिस मकार सूर्य अन्य पदार्थी के तेज को देदी प्यमान करता है इसी प्रकार परमात्मा भी ज्ञान विज्ञानादि तेजों में लोगों को देदीप्यमान करता है।

> सनेमि त्वमस्मदाँ अदेवं कं चिदत्रिणम्। साव्हां ईन्दो परि बाधो अपं द्रयुम् ॥ ६ ॥

सनेमि । त्वं । अस्मत् । आ। अदेवं। कं। चित् । अत्रिणं। सहान् । इंदोऽइति । परि । बाधः । अपद्रयुं ॥ ८॥

पढार्थ--( इन्दो) हे भगवन् ! ( त्वम् )भवान् (सनेभि) मयीहर्शी कृपां करातु यया (अदेवम् ) दिव्यसभ्यद्राहितं ( अत्रिणम् ) हिंसकम् ( आ ) अथच ( द्रयुम् ) सत्यानृत रूपमायया युक्तं ( कञ्चित्, साह्वान् ) कतिपयान् शत्रुन् (बाधः ) वाधकान ( अरमेत् ) अस्मत्तः (परिजिहि ) अपसारयतु ॥

पदार्थ--(इन्दो)हेन का शस्त्र एरमात्मन् !(त्वम्)आप ( सनेमि ) इम पर ऐसी कुपा करें जिससे ( अदेवम् ) जो अदैवी सम्पत्ति का पुरुष है (अत्रिणम् ) जो हिंसकहै (आ) और जो (इयुम् ) सत्य। नृतरुपी सा या युक्त है. ऐसे (कश्चित साहान,) सबशतु जो कई एक हैं (बाधः) इम की भीडादेने बाले हैं जनको ( अस्पत् ) इमसे (पंरिजिह ) दरकरें !।

भावार्ध--परमात्मा मायावी पुरुषों से अपने भक्तों की रक्षा अव इयमेव करताहै अर्थात् परमात्मा के सामनें मायावी पुरुषों की माया और दिम्पयों का दम्भ कदािय नहीं चळता।

इन्द्रमच्छं सुता हुमे वृषेणां यंतु हर्रयः । श्रुष्टी जातास् इन्देवः स्वृविदेः ॥ १ ॥ इंद्रं । अच्छं । सुताः । इमे । वृषंणां । यंतु । हर्रयः। श्रुष्टी ।

जातासः । इंदंवः । स्वःऽविदंः ॥

पदार्थः -- ( स्वविदः ) ज्ञानादिगुणाः ( इन्दवः ) ये प्रकाशस्वरूपाः ( ज्ञातासः ) सर्वत्र विद्यमानाः ( सुताः ) उपासन्या साक्षात्त्वं प्राप्ताः (इग्यः ) दुःखस्य हतीरः ( इमे ) इमे परमात्मगुणाः ( वृषणम् ) कर्मद्वारा उद्योगवर्षुकं (इन्द्रम् ) कर्मयोग्नम् ( श्रुष्टा ) सत्वरं ( अच्छ,यन्तु) साधु स्रभन्ताम् ।

पदार्थ--(स्विदिः) ज्ञानादिग्रण (इन्दवः) जो प्रकाशस्वकप हैं (जातासः) जो सर्वत्र विद्यमान हैं और नो (सुनाः) संस्कृत अथीत् उपा सना द्वारा जो साक्षात्कार को पाप्त हैं (हरयः) जो सब दुःखों के हरण करने बाले हैं (इमे) ये परमात्मा के सब ग्रुण ( वृषणम्) कर्मद्वारा उद्योगकी वृष्टि करने वाले (इन्द्रम्) कर्मयोगी को (श्रुष्टी) भीष्र ( अच्छ, यन्तु ) पाप्त हों॥

भावार्थ--जो पुरुष उद्योगी हैं अर्थात् कर्भयोगी हैं उन की पर परमात्मा के गुणों की उपल्राब्ध अवस्थमेव होती हैं अयं भराय सानसिरिन्द्राय पवते सुतः।

सोमो जैत्रंस्य चेतात यथां विदे ॥ २ ॥

अयं । भराय । सानसिः । इंद्रोयं । पवते । सुतः । सोमः । जैत्रस्य । चेतति । यथा । विदे ॥

पदार्थः — ( अयं ) अयं परमात्मा ( सानिसः ) सर्वेरेषा स्यः (सोमः ) सर्वेरिपादकः (स्रुतः ) सर्वेत्र विद्यमानः ( यथाविदे ) यथार्थज्ञानिने ( भराय ) स्वकर्तव्यपूर्णाय ( जैत्रस्य ) जयशी लाय ( इन्द्राय ) कमयोगिने ( चेतित ) बोधसुत्पादयित, स्वज्ञानेन च ( पवते ) प्रनाति ।

पद्रिध् ( अयम् ) उक्त परमात्मा जो (सानसिः ) सबका उपास्य देवहैं (सोमः ) सर्वोत्वादकहैं (सुतः ) सर्वत्र विद्यमान है वहगुणसम्बन्ध परमात्मा (यथाविदे ) यथार्थझानी के लिये ( भराय ) जो स्वकर्तव्य सं भरपूरहैं (जैत्रस्य ) जो जयबील हैं (इन्द्राय ) कर्मयोगी है उनको (चेतिति ) बोधनकरता है और अपने ज्ञानद्वारा (पवते ) पवित् करताहै ॥

भावार्थ--परमात्मा विचयी पुरुषों को धर्मसे नो विजय करने बाळे हैं उनको अवस्योपव अपने झानसे बोधन करता है और अपने एंडवर्घ्य से उन्हें सदैव उत्साहित बनाता हैं।

अस्येदिन्द्रो मदेष्वा ग्राभं गृंभ्णीत सान्।सिम् । विक्रं च वृषेणं भरत्समंष्युजित् ॥ ३ ॥

अस्य । इत्। इन्द्रः । मदेषु । अत्। ग्राभं । गृभ्णीत् । सान्सिं । वज्रै । चु । वृषणं । भरत् । सम् । अप्सुऽजित् ॥

पद्धिः—( सानसिम्) सर्वभजनीयम् ( ग्राभम् ) ग्रहणीयम् ( आ ) अथ ( वृषणम् ) वर्षणशीलम् ( वजुं, संभरत् ) विद्युतः ९९०

कत्तीरम् ( अस्य, इत् ) अस्यव ( इन्द्ः ) कर्मयोगी ( अप्सुजित्) सर्वकामनानां स्ववशीभूतकारकः ( मदेषु ) आनन्दलाभाय ( ग्रभ्णे।त ) उपासनां क्वींत ।

पदार्थ-(सानासम्) सर्वभजनीय परवात्मा को (गूम्भम्) जो ग्रहण करने के ये।ग्य है (आ) और ( वृषणम् ) वर्षणशीक (वजूम्) विद्युत को (संभरत ) बनाता है (अस्य, इत्) उसी की ही (इन्द्रः) कर्मयोगी (अप्सुजित ) जो सबकामनाओं को वशीभूतकरनेवाला है (गृम्णीत ) उपासनाको (मदेषु ) आनन्दकी प्राप्ति के किये करे।

भावार्थ-- कर्मयोगी को चाहिये कि वह एकमात्र परमात्मा की ही अनन्यभाक्ति करे अन्य किसी की उपासना न करे

प्र धन्वा सोम जागृविरिन्द्रयिन्दो परि स्रव । द्यमन्तं शुष्ममार्भरा स्वाविंदंम् ॥ ४॥

प्र । धन्व । सोम । जागृविः । इंद्राय । इंदोऽइति । परि । स्रव । द्युऽमंतं । शुष्मं । आ । भर । स्वःऽविदं ॥

पदार्थ: -- (से।म ) हे सर्वे।त्पादक परमात्मन् ! भवान् ( जागृविः ) जागरणशाले। उस्ति । ( इन्दो ) हे प्रकाशस्वरूप परमात्मन् ! ( इन्द्राय ) कर्मयो।गिने ( परिस्नव ) आविभूय तं प्राप्नोतु यः कमयोगी ( द्यमन्तम् ) दीतिमान् ( स्वर्विदम् ) विज्ञानी तं ( शुष्मम् ) वलेन ( आभर )पिरपूरयतु ( प्रधन्व ) तं जगद्रपकाण्य प्रेरयत च।

पदार्थ-(सोम) हे सर्वेत्पादक परमात्मन् । आप ( जागृविः ) जागरणशील हैं (इन्दों) हेमकाशस्वरूप! कर्मयोगी के छिये (परिस्नव)

आप प्राप्त हों जो कर्म्पयोगी ( द्युमन्तं ) दीप्तिवाला ( स्वर्विंदं ) विज्ञानी है उसको ( द्युप्मं ) वलसे (आभर) आप पूर्ण करें, और आप (प्रधन्व) कर्म्म-योगीको प्ररणा करें ताकि वह संसारकी भलाई करें।

भावार्थ---परमात्मा अपनी शक्तियोंसे सदेव जागृत है और वह कर्मयांगी को सदैव जागर्ति टेकर सावधान करता है।

> इन्द्रांय वर्षणं मदं पर्वस्व विश्वदर्शतः । सहस्रयामा पथिकृद्विवक्षणः ॥ ५ ॥ ९ ॥

इंद्राय । वृष्णं । मदं । पर्वम्व । विश्वऽदर्शतः । महस्रऽयामा । . पथिऽकृत् । विऽचक्षणः ॥

पदार्थः — हे परमात्मन् ! भवान् ( इन्द्राय ) कर्मयोगिने ( वृषणम् ) सर्वेकामान् वर्षुकः ( मदम् ) आनन्दम् ( पवस्व ) कर्मयोग्यर्थमुत्पादयतु ( विश्वदर्शतः ) भवान्सर्वज्ञः ( सहस्रयामा ) अनन्तशक्तियुक्तः ( विचक्षणः ) चतुरः ( पथिकृत् ) स्वानुया- यिपथानां सुगमकर्ता च ।

पद्धि—हे परमान्मन ! आप (इन्द्राय) कर्म्मयोगीके लिपे ( हपणं ) सब कामनाओंकी हिए करनेवाले हैं ( मदं ) आनन्द ( पवस्व ) कर्म्मयोगीको दें। आप ( विश्वदर्शनः ) सर्वज्ञ हैं ( सहस्रयामा ) अनन्त शक्तियुक्त हैं और ( विचक्षणः ) चतुर है ( पथिकृत ) अपने अनुयायियोंके पर्थोको सुगम करनेवाले हैं।

भावार्थ--परमात्मा कर्मयोगीके लिये सब मकारके ऐश्वर्य मदान करता है, और उनको अपने ज्ञानसे प्रकाशित करता है। अस्मभ्यं गातुवित्तंमो देवेभ्या मधुमत्तमः । सहस् याहि पथिभिः कनिकदत् ॥ ६ ॥

अस्मभ्यं । गातुवित्ऽतमः । देवेभ्यः । मर्धुमन्ऽतमः । सहस्रै । याहि । पथिऽभिः । कनिकदम् ॥

ृ ः नापात्रापः । पापात्रापः । पदार्थः---( देवेभ्यः ) दिव्यसम्पत्तिमद्भवः ( मधमत्तमः )

आनन्दमयो भवान् ( अस्मभ्यम् ) अस्मदर्थम् ( गातुवित्तमः )

शुभमार्गप्रापको भवतु ( सहस्रं, पथिभि: ) अनन्तशक्तिप्रदमार्गैः ( कनिकदत् ) गर्जन् ( याहि ) ज्ञानरूपगत्याः प्रदानं कुरुताम्।

पदार्थ-—( देवेभ्यः ) दैवीसम्पत्तिवाले पुरुपोंकेलिये ( मधुमत्तमः ) आनन्दमयपरमात्मन् ( अस्मभ्यं ) हमारे लिये ( गातुवित्तमः ) छभमार्गी की गाप्ति करनेवाले हो और ( सहस्रं, पथिभिः ) अनन्तशक्तिपदमार्गीसं

का नात पराचाल का जार ( तहस्त, पायानः ) जनगरासाकान्यनाः (किनिकदत् ) गर्जते दृष् ( याहि ) आप ज्ञानरूपी गतिका प्रदान करें ।

भावार्थ—परमात्मा अनन्तमार्गं द्वारा अपने ज्ञानका प्रकाश करता है अर्थाद इस विविध रचनासे उसके भक्त अनन्त प्रकारसे उसके ज्ञानको उपलब्ध करते हैं अनन्त ब्रह्माण्डोंकी रचना द्वारा और इस विशाल नभोमण्डल में अपनी दिब्य ज्योतियोंसे परमात्मा सदैव गर्ज रहा है परमात्माका यही गर्जन है और निराकार परमात्मा किसी प्रकार भी गर्जन नहीं करता।

पर्वस्व देववीतयु इन्दो धाराभिरोजसा ।

आ कलशं मधुमान्त्सोम नः सदः ॥ ७ ॥

पर्वस्व । देवऽवीतये । इंदो इति । धार्राभिः । ओजसा।आ।

कुलशै । मर्थुऽमान । सोम् । नुः । सुदुः ।

पदार्थः—(इन्दो) हे प्रकाशस्वरूप परमात्मन्! (देव-वीतये) देवमार्गप्राप्तये (धाराभिः) आनन्दवर्षः (ओजसा) स्वाविज्ञानगुक्तवलेन च (पवस्व) पुनातु मान् (सोम) हे परमात्मन्! (मधुमान्) आनन्दमयो भवान् (नः, कलशम्) मदन्तःकरणम् (असदः) प्राप्नोतु ॥

पद्धि—(इन्दो) हे प्रकाशस्त्ररूपपरमात्मन् ! (देववीतये) देवमार्गकी प्राप्तिकेलिये (धाराभिः) आनन्दकी दृष्टिसे और (ओजमः) अपने विज्ञानयुक्तवलेसे (पवस्व) हमको पवित्र करें और (सोम) हे परमात्मन् ! (मधुमान्) आनन्दमय आप (नः कलक्षं) हमारे अन्तःकरणमें (असदः) आकर विराजमान हो।

भावार्थ — ब्रह्मानन्द जो सब आनन्दोंसे बढ़कर आनन्द है जिसको उपनिपत्वारोंने ''रसो वैसः रसं होबायं लब्धा आनन्दी भवति' इसादि वाक्योंमें वर्णन किया है वह आनन्दरूपपरमात्मा अपने भक्तोंको अवश्यमेव अपने ब्रह्मानन्दसे आनन्दित करता है।

तवं दृष्सा उंद्रुप्तू इन्द्रं मदाय वारुधः । त्वां देवासो अमृताय कं पंषुः ॥ ८ ॥

तवं । द्रप्साः । उद्दरप्रतः । इंद्रं । मदाय । वावृधुः । त्वां ।

्देवासः । अमृतांय । कै । पपुः ॥

पदार्थः—(तव, द्रप्ताः) भवतः शीघ्रगतिकाः शक्तयः याश्च (उदप्रतः) जलप्रवाहवत् वहन शीलास्ताः (इन्द्रम्) कर्मयोगिनः (मदाय) आनन्दाय (ववृधुः) वर्धन्ते (कम्) आनन्दमयं (त्वाम्) भवन्तम् (देवासः) विद्वांसः (अमृताय) शाश्चतिकजीवनाय (पपुः) पिवन्ति ।

जीवनके लियं (पपुः) पीते हैं॥

पदार्थ—(तव, द्रप्साः) तुमारी शीव्रगतिवाली शक्तियें जो (जदपुतः) जलोंके प्रवाहकं समान वहती हैं वे (इन्द्रं) कर्म्मयोगीके (मदाय) आनन्दके लिये (वद्रपुः) वहती हैं और (त्वां) तुम जो (कं) आनन्दस्वरूप हो इसमें (देवासः) विद्वान लोग (अमृताय) सदाके

भावार्थ- ब्रह्मानन्द वा ब्रह्मामृतरूपी रस जो सब रसोंसे अधिक स्वादु है उसका पान ब्रह्मपरायण ज्ञानयोगी और कर्मयोगी ही कर सक्ते हैं अन्य नहीं।

> आ नंः सुतास इन्दवः पुनाना र्यावता र्यिम् । वृष्टिद्यांवो रीत्यापः स्वर्विदंः ॥ ९ ॥

आ । नः । मुतासः । इंद्वः । पुनानाः । धावत् । र्यि । वृष्टिंऽद्यावः । रीतिऽआपः । स्वःऽविदंः ॥

पदार्थः—( इन्दवः ) हे प्रकाशस्वरूप ( सुतासः ) सर्वत्र विद्यमाना भवान् ( नः ) अस्मान् ( पुनान ) पवित्र-यन् (रियं ) धनं ( आधावत ) प्रापयन्तु ( वृष्टिं, द्यावः ) द्युलोकमभिलक्ष्य वर्षणशीलः ( रीत्यापः ) सर्वगः भवान् ( स्व-विदः ) आनन्दमयः मामप्यानन्दयतु ॥

पदार्थ- ( इन्द्रवः ) हे प्रकाशस्त्ररूप ! ( सुतासः ) सर्वत्र विद्य-मानपरमात्मन आप ( नः ) इमको ( पुनानाः ) पवित्र करते हुए ( र्राय ) धनको ( आधावत ) पाप्त करायें ( दृष्टिं, द्यावः ) द्युलोकको लक्ष्य रखकर दृष्टि करनेवाले ( रीसापः ) सर्वव्यापक आप ! ( स्वरविदः ) आनन्द-स्वरूष हैं इमको भी आनन्दित करें ।

भावार्थ--जिस मकार वाह्य जनवमें परमात्माकी शक्तियोंसे अनन्त

प्रकारकी दृष्टि होती है इसी प्रकार कर्मयोगी और ज्ञानयोगी पुरुषोंके अन्तः करणमें परमात्माकी ज्ञानरूपी दृष्टि सदैव होती रहती है इसको योगशास्त्रकी परिभाषामें धर्म मेघ समाधिके नामसे कहागया है अर्थान धर्मरूपी मेघसे योगीजन सदैव सुसिश्चित रहते हैं।

सोमः पुनान ऊर्मिणाव्यो वारं वि घावति ।

अभ्रे बाचः पर्वमानः किनिकदत् ॥ १० ॥ १० ॥ सोर्मः । पुनानः । किर्मिणां । अब्यः । वार्गः । वि । धावित् । अभ्रे । वाचः । पर्वमानः किनिकदत् ।

पदार्थः—( सोमः ) सर्वोत्पादकः सः ( ऊर्म्मणा ) स्व-कीयानन्दप्रवाहैः ( अव्यः ) सर्वान्पक्षन् ( वारं ) सदगुण-सम्पन्नजनं ( विधावित ) प्राप्नोति यश्च परमात्मा ( अग्ने, बाचः ) सर्वोत्कृष्टाध्यात्मिकविद्यात्मकवाणीं ( किनिकदत् ) गर्जन् ( पवमानः ) पावयित ।

पदार्थ—(सामः) सर्वेात्पादकपरमात्मा (ऊर्मिणा) अपने आनन्दकी छहरोंस (अव्यः) सबकी रक्षा करता हुआ (बारं) सद्गुणसम्पन्न-पुरुषको (विधावित) प्राप्त होते हैं। जो परमात्मा (अग्रे, बाचः) सर्वेा-परि आध्यात्मिक विद्यारूपवाणीको (किनकदत्) गर्जाता हुआ (पवमानः) पवित्र बनाता है।

भावार्थ- जो पुरुष सद्गुणसम्पन्न हैं उनको परमात्मा अपने आनन्दमें निमन्न करता है अर्थाद ब्रह्माम्बुधिमें वे छोग अपने आपको सदैव शान्तिमय वास्सि स्नान कराते हैं।

धीभिर्हिन्वन्ति वाजिनं वने कीळन्तमत्यविष् । अभि त्रिपृष्ठं मतयः समस्वरन ॥ ११ ॥ र्थाभिः । हिन्बन्ति । वाजिनै । वनं । क्रीलैतं । अतिऽअविं । अभि । त्रिऽपृष्ठं । मतयः । सं । अस्वरन् ॥

पदार्थः—( धीमिः ) स्तुतिभिः ( वाजिम् ) वलस्वरूपं तं विद्वांसः ( हिन्वन्ति ) सर्वोत्कृष्टत्वेन वर्णयन्ति ( अत्यविम ) यः परमात्मा सर्वेषा रक्षकः ( वने, क्रीलन्तम् ) सर्वत्र जगित विमान ( त्रिपृष्ठम् ) लोकत्रयम् , कालत्रयम् , सवनत्रयांमत्यादि सर्वत्रिकेषु विराजते तं च ( मतयः ) बुद्धिमन्तः ( समस्वरम् ) स्तुवन्ति ।

पदार्थ—( धीभिः ) स्तुतियों द्वारा ( वाजिनं ) उस वलस्वरूपको ( हिन्बन्ति ) सर्वोपिररूपसे वर्णन करते हैं जो परमात्मा ( असर्वि ) सर्वकी रक्षा करने वाला है ( वने कीलंते ) सर्वत्र विद्यमान है, ( त्रिपृष्टं ) तीनों लोक, तीनों काल और तीनों सवन इत्यादि सव त्रिकोंमें विद्यमान है उस को ( मतयः ) बुद्धिमान लोग ( ममस्वरन ) स्तुति करते हैं ।

भावार्थ---परमात्मा कालातीत है अथीत भूत भविष्वत और वर्तमान यह तीनों काल उसकी इयत्ता अर्थात हह नहीं वांध सक्ते तात्पर्य यह है कि कालकी गित कार्य्य पदार्थोंमें है कारणोंमें नहीं वा यों कहो कि निन्य पदार्थोंमें कालका व्यवहार नहीं होता किन्तु आनित्योंमें होता है इसी अभि-प्रायमे परमात्माको यहां कालातीतरूपसे वर्णन किया है।

> अमर्जि कुलशाँ अभि मीळ्हे सिष्तर्न वांजुयुः । पुनानो वार्च जनयंत्रसिष्यदत् १। १२ ॥

असर्जि । कुलशान् । अभि । मुळ्हि । सिप्तः । न । वाजऽयुः पुनानः । वार्चं । जनयंत्र । असिस्यदृत् ॥ पदार्थः—( वाजयुः ) सर्ववलाश्रयः परमात्मा ( मील्हे ) संग्रामे ( साप्तिने ) विद्युदिव ( कलशानिभ ) पूतान्तःकरणे ( असर्जि) साक्षात्कियते, स च ( वाचं, पुनानः ) वाणीं पावयन् ( जनयन् ) उत्तमभावानुत्पादयन् ( असिस्यदत् ) शुद्धान्तःकरणं सिञ्चन् विराजते ।

पद्धि—( वाजयुः ः सबलोकोंको प्राप्त परमात्मा ( मील्टे ) संग्राममें ( सिप्तिन ) विद्युतके समान ( कलशानिम ) पवित्रअन्तः करणोंमें ( असिज ) साक्षात्कारिकया जाता है, वह परमात्मा ( वाचं पुनानः ) वाणीको पवित्र करके ( जनयन् ) उत्तमभावोंको उत्पन्न करता हुआ ( असिस्यद्त ) छुद्ध-अन्तःकरणोंको सिञ्चन करता हुआ हिंथर होता है ।

भावार्थ—-उपासकों को चाहिये कि वे उपासनासे प्रथम अपने अन्तःकरणोंको द्युद्धकरें, क्योंकि वह उपास्य देवस्वच्छ अन्तःकरणोंमें ही अपनी अभिव्यक्तिको प्रकट करता हैं।

पर्वते हर्यतो हरिस्ति हुरौमि रह्या । अभ्यपेनस्तोतभ्यो वीखद्यशः ॥ १३ ॥

पर्वते । हुर्यतः हरिः । अति । ह्ररीसि । रह्यां । अभिऽअर्षन् । स्तोतृऽभ्यः । वीरऽर्वत् । यशः ॥

पदार्थः—( हर्यतः ) सर्वपृज्यः ( हरिः ) परमात्मा ( रह्या ) ज्ञानवेगेन ( ह्वरांसि ) अनेक कौटिल्यानि ( अति )

अतिकस्य (पवते ) पुनाति (स्तोतृभ्यः ) स्वोपासकेश्यः

(वीरवद्यशः) वीरसन्तान साहितं यशः (अभ्यर्षन् ) दत्त्वा (पवते ) पुनाति । पद्रिश्च—( हर्यतः ) वह सर्वपृत्य परमात्मा ( हरिः ) जो सब, अपगुणोंके हरण करनेवाला है, वह ( रंख ) ज्ञानरुपवेग से ( ह्वरांसि ) सब प्रकारकी कुटिलताओंको ( अति ) अतिक्रमणकरके ( पवते ) पवित्र करता है और ( स्तोतृभ्यः ) उपासकोंको ( वीरवत् यशः ) वीरसन्तान और यश ( अभ्यर्षन् ) देकर् ( पवते ) पवित्र करता है।

भावार्थ-परमात्मा परमात्मपरायण लोगों को सरल भाव प्रदान करके उनकी कुटिलताओं को दूर करता है और उनको बीर सन्तान देकर लोक परलोक में तेजस्वी बनाता है।

> अया पंवस्व देवयुर्मघोषारी असृक्षत । रेभेन्पवित्रं पर्येषि विस्वतः ॥ १४ ॥ ११ ॥

अया । प्वस्व । देवऽयुः । मधौः । धाराः । अमुक्षत् । रेभेन् । पवित्रै । परि । एपि विश्वतः ॥

पदार्थः( देवगुः ) विदुषां पावयिता सः ( मधोः, धाराः ) यस्यानन्दधाराः ( असृक्षत ) आविर्भाव्यन्ते, हेपरमात्मन् ! ( अया ) आर्भिर्धाराभिः ( पवस्व ) पुनातु माम्, यतो भवान् ( विश्वतः ) सर्वतः ( पवित्रम् ) पूतान्तः करणं ( रेभन् ) शब्दायमानः ( पर्येषि ) प्राप्नोति ।

पदार्थ—( देवयुः ) वह परमात्मा विद्वानोंको पवित्र करनेवाला है ( मधोः धारा ) जिसकी आनन्दमय धारा (अस्रक्षत) अविभावको प्राप्त की जाती है।(अया) उक्त धारासे हे परमात्मन ! ( पवस्व ) आप हमको पवित्र करें क्योंकि आप ( विञ्वतः ) मब प्रकारसे ( प्रवित्रं ) पवित्र अन्तः करणको ( रेभन् ) अब्दायमान होते हुए ( पर्योषे ) प्राप्त होते हैं।

भावाथ---परमात्मा का शब्दायमान होना इसी तात्पर्य्य से हैं कि वह अपने वेदरूपी शब्दब्रह्म द्वारा शब्दायमान है अर्थात् वेद के सदी-पदेश द्वारा कोर्गों को बोधित करता है।

> इति षड्धिकशततमं सूक्त-मेकादशोवर्गदच समाप्तः

यह १०६ सूक्त और ११ वां वर्ग समाप्त हुआ



१—२६सप्तर्षय ऋषिः ॥ पत्रमानः सोमो देवता ॥ छन्दः-१, ४, ६, ९, १४, १७, २१ विराइच्डती । २, ५ मुश्ग्विस्ती । ८, १०, १२, १३, १९, २५ खहती । २३ पादिनचृद्च्हती । ३, १६ पिपीक्षिकामध्या गायत्री । ७, ११, १८, २०, २४, २६, निचृत् पंक्तिः।१५, २२, पंक्तिः। स्वरः-१,२, ४-६, ८-१०, १२-१४, १७, १०, २१, २३, २५ मध्यमः । ३, १६ पद्जः ७, ११, १५, १८, २०, २२, २४, २६, पङ्चमः॥

परीतो पिश्वता मुतं सोशो य उत्तुषं दृविः ।

द्धन्वा यो नयो अपस्वन्तरा मुषाव सोनमद्गिभेः । १। प्रिहृतः।सिंचत्।मुत्।सोमेः । यः।उत्तरतम।ह्विः।द्धन्वान्।यः ।

नर्थः। अप्ऽमु। अंतः। आ। मुसावं। सोमं। अदिभिः॥

पदार्थः—(सोमम्) सर्वोत्यादकम् ( स्रुतम् ) सर्वत्र विद्यमानम्

(अप्स्वन्तः) प्रकृतेः स्क्ष्मकारेण विराजमानं परमात्मानम् (आद्गिषिः) वित्तवृतिभिविद्वांसो होतारः (आसुषाव) सम्यक्ताक्षात्करोति (यः,कोमः) यः परमात्मा ( उत्तमं, हविः) विदुषां मान्यतमः ( नर्थः) सर्वजनस्पहितः ( द्रथम्वान् ) सर्वेषा धारकः तं ( इतः ) यज्ञादि कर्मानन्तरं झानष्टतिरूप-ष्टष्ट्या (परिष्टिक्त ) यूयं परिक्षरत ।

पदार्थ--(सोमम्) सर्वोत्पादक परमात्मा को (सुतम्) जो सर्वत्र विद्यमान है (अप्स्वन्तः) जो मकृति के स्हम कारण में विराजमान है उसको (अद्विभिः) चित्तवृत्तियों द्वारा यह का जिष्ठाता (आसुसाव) भक्कीमांति साक्षात्कार करता है (यः, सोमः) जो सोम (अत्तमं हविः) विद्वानों का सर्वोपरिपूजनीय है (नर्यः) सब नरों का हितकारी है तथा (दधन्वान्) सब को धारण करता हुआ जो सर्वत्र विद्यमान है उसको (इतः) यहाविद् कर्मों के अनन्तर हानवारिकप वृष्टि से (परिष्ठिक्त )परिसिज्य न करें।

भावार्थ-सोम जो सम्पूर्ण संवार की उत्पत्ति का कारण है और जो सौम्य स्वभावों का प्रदान करने वाका है वह सोमरूप परमात्मा संसार में जोत प्रोत होरहा है उसका अपनी इ.नरूपी द्वारीयों द्वारा साक्षात् करना ही वृत्तियों से सिञ्चन करना है।

तूनं पुंनानोऽविभिः परि स्वादंब्धः सुराभिन्तरः । सुते चित्वाप्तु मंदामो अन्धंसा श्रीणन्तो गोभिरुत्तंरम् ॥२॥ नुनं । पुनानः । अविऽभिः । परि । सव । अदंब्धः । सुराभिंऽतंरः । सुते।चित्रात्वा।अपऽसु।मदामः।अधंसा।श्रीणंतः ।गोभिंः।उतऽतंरं

पदार्थ:-- हे परमात्मन् ! ( नृनम् ) निश्चवम् ( अविभिः ) स्वरक्षाभिः ( पुनानः ) पवित्रयन (परिमान) मदन्तः करणे विराजताम् (अष्टब्धः) भवान अखण्डनीयः ( सुरभिन्तरः ) अत्यन्त श्रोभनीयः, वयं ( उत्तरम् ) अति प्रेम्णा ( गोभि: ) ज्ञानदृत्या ( श्रीणन्तः ) तत्वा साक्षात्कवेन्तः (अन्यसा) मनोमय कोशेन (अप्यु) कर्षमु (स्रुतेचित् ) साक्षाच्याय (त्वा. मदाभः) त्वां स्तुमः।

पदार्थ-हे परमातमन ! (नूनम्) निश्चय करके (सविभिः) अपनी रक्षाओं से ( पुत्रान: ) पवित्र करते हुए आए ( परिस्नव ) इमारे अन्त:करण में आकर विराजमान हों. आप (अदब्धः) अखण्डनीय हैं (सुर्मिन्तर: ) अत्यन्त शोभनीय हैं, इम छोग ( उत्तरम् ) अत्यन्त पेंग से (गोभि:) ज्ञानरूप वृत्तियों द्वारा (श्रीणन्तः) तुम्हारा साक्षातकार करते हुए ( अन्धता ) मनोमय कोश से ( अप्यु ) कर्मी में ( सुते, चित्र ) साक्षात्कार के किये (त्वा ) तुम्हारा (मदामः ) स्तवन करते हैं ॥

भावार्थ---परमात्मा सन्धिदानन्द स्वरूप हैं भापका स्वरूप अखण्ड-नीय है इसलिय आपका ध्यान व्यापकभाव से ही किया जा सक्ता है अन्यथा नहीं।

परि ' सुत्रानश्रक्षंसे देवमादंनः ऋतुरिन्दुर्विचक्षणः ॥॥। परिं । सुवानः । चर्क्षसे । देवऽपादनः । ऋतुः। इंदुः । विऽचक्षणः ॥

पदार्थ:-( चक्षते ) सर्वेषां ज्ञानदृद्धये (परिस्रवानः ) ज्ञानदिग्रिया जपासक ध्यानगोचरो भवति (देवमादनः ) सविदुपामानम्दायिता (ऋतुः) यज्ञरूपः ( इन्दुः )स्वयं प्रकाशः ( विचक्षणः ) अपूर्वे प्रतिभोऽयात्सर्वज्ञः ।

पदार्थ-( चक्षसे ) सब छोगों की ज्ञान दृद्धि के किये (परिसुवानः ) ज्ञानरूपी दीप्ति से मकट हुआं परमात्मा उपासकों के ध्यानगोचर होता है,

वह परमात्मा ( देवमादनः )विद्वानों को आमन्द देने वाका है ( ऋतुः )

यशस्त्र है (इन्दुः) स्वयंत्रकाश्च है (विचक्षणः) विकक्षण प्रतिभा वाका अर्थात सर्वज्ञ है।

भावार्थ — जिस समय उस निराकार का ध्यान किया जाता है उस समय उसके सहुण उपासक के हृदय में आविभीव को माप्त होते हैं अर्थात् उसके सतिचत् आनन्द इत्यादि कप प्रतीत होने छगते हैं यही परमारम देव का साक्षात्कार है।

पुनानः सोम् धार्यापो वसीनो अर्षस । आ रत्नधा योनिमृतस्य सीदस्युत्सो देव हिरण्ययः । । पुनानः । सोम् । धार्या । अपः । वसानः । अर्षस। आ । एनऽधाः । योनि । ऋतस्य । सीदसि । उत्सः । देव । हिरण्ययः ॥

पदार्थः-(सोम) हे सर्वोत्रादक ! (अपः, पुनानः) अस्मत्कमीणि पाव-यन् (वसानः) अन्तः करणे च निवसन् (धारपा) आनन्दहष्टचा (अर्थासे)

अस्मान्त्रामोति (रत्नधाः) भवान् सक्रकेश्विधारकः (ऋनस्य, योनिम्) सरमञ्जयक्रम्यानम् (आसीदसि) एत्य प्रामोति (देव) हे दिव्यस्बद्ध्यः !

( प्रत्यः ) सर्वाभयो भवान् ( हिरण्ययः ) ज्योतिःस्वरूपश्च ।

पदार्थ— (सोम) दे सर्वोत्पादक परनात्मन् ! (अपः, पुनानः) हमारे कर्मों को पिक्षण करते हुए आप (बसानः) हमारे अन्तकरण में निवास करते हुए (धारया) आनन्द की दृष्टि से (अपेसि) हमको माप्त होते हैं (रत्नधाः) आप सम्पूर्ण पेदबर्थों के धारण करने वाके हैं (फतस्य, योनिम्) सत्य रूपी यह के स्थान को (आसीदक्षि) प्राप्त होते हैं। (देव) हे दिव्यस्त्ररूप परमात्मन्! (उत्सः) आप सबका निवास स्थान और (हिरण्ययः) ज्योतिस्वरूप हैं, अप इति कर्मनामप्रुपठितम्-अ० ३-सं-२

भाषार्थ — नइ ज्योतिस्वरूप परमात्या अपनी दिव्य प्योति से ज्यासक के सज्ज्ञान को छिन्न भिन्न करके उसमें विमुख्य ज्ञान का प्रकाश करता है !

बुहान अविदेवयं मधु प्रियं प्रत्ने सधस्थमासंदत्।

आएच्छचं घरणं वाज्यंषेति नृभिर्धृतो विचक्षणः ॥५॥ बुहानः । ऊर्घः । दिव्यं । मधुं । प्रियं । प्रतं । सघऽस्यं। आ । असदत् । आऽपृच्छचं । धरणं । वाजी । अषैति

नृभिः । धूतः । विऽचक्षणः ।

पदार्थः.—( दुशामः ) सर्वेषां परिपृष्यिता ( ऊथः ) सर्वाश्रयश्च सः

(मधु) आनन्दस्वरूपं (मत्रम्) प्राचीनम् (सपस्यम्) अन्तरिक्षम् (पियम्) मेमाश्रयं (आपदत्) आश्रयति, स परमात्मा (वाजी)

वक्त्वरूपः (विवक्षणः ) सर्वेतः ( तृभिः, पूनः) भक्तैरुपासितः(आपुच्छचम्) जिज्ञासम् (धरुणम्) धारणावन्तं च यजमानं (सर्पति) मामेति ।

पदार्थ--(दुद्दानः) सबको परिपूर्ण करने वाका (ऊधः) सबका अधिकरणस्वरूप परमात्मा (मधु) आनन्दस्वरूप (प्रत्नम् ) पाचीन

(सथस्यम्) अन्तरिक्ष स्थान को (मियम्) जो निय है, उसको (आसदत्) आश्रय करता है वह परमात्मा (नाजी) जो बळस्वरूप (विचक्षणः)

विश्वक्षण द्वाद्धे वाद्या (नृभिः, घूनः) उपासकों से उपासना किया हुआ। (धरुणम्) धारणा वाद्धे (आपृच्छचम्) जिज्ञासु=यजनान को ( अर्थति )

माप्त दोता है।

भावार्थ-जो पुरुष धारणा ध्यानादि साधनों से सम्पन्न हैं वे ही उस निरा-कार ज्योति के ज्ञान के पात्र वन सक्ते हैं अन्य नहीं।

पुनानः सोम जागृंविस्त्यो वारे परि' प्रियः । र्त्वं विश्रो अभवोऽङ्गिरस्तमो मध्वां युज्ञं मिमिक्ष नः ॥६॥ पुनानः । सोम । जागृंविः । अन्यः । वोरं । परिं । प्रियः । त्वं । विप्रः । अभवः । अगिरःऽतमः । मध्यो । युज्ञं । मिमिक्ष । नः ॥

पदार्थ:—(सोम) हे सर्वेत्पादक परमात्मन ! (पुनानः) सर्वोत्पावयन भवान (जागृविः) श्रव्यत्निज चेतन सत्तया विराजमानः (अव्यः) सर्वरसकः (बाहे) स्वद्वरणकर्तुरन्तःकरणे (पिरे, प्रियः) नितान्त प्रियः (त्वं, विप्रः) भवान्मेषाव्यस्ति (अङ्किरस्तमः, अभवः) सर्वे प्राणेषु आति प्रियतमः (मध्वा) स्वानन्देन (नः) अस्माक्ष्म (यज्ञम्) ऋतुं (गिमिक्ष) सिञ्चतु ।

पदार्थ-(सोम) हे सर्वोत्पादक परमात्मन ! (पुनानः) आप सबको पवित्र करते हुए (जागृविः) सर्दैव अपनी चेतन सत्ता से विराजपान हैं (अग्यः) सर्व रक्षक हैं (बारे) आपको वरण करने वाके पुरुष के अन्तः करण में (परि, प्रियः) आप अत्यन्त प्रिय हैं (त्वस्) आप (विषः) मेधावी हैं विष्म इति मेधावि नामसु पठितम् (अङ्गिरस्तमः,अभवः) सब प्राणों में प्रियतम अर्थात् प्राणों के भी प्राण हैं (पध्वा) अपने आनन्द से (नः) हमारे (यह्ममू) यह को (मिमिक्ष) सिञ्चन करें।

भावार्थ--परमात्मा उपासकों के यज्ञों को अपनी ज्ञानमयी वृष्टि द्वारा सुसिञ्चित करके आनन्दित करते हैं।

सोमां मीढ्वात्पंवते गातुवित्तम ऋषिविष्ठों विचक्षणः। त्वं कविष्मवो देववीर्तम आ मूर्य रोहयो दिवि ॥७॥ सोमः । मीढ्वान् । पवते । गातुवित्तरतमः । ऋषिः । विष्रैः । विरचक्षणः । त्वं । कविः । अभवः । देवरवीर्तमः। आ । मूर्यं । रोहयः । दिवि ॥

पदार्थः —हे परमात्मन् ! भवान (सोमः) सर्वोत्पादकः (मीद्वान् ) सर्वे कामनापुरकः (गातुवित्तमः) सर्वोपरिमार्गस्य द्वीपता (ऋषिः) स्वव्यापक शक्तया वर्षत्र विद्यमानः (विमः) मेधावी (विज्ञक्षण) सर्वोपरिश्वानवान (कविः) सर्वे अभवः) अस्ति (देववीतमः) विदुषां भियतमः (दिवि गुक्कोके च (सूर्यम्, आ रोहषः) सूर्यम् मादुर्भावयति, एवं भवान् स्वभक्तान्तः करणम् (प्वते) पुनाति ।

पदार्थ--हे परमात्मन ! (त्वम्) आप (सोमः) सर्वोत्पादक हैं (भीद्वान) सब कामनाओं के पूर्ण करने वाके (गातुवित्तमः) सर्वोपिर मार्ग के दिख छाने वाके हैं, (ऋषिः) कच्छिति गच्छिति सर्वत्र माप्नोतीति ऋषिः=जो अपनी ज्यापक शक्ति से सर्वत्र विद्यमान हो उसका नाम पहां ऋषि है (विषः) मेधावी (विचक्षणः) सर्वोपिर विज्ञानी हैं (किवः) सर्वज्ञ (अपवः) हैं (देववीतमः) सव विद्वानों के परमिषय तथा (दिवि) युक्कोक में (सूर्यम्) सूर्य का (आरोहयः) मादुर्भाव करते हैं, उक्त गुणशाकी आप उपासकों के

भावार्थ--इस मंत्र का आञ्चय यह है कि परमात्मा झाशादि गुणों द्वारा उपासक के हृदय को दीशिमान बनाते हैं।

अन्त:करणों को (पवते) पवित्र करते हैं।

सोमं उ पुवाणः सोत्भिरिध ष्णुभिरवीनाम् । अश्वयेव हरितां याति धार्रया मन्द्रयां याति धार्रया ॥८॥ सोमः । ऊं हितं । सुवानः । सोतृऽभिः । अधि । स्तुऽभिः ।

अवीनां । अर्श्वयाऽइव । हरितां । याति । धार्रया । मंद्रयां । याति । धारया ॥

पदार्थः—(सोतृतिः) साक्षात्कृतिश्पासकैः (मधिस्रवानः) साक्षात्कृतः (सोमः) सर्वोत्पादकः भवान् (अवीनाम्) रक्षायुक्त वस्तूनां (ब्णुभिः) रक्षायुक्त साधनैः (अश्वपा, इव) विद्यदिव (हरिता) कमीधिष्ठाता परमात्मा (मन्द्रपा,

थारया) आह् अवस्क धारया (याति) स्वोपासकान्तः करणे प्रविश्वति ।

पदार्थ----आपको साक्षातकार करने पाके (सोनुभिः) उपासको द्वारा

(अधि, सुवानः) साक्षात्कार को माप्त हुए (बोम) सर्वोत्पादक आप (अबीनाम्) रक्षायुक्त बस्तुओं के (ब्लुभिः) रक्षायुक्त साधनें। से (अन्वया) वियुत् के (इव)

समान (इरिता) कमें। का मधिष्ठाता परमात्मा (मन्द्रया, धारपा) आनान्दित करने बाकी धारा से (याति) स्पासकों के अन्तःकरण को प्राप्त होता है।

भावार्थ--- जिस प्रकार विद्युत् अपनी शक्तियों द्वारा नाना कार्थ्यों का हेतु होती है इसी प्रकार परमात्मा अपने ज्ञान कर्मरूपी शक्ति द्वारा सब

ब्रह्माण्टों की रचना का रेतु है । अनुषे गोमान्गोभिंरक्षाः सोमें दुरुधार्भिरक्षाः ।

समुद्रं न संवरणान्यग्मन्मन्दी मदाय तोशते ॥ ९ ॥ अनुपे । गोऽभांच् । गोभिः । अश्वारितिं । सोमः ।

्दुग्धार्भिः । अक्षारिति । समुद्रं । न । संऽवरणानि । अग्रमुच् । मदी । मदाय । तोशते ॥ पदार्थः—(सोमः) सर्वोत्पादकः परमात्मा (दुग्धाभिः) ज्ञानदोहक चित्तद्वत्तिभिः (अक्षाः) साक्षात् क्रियते (गोमानः) ज्ञानकःप द्वीप्रिमानसः (गोभिः) अन्तःकरणवृत्तिभिः (अनूषे) अनूषेऽन्तःकरण देशे (अक्षाः)

ऋग्वेद मं० ७अ० ६ स॰ १०७

मवाहितो भवति (न) यथा ( समुद्रम् ) समुद्राभिमृख्यम् (संवरणानि ) समुद्रगाभिन्यो नद्य: (अग्मत् ) प्राप्तुवन्ति, एवभेव (मन्दी ) आनन्दमयः स परमात्मा (मदाय ) आनन्दाय (तोश्चते) अज्ञानावरणे भक्षकत्वा साक्षात-

क्रियते ।

पदार्थ—(सोम:) सर्वात्यादक परमात्मा (दुग्धाभि:) झान को दोहन करने बाकी चित्तहत्तियों द्वारा (अक्षाः) साक्षात्कार को प्राप्त

होता है (मोमान ) वह ज्ञान रूपी दीप्ति वाका परमात्मा (गोभिः ) अन्तः करण की द्वति द्वारा (अन्पे ) अनुपरूपी अन्तः करण देश में (अक्षाः ) प्रवाहित होता है (न) जैसे (समुद्रम् ) समुद्र के अभिमुख (संवर-

णानि ) समुद्र को जाने वाकी नदियें ( अग्मन् ) माप्त होती हैं, इसी प्रकार ( मन्दी ) आनन्दस्वक्रप परमात्मा ( मदाय ) आनन्द के किये (तोक्रते)

अज्ञान रूपी आवरण को भंग करके साक्षात्कार किया जाता है।

भाषार्थ-इस मंत्र में अज्ञान को भंग करके परमात्मा का साक्षातकार करना वर्णन किया गया है।

> आ सोम सुबानो अदिभित्तिरो वार्राण्यव्यया । जनो न पुरि चुम्बेनिशुद्धिः सद्दो वनेषु दिवषे ॥१०॥

आ। सोम् । सुवानः । अदिंशभिः । तिरः । वारंणि । अव्ययां । जनः। न । पुरि। चुम्बोः । विश्वत । हरिः । सदेः।

वनेषु । दुधिषे ।।

पदार्थः—(सोम) हे सर्वोत्पादक ! ( अद्विभि ) चित्तवृत्तिभिः ( सुवानः ) साक्षात्कृतो भवान् ( वाराणि ) वरणीयान्तः हरणानि ( आविश्वत् ) प्रविश्वति ( हिः ) कमीधिष्ठाता परमात्मा ( अव्यया ) सर्वरक्ष हः (तिरः ) अज्ञानं तिरस्कृत्य ( वनेषु ) भक्तियुक्तान्तः करणेषु ।विराजते ताव्यान्तः करणं च ( सदः ) स्थिति स्थानं निर्माय ( दिथिपे ) ज्ञानं प्रकाश-पति ( न ) यथा ( जनः ) जनममुद्यायः ( चम्बोः ) अधिष्ठानरूषी

(पुरि) पुरी (विश्वत्) प्रविद्याते, प्वं परमात्मज्ञानमपि पुरी रूपेऽन्तः करणे

प्रविश्वति । पदार्थ-( स्रोम ) हे सर्वोत्पादक परमात्मन् ! ( अद्रिभि: ) चित्तरृत्तिर्थों

द्वारा ( सुवानः ) साक्षारकार की माप्त हुए आप ( वाराणि ) वरणीयान्तः करणों को ( आविश्वत् ) मवेश करते हैं ( हिरः ) कर्मों का अधिष्ठाता परमात्मा ( अव्यया ) जो सर्वेश्वक है वह (तिरः) अज्ञान को तिरस्कार करके (वेन्छु) भक्तिभाजन अन्तःकरणों में विराज्यान होता है और उनको (सदः) स्थिति का स्थान वनाकर ( दिधिषे ) ज्ञान का मकाश करता है (न) जिस मकार ( जनः ) जनसमुद्य ( चम्बोः) अधिष्ठानरूष ( पुरि ) पुरी को मवेश करता है. इसी मकार परमात्मज्ञान पुरीरूष अन्तःकरणा में मवेश

करता है। भावार्थ—इस मंत्र में परमात्मा की व्यापकता वर्णन कीगई है।

स मांमृजे तिरो अण्यांनि मेष्यां मीहे सप्तिने वाज्युः। अनुपाद्यः पर्वपानो मनीषिभिः सोमो विप्रामिक्किभिः॥११

सः । मुमुजे । तिरः । अण्वानि । मेर्व्यः । मीहक्रे । सप्तिः । न । बाजुऽयुः । अनुऽपाद्यः । पर्वमानः । मुनीपि-

ऽभिंः । सोमंः । वित्रेभिः । ऋक्वेऽभिः ॥

पदार्थः—( मेष्यः ) सर्वकामनापूरकः ( वाजयुः ) ऐश्वर्य युक्तः परमात्मा ( मीहे, न ) यथा युद्धे ( सितः ) अश्वः सत्ता-रफूर्तियुक्तो भवति एवं हि ओजस्वी परमात्मः ( अण्वानि ) शब्दादि पञ्चतन्मात्रं ( तिरः ) तिरस्कृत्य ( ममृजे, स' ) बुद्धिः वृत्तिविषयः स क्रियते ( सोमः ) सर्वोत्पादकः सः ( विप्रे-भिः ) मेधाविभिः ( ऋक्वभिः ) कालेकाले यज्ञं कुर्वेहिः (मनी-षिभिः ) मनस्विभिः साक्षात्कृतः ( पवमानः ) सर्वे पुनानः ( अनु-माद्यः ) आनन्दं प्रदराति ।

पद्धि—(मेष्यः) मिपति इति "मेष्यः"=सव कामनाओं को पूर्ण करने वाला (वाजयुः) ऐश्वर्ययुक्त मगवान (मीव्व्हे) युद्धमें (न) जिस प्रकार (सिप्तः) अश्व सत्तास्फूर्तिवाला होता है, इस प्रकार ओ। जस्वी (अण्वानि) शब्द, स्पर्श, रूप, रस, गन्ध, इन पञ्चतन्मात्राओं को (तिरः) तिरस्कार करके (सः, ममृजे) वह बुद्धिवृत्ति का विषय किया जाता है, और (सोमः) उक्त सर्वोत्पादक परमात्मा (विमेभिः) जो मेधावी है, और (ऋक्विभः) जो समय २ पर यज्ञ करनेवाले हैं, ऐसे (मनीपिभिः) मनस्वी पुम्पों द्वारा साक्षात्कार किया हुआ (पवमानः) सवको पवित्र करने वाला वह परमात्मा (अनुमायः) आनन्द प्रदान करता है।

भावार्थ- जो सर्वोपरि ब्रह्मानन्द है जिसके आगे और सब आनन्द फीके हैं वह एकमात्र परमात्मपरायण होनेसे ही उपलब्ध होता है अन्यथा नहीं।

> प्र सोम देववीतये सिन्धुर्न पिप्ये अर्णसा । अंशोः पर्यसा मदिरोन जार्गृतिश्च्छा कोशं मधुरचतम्।१२।

प्र। सोप। देवऽवींतयें। सिंधुः। न। विष्ये । अर्णसा ।

अंशोः । पर्यसा । मृद्धिः । न । जागृंविः । अच्छं । कोशै । मधुऽरचुतै ॥ १२ ॥

पदार्थः—(सोम) हे परमात्मन ! भवान ( देववीतये ) विदुषां तृप्तये ( अर्णसा ) जलेन ( सिन्धुः, न ) सिन्धुरिव ( प्रिपिप्ये ) वर्धते ( अंशोः ) जीवात्मनः ( पयसा ) अभ्युद्येन ( मिद्रः ) आह्यादकानन्दः ( न ) यथा ( मधुश्चुतम् , केशिस् ) आनन्दकोशमन्तःकरणं ( अच्छ ) प्राप्नोति, एवं हि ( जागृविः ) चैतन्यस्वरूपः परमात्मा स्वोपासकतृप्तये जीवान्तः करणमानन्दस्रोतः करोति ।

पदार्थ—(सोम) हे सर्वोत्पादक परमात्मन् ! आप (देववीतये) विद्यानोंकी तृप्तिके लिये (अर्णसा) जलसे (सिन्धुः) सिन्धुके (न) समान (प्रिप्पे) दृद्धिको पाप्त होते हैं (अंकोः) जीवात्माके (पयसा) अभ्युद्यसे (मिद्रः) आह्वादक आनन्द (न) जैसे (मधुश्चुतम्, कोज्ञम्) आनन्दके कोश्च अन्तःकरण को (अच्छ) पाप्त होता है इसी प्रकार (जागृविः) चैतन्यस्वरूप परमात्मा उपासकों की तृप्ति के लिये जीवके अन्तःकरण को आनन्द का स्रोत बनाता है।

भाव।र्थ—परमात्मा सर्वव्यापक है उसका आनन्द यद्यपि सर्वत्र परिपूर्ण है तथापि उसको चित्तकी निर्मलता द्वारा उपलब्ध करनेवाले उपा-सक प्राप्त करसकते हैं अन्य नहीं।

आ हर्यतो अर्जुने अत्वे अव्यत प्रियः सूनुर्नमर्ज्यः । तभी हिन्दन्त्यपसो यथारथं नदीष्वा गर्भस्त्योः ॥ १३॥ व्या । हर्यतः । अर्जुने । अर्जुने । अव्यात । वियः । सनः

आ । हुर्यतः । अर्ज्जैने । अत्के । अन्यत् । प्रियः । सूनुः।

न । मर्ज्यः । तं । र्हु । हिन्वंति । अपसः । यथां । रथं । नृदीषुं । आ । गर्भस्त्योः ॥ १३ ॥

पदार्थः—( अर्जुने) कर्मणामर्जन विध्यः ( अत्के) यो निरूप्यते ( हर्यतः ) सर्ववियः परमात्मा ( अव्यत ) अस्मान् रक्षति ( न ) यथा ( सूनुः ) सन्तातः ( मर्ज्यः ) मार्जनयोग्या भवति एवं परमात्मापि सन्ततिस्थानीयं मा रक्षाति ( तमीम् ) तं च ( अपसः ) कर्माणि ( हिन्वन्ति ) प्रेरयन्ति ( यथा ) यथाच ( गभरत्योः ) बलयोः समक्षम् ( रथम् ) वेगं ( नदीषु ) संग्रामेषु प्रेरयन्ति, एवं रथरूपजीवं कर्मरूपसंग्रामे परमात्मा प्रेरयति ।

पण किया जाता है वह (हर्यतः) सर्विभिय परमात्मा (अव्यत) हमारी रक्षा करता है (न) जैसे (सृनुः) सन्ताति (मर्ज्यः) मार्जन करने योग्य होनी है इसी मकार (प्रियः) सर्विभिय परमात्मा सन्तातिस्थानीय हमलोगों की रक्षा करता है (तमीम्) उक्त परमात्मा की (अपसः) कर्म (हिन्वन्ति) पेरणा करते हैं (यथा) जिसमकार (गमस्त्योः) बल्के समक्ष (रथम्) वेग को (नदीषु) संग्रामों में प्रेरणा करते हैं, इसी प्रकार रथ रूप जीव को कर्मरूप संग्राम के अभिमुख परमात्मा प्रेरणा करता है।

पटार्थ--(अर्जुन) कर्मों के अर्जन विषय में (अत्के) जो निरू

भावार्थ----इस मंत्र का भाव यह है कि संचित कर्म, प्रारब्ध और कियमाण इन तीनों प्रकार के कभें का झाता एकमात्र परमान्मा ही है।

अभि सोमास आयवः पर्वन्ते मद्यं मदंग् । समुद्रस्याधि विष्ठापे मनीषिणी मत्तरासः स्वर्विदंः ॥१४॥ अभि । सोमांसः । आयवः । पवैते । मद्यं । मद्रं । समुद्रस्यं । अधि । विष्टपि । मनीषिणः । मत्सरासंः । स्वःऽविदंः ॥१४॥

पदार्थः—( आयवः ) गतिशीलं ( सोमासः, अभि ) परमात्मानमभि ( मद्यम् ) अह्नादाय ( मद्यम् ) आनन्दाय च ( पवन्ते ) पवित्रयन्ति ( समुद्रस्य ) अन्तरिक्षस्य ( अधिविष्षिषे ) उपिरं ( मनीषिणः ) मननशीलाः ( मत्सरासः ) ब्रह्मानन्दस्यपातारः ( स्वर्विदः ) विज्ञानिनः तस्य परमात्मनो रसं पिद्यन्ति ।

पद्धि—( आयवः ) ज्ञानशील विद्वान् ( सोमासः ) सर्वोत्पादक परमात्मा के ( अभि ) अभिमुख (मद्यम् ) आह्वाद तथा ( मदम् ) आनन्द के किये ( पवन्ते ) आत्मा को पवित्र करते हैं (समुद्रस्य ) अन्तरिक्ष देश के ( अधिविष्ठपि ) ऊपर ( मनीपिणः ) मननशील ( मत्सरासः ) ब्रह्मानन्द का पान करनेवाले ( स्वर्विदंः ) विज्ञानी छोगपरमात्मा के रस को पान करते हैं ।

भावार्थ—कानी और विज्ञानी छोग ही अपने जप तप आदि संयमों द्वारा परमात्मा के आनन्द को उपलब्ध करते हैं और वही अधिकारी होते हैं अन्य नहीं।

> तरंत्समुद्रं पर्वमान ऊर्मिणा-राजां देव ऋतं बृहत् । अपेन्मित्रस्य वरुणस्य धर्मणा प्र हिन्दान ऋतं बृहत् ॥ १५ ॥ १४ ॥

तरंत् । समुद्रं । पर्वमानः । ऊर्मिणां । राजां । देवः । ऋतं । बृहत् । अर्षत् । मित्रस्यं । वरुणस्य । धर्मणा ।प्र । हिन्वानः । ऋतं । बृहत् ॥ १५ ॥

पदार्थः—( ऊर्मिणा ) स्वानन्दर्वाचिभिः ( पवमानः ) पवित्रयिता परमात्मा ( समुद्रम् ) अन्तर्रिक्षलोकं ( तरत् ) अवगाहते ( राजा ) सर्वप्रकाशकः ( देवः ) दिव्यरूपः ( बृहत्, ऋतं ) सर्वोपिर सत्यताश्रयः परमात्मा ( प्रार्षत् ) सर्वत्र गित शीलो भवति ( मित्रस्य ) अध्यापकस्य ( वरुणस्य ) उपदेशकस्य च ( धर्मणा ) धर्मैः ( बृहत्, ऋतम् ) सर्वोपिर सत्यता प्रेरयन् ताभ्यां लोककल्याणं वर्धयिति ॥

पृद्धि—( कार्मणा) अपने आनन्द की लहरों से ( पवमानः ) पवित्र करनेवाला परमात्मा ( समुद्रम् ) अन्तरिक्षलोक को ( तरत् ) अवगाहन करता है ( राजा) ''राजते प्रकाशत इति राजा''=सबको प्रकाश करने वाला ( देवः ) दिञ्यस्वरूष ( बृहत्, ऋतम् ) सर्वोगिरे सस्र के धारण करने वाला परमात्मा ( प्रार्षत् ) सर्वत्र गतिशील होता है और ( मित्रस्य ) अध्यापक तथा ( वरुणस्य ) उपदेशक के ( धर्मणा ) धर्मोद्वारा ( बृहत्, ऋतम् ) सर्वोपिरे सस्र को ( हिन्वानः ) प्रेरणा करता हुआ अध्यापक और उपदेशकों द्वारा देश का कल्याण करता है ॥

भावार्थ--जिस देश में अध्यापक तथा उपदेशक अपनी छ्रभिक्षा द्वारा लोगों को छित्रिक्षित करते हैं परमात्मा द्भूस देशका अवश्यमेव कल्याण करता है।

नृभिर्येषानो हेर्युतो विचक्षणो राजा देवः समुद्रियः ॥ १६ ॥ नुऽभिः । येमानः । हुर्यतः । विऽन्क्षणः । राजां । देवः ।

समुद्रियंः ॥ १६ ॥

पदार्थः—( समुद्रियः ) अन्तिरिक्षेदेशव्यापी ( देवः ) दिव्यस्वरूपः ( राजा ) अखिल ब्रह्माण्ड नियन्ता ( विचक्षणः ) सर्वद्रष्टा ( हर्यतः ) सर्वाप्रयः परमात्मा ( नृभिः ) सद्वपदेशकैः ( येमानः ) उपदिष्टः कर्मयोगिने शुभकलप्रदाता भवति ।

पदार्थ——(समुद्रियः) अन्तिरिक्षदेशव्यापी (देवः) दिव्यस्त्ररूप (राजा) सम्पूर्ण ब्रह्माण्डों का नियन्ता (विचक्षणः) सर्वद्रष्टा ( हर्यतः) सर्विप्रिय परभात्मा ( नृभिः) सदुपदेशक मनुष्यों द्वारा (येमानः) उपदेश किया हुआ कर्मयोगी के लिये ग्रुभफलों का प्रदाता होता है।

भावार्थ — परमात्मा के ज्ञान से कर्मयोगी नानाविध फलों को लाभ करता है, यहां कर्मयोगी यह उपलक्षण मात्र है वास्तव में झान-योगी, उद्योगी, तपस्वी और संयमी सब प्रकार के पुक्षों का यहां ग्रहण है।।

इन्द्रीय पवते मदः सोमो मुरुत्वंते सुतः।

सृहस्रंधागे अत्यन्यंमर्पति तमी मजन्त्यायवेः ॥ १७ ॥

इन्द्रांय । पुबते । मदेः । सोमंः । मुरुविते । सुतः । सुइस्रेऽ-धारः । अति । अव्यं कुर्यिति । तं । ईमिति । मृ<u>जंति</u> । आयर्वः ॥ १७ ॥

पदार्थः---( मरुत्वते, सुतः ) कर्मयीगिना साक्षात्कृतः

(सोमः) सर्वोत्पादकः परमात्मा (मदः) आल्ह्वादको भूत्वा (इन्द्राय) कर्मयोगिने (पवते) पवित्रतां प्रदर्शति (सहस्र-धारः) विविधशक्तिमान् परमात्मा (अति, अज्यम्) अतिरक्षां (अर्षति) प्राप्नोति (तमीम् )तं च (आयवः) कर्मयोगिनः (मृजन्ति) साक्षात्कुर्वन्ति।

पदार्थ- (मरुत्वते) कर्मयोगी द्वारा (मृतः) साक्षास्कार किया हुआ (सोमः) सर्वोत्पादक परमात्मा (मदः) आल्हादक बनकर (इन्द्राय) कर्मयोगी के लिये (पवते ) पवित्रता प्रदान करता है (सहस्रधारः) अनन्तशक्ति युक्त परमात्मा (अति, अव्यम्) अत्यन्त रक्षा को (अर्षति) प्राप्त होता अर्थाद करता है (तम्) चक्त परमात्मा को (आयवः) कर्मयोगी लोग (मृजन्ति) साक्षात्कार करते हैं।

भावार्थ--यहाँ भी कर्मयोगी उपलक्षणमात्र है वास्तव में सब प्रकार के योगियों का यहाँ ग्रहण है कि वह परमात्मा का साक्षात्कार करके मुरक्षित रहकर आल्हादक तथा मुखकारी पदार्थों का उपभोग करते हैं॥ पुनानश्चम् जनयंन्मतिं-

कृतिः सोमो देवेषु रण्यति । अयो वसानः परि गोभि-रुत्तरः सीदन्वनेध्वन्यत ॥ १८ ॥

पुनानः । चम्र् इति । जनयंत् । मृति । कृविः । सोमंः । देवेषु । रुप्यति । आपः । वसानः । परि । गोभिः। उत्ऽतरः। सीदंत् । वनेषु । अन्यत ।

पदार्थः—( चमू ) जीवप्रकृतिरूपे संसाराधारीभूते उभय-शक्ती (पुनानः ) पावयन् (मितम् ) बुद्धिम् ( जनयन् ) उत्पा दयन् ( किवः ) सर्वज्ञः ( सोमः ) परमारमा ( देवेषु ) सूर्या-दिदिव्यशक्तिमत्पदार्थेषु ( रण्यति ) सर्वव्यापकत्वेन विराजते ( आपः, वसानः ) कर्माध्यक्षः सः ( गोभिः, उत्तरः ) ज्ञानेन्द्रि-यैः साक्षात्कृतः ( परिसीदन् ) अन्तःकरणे विराजते ( वनेषु ) सर्वव्योकेषु ( परि, अव्यत ) सर्वथा रक्षति च ।

पद्धि—(चम्र) जीव तथा प्रकृतिरूपी संसार के आधारभूत दोनों शक्तियों को (पुनानः) पवित्र करता तथा (मितम्) बुद्धिको (जनयन्) उत्पन्न करता हुआ (किवः) सर्वेद्ध (सोमः) सर्वोत्पादक परमात्मा (देवेषु) सूर्यादि दिव्यशक्तिवाले पदार्थों में (रण्यति) सर्वव्यापक भाव से विराजमान होता है (आपः, वसानः) कर्मों का अध्यक्ष परमात्मा (गोभिः, उत्तरः) ज्ञानेन्द्रियों द्वारा साक्षात्कार किया हुआ (परिसीदन) अन्तःकरणों में विराजमान होता तथा (वनेषु सम्पूर्ण लोक लोकान्तरों में (पिर, अव्यत) सब ओर से रक्षा करता है ॥

भावार्थ — ग्रुभ्वादि लोक लोकान्तर एकमात्र परमात्मा ही के आधार पर स्थित होने से योगीजन सर्वत्र सुरक्षित रहता है।।

तवाहं सीम रारण सुरूप ईन्दो दिवेदिवे ।

तर्व । अहं । सोम् । रारण्। सख्ये । इंदो इति । दिवेऽदिवे । पुरूणि । बभ्रो इति । नि । च्रेति । मां । अर्व । प्रिऽधीन् । अति । तान् । इहि ॥ १९ ॥

पदार्थः—(इन्दो) हे प्रकाशस्त्ररूप (सोम) सर्वोत्पादक परमारमन् (दिवेदिवे) प्रत्यहम् (तव, सख्ये) तव मैत्रीवि-षये (अहं, रारण) त्वां स्मरामि (बभ्रो) हे सर्वाधार ! (पुरू-णि) बहूनि (निचरन्ति) नीचकर्माणि कुर्वन्ति ये राक्षसाः (तान्, परिधीन्) तान् राक्षसान् (अतीहि) अभिभावय (अव) मा च रक्षा

पदार्थ——( इन्दो ) हे प्रकाशस्त्ररूप ( सोम ) सर्वोत्पादक-परमात्मन ! (दिवेदिवे) प्रतिदिन (तव, सरूपे) तुम्हारी मैत्री में (अहं, रारण) मैं सदैव तुम्हारा स्मरण करता हूं (बन्ना) हे सर्वाधिकरण परमात्मन ! ( पुरूषि ) बहुत (निचरन्ति) नीचभावों से जो राक्षस ( माम ) मुझको पीड़ा देते हैं ( तान, परिधीन ) उन राक्षसों को ( अतीहि ) अतिक्रमण करके मेरी ( अब ) रक्षा करो ।

भावार्थ--इस मंत्र में यह प्रार्थना की गई है कि हे परमात्पन ! वैदिक कर्मानुष्ठान में विद्य करने वाले मनुष्यों से हमारी रक्षा करें, " रक्षत्यस्मा- दितिरक्षः, रक्ष एव राक्षसः " यहां राक्षस अन्द से विष्नकारी मनुष्यों का ग्रहण है किसी जातिविश्लेष का नहीं।

उताहं नक्तं मृत सोंग ते दिवां स्रूख्यायं बस्र ऊर्धनि । घृणा तपन्त् ति स्थैं प्रः शंकुना इंव पप्तिमा।२०॥१५॥ उत् । अहं । नकं । उत् । सोम् । ते । दिवां । स्रूख्यायं । बस्रो इति । ऊर्धनि । घृणा । तपैनं । अति । स्थैं । प्रः । शकुनाःऽईव । पप्तिम ॥ २० ॥

पदार्थः -- (बभ्रो ) हे सर्वाश्रय परमात्मन् ! (ते, सरुपाय) तव मैन्ये (दिवा ) दिने (उत ) अथ (नक्तम् )

रात्रौ ( सोम ) हे सर्वोत्पादक ! (ते, अधिन ) तव समीपे (घृणा, तपन्तं ) स्वदीप्त्या प्रकाशमानं ( अति, सूर्यम् ) स्वप्रकाशेन सूर्यमप्यातिकामन्तं (परः ) परमं भवन्तम्प्राप्नोमि इतीच्छावानहं ( शकुना, इव ) पाक्षण इव ( पतिम ) गतिशीलो भवेयम् ।

पदार्थ ——(तभ्रो) हे सर्वाधिकरण परमात्मन ! (ते, सख्याय ) तुम्हारी मैत्री के लिये (दिना ) दिन ( उत ) अथवा (नक्तम्) रात्रि (सोम) हे सोम (ते,अधिन) तुम्हारे समीप (घृणा, तपन्तम्) जो तुम अपनी दीप्ति से देदीप्यमान हो ( अति, सूर्यम् ) अपने प्रकाश से सूर्य को भी अतिक्रमण करनेवाले हो, तथा ( परः ) सर्वोपिर हो, उक्त गुणसम्पन्न आपको ( शकुना, इव ) शकुन पक्षी के समान ( पित्रम ) प्राप्त होने के लिये गतिशोल वन् ।

भानार्थ----'' विभवतीति बश्चः ''-जो सबको धारण करने वाछा परमात्मा है उसी की उपासना करनी योग्य है।

मृज्यमानः सुइस्त्य समुद्रे वाचीमन्वासे ।

र्यि पिराङ्गं बहुलं पुरुस्पृहं पर्वमानाभ्यर्षिम ॥ २१ ॥

मुज्यमानः । सुऽहस्त्य । सुमुद्रे । वाचै । इन्वित्ति । सृथि । पिशंगै । बहुलं । पुरुऽस्पृहै । पर्वमानः । अभि । अर्वति।२१।

पदार्थः -( सुहस्त्य ) हे सर्वसामध्यीनां हस्तगतकारक परमात्मन्! भवान् (समुद्रे) अन्तीरक्षे (वाचम्) वाणीं (इन्विस्) प्रेरयित (मृज्यमानः) उपास्यमानश्च (बहुलम्) प्रचुरम् (पिशङ्गम्) सौवर्णम् (रियम्) धनम् (पुरुरपृहृम्) सर्व-प्रियम् (पवमान) हे पार्वायतः! (अभ्यर्षासे) ददाति भवान्। पद्धि——( मुडस्त्य ) हे सर्वसामध्यों को इस्तगत करनेवाले परमात्मन् ! आप ( समुद्रे ) अन्तरिक्ष में ( वाचय ) वाणी की ( इन्विस ) प्रेरणा करते हैं ( मृज्यमानः ) उपासना किये हुए आप ( वहुलम् ) बहुत सा ( पिशङ्गम् ) सुवर्णरूपी ( रियम् ) धन ( पुरुस्पृहम् ) जो सबको प्रिय है ( प्वमान ) हे सबको पवित्र करनेवाले परमात्मन ( अभ्यर्पिस ) आप देते हैं।

भावार्थ----गरमात्मा की उपासना करने से सब प्रकार के ऐश्वर्य मिलते हैं, इसिलिये ऐश्वर्य्य की चाहना वाले पुरुष को उसकी उपासना करनी चाहिये।

> मृ<u>जा</u>नो वारे पर्वमानो अव्यये द्वपार्व चकदो वर्ने । देवानां सोमपवमाननिष्कृतं गोभिरव्जानो अर्षसि॥२२॥

मृजानः । वरि । पर्वमानः । अव्यये । वृषां । अवं । चुक्रदुः । वर्ने । देवानां । सोम् । प्रमान् । निःऽकृतं । गोभिः । अजानः । अर्षसि ॥ २२ ॥

पदार्थः—( मृजानः ) भवान सर्वेषां शोधकः ( अव्यये, वारे ) रह्यं वरणीयं पुरुषं ( पवमानः ) पवित्रयन् ( वृषा ) सर्वकामान् वर्षुकः ( वने ) संपूर्ण ब्रह्माण्डे ( अव,चक्रदः ) शब्दायसे ( सोम ) हे सर्वोरपादक ! ( पवमान ) सर्वपावक ! ( देवानां ) विदुषां ( निष्कृतम् ) संस्कृतमन्तःकरणं ( अषेसि ) प्राप्नोति ( गोभिः ) ज्ञानवृत्तिभिरच साक्षात्क्रियते भवान ।

पदार्थ- ( मृजानः ) आप सबको छद्ध करनेवाछे हैं ( अस्पये, वारे ) रक्षायुक्त वरणीय पुरुष को ( पत्रमानः ) पतित्र करनेवाछे ( दृषा )

सब कामनाओं की वर्षा करनेवाले आप (वने) सब ब्रह्माण्डों में (अव, चक्रदः) शब्दायमान होरहे हैं (सोम) हे सर्वेत्पादक (पवमान) सब को पवित्र करनेवाले परमात्मत् (देवानाम्) विद्वानों के (निष्कृतम्) संस्कृत अन्तःकरण को (अर्षिस) प्राप्त होते हैं, आप कैसे हैं (गोभिः, अञ्जानः) इन्द्रियों द्वारा झानरूपी ट्रियों से साक्षात्कार किये जाते हैं।

भावार्थ--- अभ्युदय और निःश्रेयस का हेतु एकमात्र परमात्मा ही है, इसल्चिये उसी की उपासना करना चाहिये।

पवस्व वाजंसातथेऽभि विश्वांनि काव्यां।

व्वं संगुद्धं प्रथमो वि घारयो देवेभ्यंः सोममत्सरः ॥२३॥

पर्वस्व । वार्जंऽसातये । अभिः । विश्वांनि । काव्यां । त्वं । समुद्रं । प्रथमः । वि । धारयः । देवेभ्यंः । सोम । मत्सरः॥२३॥

पदार्थः—( विश्वानि, काव्या ) सकलसर्वज्ञताभावान् ( अभिः ) लक्ष्यीकृत्य ( पवस्व ) मां पुनातु भवान् ( सोम ) हे सवोंत्पादक ! ( देवेभ्यः ) विद्वद्भ्यः ( मत्सरः ) आनन्दप्रदे।ऽस्ति ( त्वं ) भवान् ( समुद्रं ) अन्तरिक्षमेवकलशं ( प्रथमः ) पूर्वम् ( वि,धारयः ) दधाति ( वाजसातये ) ऐश्वर्यधारणाय ( पवस्व ) मा पुनातु ।

पद्मर्थ — (विश्वानि, काञ्या) सर्वज्ञता के सम्पूर्ण भावों को (अभिः) छक्ष्य रखकर (पवस्व ) आप इमको पवित्र करें, (सोम ) हे सर्वोत्पादक परमात्मन् ! (देवेभ्यः) विद्वानों के ल्यि आप (मत्सरः) अत्यन्त आनन्दमद हैं, और (त्वम्) तुमने (समुद्रम्) अन्तरिक्षरूपी कल्लन्न को (प्रथमः) सबसे प्रथम (विधारयः) धारण किया है, आप (वाजसातये) ऐश्वर्य धारण करने के लिये (पवस्व) इमको पवित्र बनायें।

भावार्थ—— हे परमात्मन्! इस नभोमण्डल अर्थात् कोटि २ ब्रह्माण्डों को एकमात्र आपने ही धारण किया है, इसल्लिये आपकुपाकरके हमारे भावों

को पवित्र बनार्थे जिससे इम आपकी उपासना में पटत रहे ॥ स तू पंतस्व पीर पार्थिवं रज्ञों दिव्या चंसोम धर्मभिः ।

> \_\_\_\_ त्वां विप्रांसो मृतिभिवित्रक्षण-

शुम्रं हिन्वन्ति धीतिभिः॥ २४ ॥

सः । तु । पुवस्व । परि । पार्थिवं ! रजंः । दिव्या । च । सोम् । धर्मेऽभिः । त्वां । विप्रांसः । मतिऽभिः । विऽवक्षण । शुश्रं ।

हिन्वंति । धीतिऽभिः ॥ २४ ॥

पदार्थः-( पार्थिवं, रजः ) पृथ्वीपरमाणून् ( दिव्या, च )

द्युक्रोकस्थान्यभूत परमाणूश्च (सः,तु)सः त्वं (परिपवस्व) शोधयतु (सोम) हे सर्वोत्पादक (धर्मभिः) तव गुणैः (त्वां) भवन्तम

( विप्रासः ) मेधाविनः ( मार्तभिः ) स्वबुद्धिभिः साक्षात्कुर्वन्ति

( विचक्षण ) हे सर्वज्ञ ! ( शुश्रम् ) सर्वेपिर शुद्धं भवन्तं (धीतिभिः) कर्मयोगशक्तिभिः कर्मयोगिनः (हिन्वन्ति ) प्रेरयन्ति ।

(धातामः) कमयागशास्त्रामः कमयागिनः (१६८वास्त) अस्यास्त । पदार्थ--- (पार्थिवम्, रजः पृथिबी के परमाणु (च) और (दिन्या) द्युलोकस्य अन्य भूतों के परमाणुओं को (सः,तु) वह आप (परि,

पवस्व ) भक्षेत्रकार पवित्र करें (सोम) हे सर्वोत्पादक परमात्मन् !(धर्मिभिः) तुम्हारे गुणों द्वारा (त्वाप्) तुह्मारा (विपासः) मेधावी लोग (मतिभिः)

अपनी बुद्धि से साक्षात्कार करते हैं (विचक्षण) है सर्वद्व ! (शुश्रम्) सर्वोपरि शुद्धस्वरूप आपको ( धीतिभिः ) कर्पयोग की शक्तियों द्वारा कर्पयोगी लोग तुम्हारी (हिन्वति ) पेरणा करते हैं। भावार्थ- इस ब्रह्माण्ड के परमाणुरूप सूक्ष्म कारण को एकमात्र परमात्मा ही धारण करता तथा पत्रित्र करता है, इसलिये हे भगवन हम में भो वह ज्ञाक्ति पदान करें कि हम कर्मयोगी बनकर ऐर्श्वयंज्ञाली हों॥

वर्वमाना अमृक्षत वित्रमित धारंया ।

मुरुतंनतो मत्स्या ईन्द्रियाहयां मेधाम्।भे प्रयासि च १२५। पर्वमानाः । अमृक्षत् । पृवित्रं । आते । धार्या । मुरुतंतः । मत्स्याः । इद्वियाः । हर्याः । मेधां । अभि । प्रयासि । च ॥२५॥

पद्रियः—( धारया ) स्वकृपामयवृष्ट्या (पवित्रं ) पविन्नान्तःकरणं (अभि ) अभिलक्ष्य (अति, असृक्षत ) त्वत्साक्षात्कारः क्रियते (पवमानाः ) तव पवित्रं स्वभावाः (महत्वन्तः ) विद्यद्भिः साक्षात्कृताः (मत्सराः ) आनन्दप्रदाः (इन्द्रियाः )कर्मयोगिहिताः (हयाः ) गतिशीलाः (च ) तथा (मेधाम् ) बुद्धिम् (प्रयासि ) ऐश्वर्य च ददतः तैः पवस्व ।

पदार्थ— (धारया) अपनी कृपामयी दृष्टि से (पवित्रम्) पवित्र अन्तः करण को (अभि) लक्ष्य रखकर (अति, अमुक्षत ) तुम्हारा साक्षात्कार किया जाता है (पत्रमानाः) तुम्हारे पवित्र स्त्रभाव (मरूत्वन्तः) जो विद्वानों द्वारा साक्षात्कार किये गये हैं (मत्सराः) आनन्ददायक हैं (इन्द्रियाः) कर्मयोगियों के हितकर हैं (हयाः) मित्रज्ञील हैं (च) और (मेथाम्) बुद्धि तथा (प्रयांसि ) एथ्वर्यों को देनेवाले जो आपके स्त्रभाव हैं उनसे आप इनको पवित्र करें ॥

भा वार्थ---परमात्मा के अपहतपाप्मादि स्वभाव उपासना द्वारा भनुष्य को ग्रज्ज करते हैं, इसल्टिये मनुष्य को उसकी उपासना में सदा रत रहना चाहिये। अयो वसानः परि कोशंमर्थ-तीन्द्रंहियानः सात्रभिः।

जनयञ्ज्योतिर्मन्दना अवी-

वशद्भाः कृष्वानो न निर्णिजम् ॥ २६ ॥ १६ ॥ अपः । वसीनः । परि । कोशं । अपित । इंदंः । हियानः ।

स्रोतृर्श्नाः । जनयन् । ज्योतिः । मंदनाः । अविवशात् । गाः । कृष्वानः । न । निर्णिजम् ॥ २६ ॥

पद्रिय:—( सोतृभिः) कर्मयागिभिः ( हियानः) प्रेर्यमाणः ( इन्दुः) प्रकाशस्वरूपः परमात्मा ( कोशम् ) तदन्तः करणं

(पर्यषिति) प्राप्नोति (अपः, वसानः) कर्मणामध्यक्षः सः (ज्योतिः)

मूर्यादिज्योतींषि (जनयन् ) उत्पादयन् (गाः ) पृथिव्यादि लोकान् (आविवशत् ) दीपयन् (निर्णिजम् ) स्वरूपं (कृण्वानः, न )

स्पष्टं कुर्वन्निव ( मन्दनाः ) स आनन्दस्वरू ः स्वरूपमभिद्यनक्ति।

यदार्थ-( सोतृभिः ) कर्भयोगियों से ( हियानः ) पेरणा किया

हुआ (इन्दुः) प्रकाशस्वरूप परमात्मा (कोशम्) उनके अन्तःकरण को (पर्यर्षति) प्राप्त होता है (अपः, वसानः ) कर्मों का अध्यक्ष पर

मातमा (ज्योतिः) सूर्यादि ज्योतियों को (जनयन ) उत्पन्न करके (गाः) पृथिच्यादि लोकों को (अविवशत्) देदीप्यमान करता हुआ और

(निर्णिजम् ) अपने स्वरूप को (कृष्वानः ) स्पष्ट करते हुए के (न) समान (मन्दनाः ) अभिन्यक्त करता है।

भावार्थ — सूर्य चन्द्रादि नाना ज्योतियों को उत्पन्न करनेवाला पर-भारमा सब कमों का अध्यक्ष है, वह अपनी कृपा से इपोरे अन्तःकरण को प्राप्त हो। इति सप्तोत्तर शततमंसूक्तं शोडषोत्रर्गश्च समाप्तः।

यह १०७ का सूक्त और सोलहवां वर्ग समाप्त हुआ।

अथ षोडवर्चस्य अष्टोत्तरशततमस्य सूक्तस्य-

ऋषिः-१, २ मौतिवीतिः । ३, १४-१६ शक्तिः । ४, ५ उरुः । ६, ७ ऋजिष्वाः । ८, ९ ऊर्द्धसद्मा । १०, ११ कृतयशाः ।

१२ **१३** ऋणञ्चयः॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः १, ९, ११ उष्टिणक् ककुष्। ३ पादनिचृदुष्णि ५ ।

५,७, १५ निचृदुिष्णक् । २ निचृद्बृहती। ४,

६, १०, १२ स्वराड्बृहती । ८, १६ पङ्किः । १४ निचृत्पङ्किः। १३ गायत्री ॥स्वरः

१, ३, ५, ७, ९, ११, १५ ऋषमः।

२, ४, ६, १०, १२ मध्यमः ।

, ४, **५**, ४७, १२ मञ्जूमः । ८, १४, १६ पञ्चमः।

१३ षड्जः।

पर्वस्व मधुमत्तम इन्द्रांय सोम ऋतुवित्तेमा मदः ।

महिं चुक्षतंमा मदः ॥ १ ॥

पर्वस्व । मधुमत्ऽतमः । इंद्राय । सोम् । ऋतुवित्ऽतमः। मदः ।

महिं। खुक्षऽतंमः। मदः॥ १॥

पदार्थः— ( सोम ) हे सर्वोत्पादक ! भवान् ( मधुमत्तमः ) आनन्दस्वरूपः ( ऋतुवित्तमः ) सर्वकर्भवेत्ता च (ग्रुक्षतमः ) दीप्तिमान्

(महि,मदः ) आनन्दहेतुः ( मदः ) हर्षस्वरूपः (इन्द्राय ) कर्म-

योगिनं भन्नान् ( पनस्व ) पुनातु ।

पदार्थ:—— (सोम) हे सर्वोत्पादक परमात्मन ! आप (मधुमत्तमः) आनन्दस्वरूप और (क्रतुवित्तमः) सब कर्मों के वेत्ता हैं (ग्रुक्षतमः) दीप्तिवाळे हैं (महि, मदः) अत्यन्त आनन्द के हेतु (मदः) हर्षस्वरूप आप (इन्द्राय) कर्मयोगी को (पवस्व) पवित्र करें।

भावार्थ — इस मंत्र में पर मातमा से छभकम्मों की ओर छगने की पार्थना की गई है कि है छभकमों में प्रेरक परमात्मन ! आप इमारे सब कमों को भछी भांति जानते हुए भी अपनी छपा से हमें छभकमों की ओर प्रेरित करें कि इम कमेयोगी बनकर आपकी समीपता छाभ करसकें।

यस्यं ते पीत्वा रृष्मो रृषायतेऽस्य पीता स्वर्विदंः । स सुप्रकेतो अभ्यंक्रमीदिषोऽच्छा वाजं नैतंशः ॥ २ ॥

यस्यं । ते । पीत्वा । वृष्ऽयते । अस्य । पीता । स्वःऽविदेः । सः । सुऽप्रकेतः । अभि । अक्मीत् । इषः । अच्छं । वाजं । न । एतंशः ॥ २ ॥

पदार्थः—( यस्य, ते, पीत्वा ) यं तवानन्दं पीत्वा ( वृ-षभः ) कमेवृष्टिकारकः कर्मयोगी ( वृषायते ) सदुपदेशको भवति ( अस्य, पीता ) इममानन्दं पीत्वा ( सुप्रकेतः ) सुप्रज्ञोजनः ( इषः, अभ्यक्रमीत ) शत्रूनतिक्रामित ( एतशः ) अश्वः ( न ) यथा ( वाजं, अच्छ ) संग्राममितिक्रामित एवं हि कर्मयोगी सर्व बलान्यतिक्रामित, इमं पीत्वा ( स्वर्विदः ) विज्ञानी भवति ।

पदार्थ—(यस्य, ते) जिस तुम्हारे (पीत्वा) आनन्द के पान करने से (द्यभः) कर्मों की दृष्टि करनेवाळा कर्मयोगी (द्यायते) वर्षतीति दृषः, वृदु सिश्चने, इस धातु से सदुपदेश्व द्वारा सिञ्चन करनेवाळे पुरुष के लिये यहां 'ष्टप' शब्द आया है जिसके अर्थ सदुपदेश के हैं ( अस्य, पीता ) इस आनन्द के पीने से (सुमकेतः ) शोमन मझा वाला होकर (इषः, अभ्यक्रमीत् ) श्रञ्ज ओं को अतिक्रमण कर जाता है (पतशः ) अन्य ( न ) जैसे ( वाजम् ) संग्राम का (अच्छ ) अतिक्रमण करता है इसी मकार कर्म योगी पुरुष सब वलों का अतिक्रमण करता और (स्वार्वेदः ) विज्ञानी बनता है ।

भावार्थ-इस मंत्र का आशय यह है कि वेद के सदुपदेश द्वारा कर्मयोगी शोमन प्रज्ञावाला होजाता है, यहाँ अन्व के हष्टान्त से कर्मयोगी के बल और पराक्रम का वर्णन किया है कि जिस प्रकार अन्व संग्राम में विजय प्राप्त करता है, इसी प्रकार कर्मयोगी विज्ञान द्वारा सब शतुओं का पराजय करने वाला होता है।

र्वं हांर्ग दैव्या पर्वमान जनिमानिद्युमत्तमः । अमृतत्वायं घोषयंः ॥ ३ ॥

त्वं । हि । अंग । दैग्यां । पर्वमान । जनिमानि । श्रुमत्ऽ-तमः । अमृतऽत्वायं । घोषयंः ॥ ३ ॥

पदार्थः—( पवमान ) हे सर्वस्य पावक परमात्मन् !( त्वं, दैव्या, जिनमानि ) पवित्र जन्मान्यभिलक्ष्य ( द्युमत्तमः ) दीप्ति मान्भवान् ( अमृतत्वाय ) अमृतभावाय ( घोषयः ) घोषणं करोति (हि ) निश्चयेन (अंग ) हे सर्वप्रिय ! भवानेव सर्वेषा कल्याणं करोति ।

पदार्थ---( पवमान ) हे सबको पवित्र करने बाळे परमात्मत्! (त्वम, दैञ्या, जनिमानि ) पवित्र जन्मों को छक्ष्य रखकर ( द्युमत्तमः ) दीप्तिवाळे आप (अमृतत्वाय ) अमृतभाव का ( घोषयः ) घोषण करते हैं (हि ) निश्चय करके (अंग) हे सर्वप्रिय परमात्मन ! आप ही सब का कल्याण करने वाळे हैं।

भावार्थ--वही परमपिता परमात्मा विद्वान तथा सत्कर्मी जीबों को कल्याण के देने वाले और वही सबका पालन पोषण करने वाले हैं।

> येना नवंग्वो दृष्यईङपोर्णुते येन विश्रांस आपिरे । देवाना सुम्ने अमृतस्य चार्हणो येन श्रवांस्यानशः॥४॥

येनं । नवंऽन्दः । दुध्यङ् । अपुऽऊर्णुते । येनं । विप्रांसः । आपिरे । देवानां । सुम्ने । अमृतंस्य । चार्रणः । येनं । श्रवांसि । आनशुः ॥ ४ ॥

पदार्थः—(येन) येन तवानन्देन (नवग्वः) नवाः (दध्यङ्) ध्यानिजनाः (अपोर्णुते) सदुपदेशेन लोकान् सुस्था-पयन्ति (येन) येन च (विप्रासः) मेधाविनः (आपिरे) प्राप्यंते (येन) येन च (देवानां) विदुषा (चारुणः, अमृतस्य, सुमेने) अमृतायेव चारुसुखाय जिज्ञासुर्विराजते, येन च (श्रवासि) यशासि (आनशुः) मुझन्ति स केवलं भवत एवानन्दः।

पदार्थ — (येन) जिस तुम्हारे आनन्द से (नवग्वः) नवीन हुरुष (दध्यक्) ध्यानी छोग (अपोर्णुते) सहुपदेशों द्वारा छोगों को सुर-सित करते हैं (येन) जिससे (विप्रासः) मेथावी छोग (आपिरे) मात होते हैं (देवानाम, सुम्ने, चारुणः, अतमृस्य) विद्वानों के अमृतरूपी सुस्त में जिज्ञासु विराजमान होता है (येन) जिससे (श्रवांसि) क्यों को ( आनशुः ) भोगता है, वह एकमात्र आप ही का आनन्द है।

भावार्थ--परमास्मा ही अपने अनादिसिद्ध ज्ञान द्वारा छोगों को सन्मार्ग की भेरणा करता, वही सद्विद्यारूपी वेदों से सबका सुधार करता और वही सबको आनन्द भदान करने वाला है।

पुष स्य धार्रया सुतोऽन्यो वारॅभिः पर्वते मृदिन्तंमः । क्रीळंब्रर्मिरपामित्रं ॥ ५ ॥ १७ ॥

एषः । स्यः । धारंया । सुतः । अव्यंः । वरिभिः । प्वृते । म-दिन्ऽतंमः । क्रीळंन । ऊर्मिः । अपांऽईव ॥ ५ ॥

पदार्थः—( एवः, स्यः ) स परमातमा ( अव्यः ) यो हि सर्वरक्षकः सः ( वारेभिः, सुतः ) सुसाधनैः साक्षात्कृतः ( धार-या, पवते ) आनन्दवृष्ट्या पुनाति ( मिदन्तमः ) आनन्दस्वरूपः सः ( अपाम्, ऊर्मिः, इव ) समुद्र वीचय इव ( क्रीलन् ) क्रीडन् अखिलब्रह्माण्डं निर्माति ।

पद्रिश्च—( एषः, स्यः ) वह पूर्वोक्त परमात्मा ( अव्यः ) जो सर्वरक्षक है ( वारेभिः, स्रुतः ) श्रेष्ठ साधनों द्वारा साक्षात्कार किया हुआ ( धारया ) आनन्द की द्यष्ठि से ( पवते ) पवित्र करता है ( मादिन्तमः ) वह आनन्दस्वरूप ( अपाम्, ऊर्मिः, इव ) समुद्र की छहरों के समान ( क्रीछन् ) कीड़ा करता हुआ सब ब्रह्माण्डों को निर्माण करता है ।

भावार्थ—यहां समुद्र की छहरों का दृष्टान्त अनायास के अभि-प्राय से है साकार के अभिप्राय से नहीं अर्थात जिस प्रकार मनुष्य अना-यास ही श्वासादि व्यवहार करता है इसी प्रकार छीलामात्र से परमात्मा इस संसार की रचना करता है। य उसिया अप्यां अन्तरसमिनो निर्मा अक्रन्तदोजेसा । अभि वृजं तीत्नेषे गन्यमस्वयं वृमीवं धृष्ण्वा रुज ॥६॥

यः। वृक्षियाः । अप्याः । अतः । अश्मनः । निः । गाः । अकृतत् । ओर्जसा । अभि । बृजं । तृत्निषे । गर्ज्यं । अश्चर्यं

वृमीऽईव । धृष्णो इति । आ । रुज् ॥ ६ ॥

पदार्थः—( यः ) यः परमातमा ( अप्याः, उस्नियाः ) व्याप्तिशीलस्वशक्तिभः ( अन्तरदमनः ) मेघान्तः ( ओजसा, अकृन्तत् ) बलेन छिन्दन् ( निर्गाः ) सदा शब्दायते ( व्रजं, आमे ) ब्रह्माण्डमाभे ( तित्नेषे ) सर्वत्र व्याप्तः, यश्च (गव्यम) ज्ञानसम्बन्धिनीं ( अश्व्यम् ) कर्मसम्बन्धिनीं च शक्तिं ( वर्भीव ) कवचिमव धारयति तस्मादिदं प्रार्थनीयं यत् ( धृष्णो ) हे धृति-

कवचीमव धारयति तस्मादि प्राथनीय यत् ( धृष्णा ) ह धृात-रूप परमात्मन् ! ( आरुज ) भवाम् मम बाधकशक्तीनीशयतु ।

पद्रियं—(यः) जो परमात्मा (अप्याः, उत्तियाः) अपनी व्याप्ति-शील शक्तियों से (अन्तरक्षमनः) मेघों के भीतर (ओजसा, अकुन्तद्) बल से छेदन करता हुआ (निर्माः) निरन्तर शब्दायमान होकर (व्रजप्) इस ब्रह्माण्डरूपी समुद्दाय के समक्ष (अभि, तिन्षे) चारों ओर व्याप्त होरहा है और जो (गव्यप्) ज्ञान तथा (अञ्च्यम्) कर्म की शक्तियों को (वर्मीव) कवच के समान धारण कर रहा है उससे यह प्रार्थना है कि (ध्रुष्णो)

भावार्थ- वह पूर्ण परमात्म्य जो इस ब्रह्माण्ड में सर्वत्र परिपूर्ण होरहा है वही मङ्गलमय प्रभु सब विघ्नों को निष्टत्त करके कल्याण का देने वाळा और वही सब पापों का क्षय करने वाळा है।

हे धृतिरूप परमात्मन ! (आरुज) आप इमारी बाधक शक्तियों को नाश करें।

आ सोता परि षिञ्चतार्श्वं न स्तोममृष्तुरं रजस्तुरेस् । बनकक्षसंद्युतंस् ॥ ७ ॥

आ । सोत् । परि । सिंचत् । अर्थं । न । स्तोमं । अएऽ-तुरं । रजःऽतुरं । वनऽकक्षं । उदऽप्रतम् ॥ ७ ॥

पदार्थः—( अश्वम, न ) यः विद्युदिव ( अप्तु-रम् ) अन्तरिक्षपदार्थान् सुगत्या योजयति (रजस्तुरम् ) तेज-िवपदार्थेन्यश्च गतिं ददाति यश्च ( वनकक्षं, उदप्रुतम् ) सर्व-न्नेव ओतप्रोतोऽस्ति तम् ( स्तोमम् ) स्तुत्यई परमात्मानं ( परि, सिञ्चत ) उपासनारूप वारिणा सम्यक् सिचत ( आ ) समन्तात् ( सोत ) साक्षारकुरुत ।

पदार्थ——( अश्वम्, न ) जो विद्युत् के समान ( अप्तुरम् ) अन्तः रिक्षस्य पदार्थों को गति देने व'ला (रजस्तुरम्) तेजस्वी पदार्थों को गति देने बाला, और ( बनकक्षम्, उदमुतम् ) जो सर्वत्र ओतमोत होरहा है ऐसे (स्तोमम् ) स्तृति योग्य परमात्मा को (परिसिश्चत ,आ) अपनी उपासनारूप बारि से भलेमकार सिश्चन करते हुए उसका ( सोत ) साक्षात्कार करें।

भावार्थ---विद्युदादि नानिविध कियाश्रीक्तियों का प्रदाता, निर्माता तथा प्रकाशक एकमात्र परमात्मा ही है, यही सबका उपासनीय और वही सबको कल्याण का देने वाला है ॥

सुद्दस्थारं रृष्भं पंयोर्द्धं प्रियं देवायु जन्मने ।

ऋतेन य ऋतजीतो विवाद्ये राजां देव ऋतं बृहत्।।८॥

सहस्रऽधारं । बृष्मं । प्युः उन्नधं । प्रियं । देवायं । जन्मने ।

ऋतेनं । यः । ऋतऽजांतः । विऽववृषे । राजां । देवः । ऋते । बृहत् ॥ ८ ॥

पदार्थः—(सहस्रधारम्) योऽनेकथानन्दधाराभिः (वृ-षमं ) कामनानां पूरकः (पयोवृधम् ) योन्नाचैश्वर्येण परिपूर्णः (प्रियम्) यः सर्वप्रियः तस्य परमात्मनः (देवाय, जन्मने) दिव्यजन्मने प्रार्थनां करोमि (यः) यश्च (ऋतेन) प्रकृतिरूपर्तेन (ऋतजातः) ऋतजातोऽस्ति (विववृधे) यः सर्वत्र विशेषेण वृद्धिं प्राप्तः यश्च (देवः) दिव्यस्वरूपः (राजा) सर्वभृतस्थामी च (ऋतं, बृहत्) सर्वोपिर सत्यः तमुपासीमहि वयम्।

पद्धि——( सहस्वधारम् ) जो अनन्त प्रकार की आनन्द धाराश्रों से ( हषभम् ) कामनाओं का पूर्ण करने वाला ( पयोष्टधम् ) जो अका-दि ऐस्वर्ग्यों से परिपूर्ण और ( प्रियम् ) जो सर्वित्रय है, ऐसे परमात्मा से मैं ( देवाय, जन्मने ) दिन्यजन्म के लिये प्रार्थना करता हूं, जो ( ऋतेन ) प्रकृतिरूपी ऋत से ( ऋतजातः ) ऋतजात अर्थाद सर्वेत्र विद्यमान है ( विवर्ष्य ) जो सर्वत्र विदेशपरूप से हृद्धि को प्राप्त ( यः ) जो ( देवः ) दिन्य स्वरूप और जो ( राजा) सब भूतों का स्वामी है वही ( ऋतं बृहद्) एकमात्र सर्वोपरि सत्य है, उसी परमात्मा की हम लोग उपासना करें।

अभिः सुम्नं बृहस्या इषंस्पते दिदीहि देव देव्युः । वि कोशं मध्यमं युव ॥ ९ ॥ अभि । सुम्नं । बृहत् । यद्गः । इषः । पते । दिद्गिहि । देव ।

देवऽयुः । वि । कोश्चं । मध्यमं । युव् ॥ ९ ॥

पदार्थः—( चुम्नम् ) दीतिमत् ( नृहचशः ) नृहचशो-यक्तमैश्वर्य (इषस्पते ) हे ऐश्वर्यपते परमात्मन ! ( आभे, दिदीहि ) मह्यं ददातु ( देवयुः ) दीप्तिमान् ( देव ) हे दिव्यरूप ! ( मध्यमं,

कोशम् ) अन्तारिक्षकोशं (वि.युव ) विशेषण मया योजयत् ।

पदार्थ-( सुम्नम् ) दीप्ति वाला ( बृहत्, यशः ) बहे यश वाला (इषस्पते ) हे ऐश्वर्यों के पति परमात्मन ! (अभि, दिदीहि ) आप इमको पेश्वर्य प्रदान करें (देवयुः) दीप्ति को प्राप्त (देव ) दिव्यस्वरूप परमात्मनः ! ( मध्यमम्, कोश्रम् ) अन्तरिक्ष कोश को । वि.यव ) आप हमें विशेषरूप से समाश्रित करें।

भावाध-इस मन्त्र में परमात्मा से ऐश्वर्यपाप्ति की पार्थना की गई है कि हे परमात्वन ! आप ऐश्वर्यरूप सम्पूर्ण कोषों के पति हैं, कुपा करके हमें भी विशेषरूप से सम्पत्तिशील बनावें

आ वंच्यस्व सुदक्ष चम्बोः सुता विशां विद्वर्न विश्वतिः।

वृष्टिं दिवः पंवस्व गीतिमपां जिन्वा गविष्टये धिर्यः १०।१८

आ।वच्यस्व। सुऽदक्ष । चम्बोः।सुतः । विज्ञां। विद्वैः । न । विश्पतिः। वृष्टिं। दिवः । पवस्व । रीतिं । अपां । जिन्वे । गोऽईष्ट्रये । धिर्यः ॥ १० ॥

पदार्थः--( सुदक्ष ) हे सर्वज्ञ ! ( चम्बोः ) जीवप्रकृति-

रूप व्याप्यपदार्थेषु (सुतः) सर्वत्र विद्यमानः (विशाम्) प्रजानाम् (विद्वाः, न) अग्निरिव (विश्पतिः) धारकः, भवान् (आ, वच्यस्व) मन मनिस आगच्छ (दिवः) द्युलोकस्य (वृष्टिम्) वर्षणम् (पवस्व) पुनातु (अपा, रीतिम्) कर्मणा गार्ति च पुनातु (गविष्टये, धियः) ज्ञानस्य कर्मणा चामिलाषिणं जनं (जिन्व) शक्त्या परिपूरयतु ।

पदार्थ—( मुदक्ष ) हे सर्वद्ग परमात्मन ! आप (चम्बोः) मक्कति तथा जीवरूप व्याप्य पदार्थों में ( मुतः ) सर्वत्र विद्यमान (विद्याम) सब प्रजाओं के ( विद्वः ) अग्नि ( न ) समान ( विद्यातः ) वोदा=नेता हैं, आप ( आ. वच्यस्व ) हमें प्राप्त हों (दिवः) खुळोंक की (दृष्टिपः) दृष्टि को (पवस्व ) पवित्र करें (अपां, रीतिम ) कमों की गति को पवित्र करें (गविष्ट्ये) झान और ( धियः ) कमों की इच्छा करनेवाळे पुरुष को ( जिन्व ) अपनी शक्ति से परिपूर्ण करें।

भावार्थ--जिस मकार अग्नि एक पदार्थ को स्थानान्तर को माप्त कर देती है अर्थात् अपनी तेजोमयी शक्ति से गतिशीछ बना देती है, इसी प्रकार परमात्मा ज्ञानी तथा धुभकर्मी पुरुष को गतिशीछ बनाता है जिससे पुरुष म्नक्तिसम्पन्न होकर उसकी समीपता को उपछब्ध करता है ॥

> एतमु त्यं मद्च्युतं सहस्रंधारं वृष्मं दिवो दुहुः। विश्वा वसूनि विभ्रंतम् ॥ ११ ॥

प्तं । ऊं इति । त्यं । मृद्ज्युतं । सहस्रंऽधारं । वृष्मं । दिवेः । दुद्धः । विश्वां । वसूनि । विश्वंतं ॥११ ॥

पदार्थः—( त्यमेतमु ) एतं परमात्मानं ( मदच्युतम् )

आमन्वपूर्ण (सहस्रधारम् ) अनन्तराक्तिमन्तम् (दिवोष्ट्रपमम् ) गुरुक्तिदानम्बबृष्टिकर्त्तारम् (विश्वा, वसूनि ) सकलैश्वर्याणि (बिम्न-तम् ) द्वतम् (दुहुः ) एवंभूतं तं ज्ञानवृत्तिभिः परिपूरयन्ति ।

पद्रिं — (न्यमेतम्) उस उक्त परमात्मा को (मदच्युतम्) जो आनन्द से भरपूरं (सहस्रधारम्) अनन्त शक्तियों वाला (दिवेष्ट्रधभम्) युलोक से आनन्द की दृष्टि करने वाला (विश्वायस्ति ) और जो सब ऐश्वर्यों के (विश्वतम्) धारण करनेवाला है, उसको (दृद्धः) ज्ञानदृत्तियों से परिपूर्ण करते हैं।

भावार्थ--- ज्ञानदृत्तियें परमात्मा का साक्षात्कार इस प्रकार करती हैं कि आवरण भक्त करके सर्वव्यापक परमात्मा को अभिव्यक्त करती है, इसी का नाम दृष्तिव्याप्ति है।

रृषा वि जेज्ञे जनयन्नमंत्र्यः प्रतप्ज्ज्योतिषा तमः । स सुष्टतः कविभिन्तिणिजं देधे त्रिधात्वस्य दंससा ॥१२॥ रृषां । वि । जुज्ञे । जनयंत् । अर्मर्त्यः । प्रऽतपंत् । ज्योतिषा । तमः । सः । सुऽस्तुतः । कविऽभिः । निःऽनिजं । दुधे । त्रिऽ-धातुं । अस्य । दंससा ॥ १२ ॥

पदार्थः — ( अमर्त्यः ) अमरणधर्मा स परमात्मा ( वृषा ) सर्वकामनाप्रदः ( जनयन् ) स्वज्योतिः प्रकाशयन् ( विजज्ञे ) जायमान उच्यते ( ज्योतिषा ) स्वज्ञानज्योतिषा च ( तमः, प्रत-पन् ) अज्ञानं दूरीकुर्वन् ( कविभिः ) विद्वद्भिः वर्णितः ( नि-णिनम् ) निरोकारपदं ( दधे ) दधाति (अस्य, दंससा )अस्या- पूर्वकर्मणा (त्रिधातुः) गुणम्रयाश्रयभूता प्रसृतिः स्थिरास्ति (सः) इत्थंभूतः परमात्मा (सुस्तुतः) सम्यगुपासितः सदगतिं प्रदद्गति ।

पद्र्थि——(अमर्त्यः) अमरणधर्मा परमात्मा ( षृषा ) जो सब कामनाओं की द्यष्टि करनेवाला है वह (जनयन्) अपनी ज्योति की प्रकाश करता हुआ (विजन्ने ) जायमान कथन किया जाता है (ज्योतिषा) अपनी ज्ञानरूपी ज्योति से (तमः, मतपन्) अज्ञान को दूर करता हुआ (किविभिः ) विद्वानों से वर्णित (निर्णिजम् ) निराकार के पद्ध को (द्ये ) धारण करता है, और (अस्य, वंससा ) इसके अपूर्व कर्मों से (त्रिधानु ) तीनों गुणों की आश्रयभूत प्रकृति स्थिर है (सः ) उक्त गुण-सम्पन्न प्रमातमा (सुस्तुतः ) भन्नोभाँति जपासना किया हुआ सद्गति प्रदान करता है।

भावार्थ——इस मंत्र में परमात्मा को जायमान उपचार से कथन किया गया है वस्तुतः नहीं, वास्तव में वह अजर, अमरादि ग्रुण सम्पन्न है, वह अपने उपासकों की कामनाओं को पूर्ण करने वाला और अनको सद्गति का प्रदात है।

स सुन्वे यो वसूनां यो स्यामानेता य इळानाम् । सोमो यः सुक्षितीनाम् ॥ १३ ॥

सः । सुन्वे । यः । वसूनां । यः । स्यां । आऽनेता । यः । इठानो । सोमः । यः । सुऽक्षितीनां ॥ १३ ॥

एदार्थः---( सः ) स परमारमा ( सुन्वे ) सर्व संसातमुस्य-क्याति ( मः ) मध्य ( सोमः ) सर्वेप्तपादकः ( वसूना ) धनाना (रायाम्) ऐश्वर्याणा च (आनेता) प्रेरकः (यः) यइच (इलाना, सुक्षितीना) सर्वेषा लोकाना चाधिष्ठातास्ति सममज्ञा-नविषयो भवत ।

पद्धिं — (सः) वह परमात्मा (यः) जो (सुन्वे) सब संसार को उत्पन्न करता (यः) जो (सोमः) सर्वोत्पादक (वसूनाम्) सब धनों (राषाम्) ऐश्वर्यों का (आनेता) भेरक, और (यः) जो (इल्लानां, सुिक्षतीनाम्) सम्पूर्ण लोकल्लोकान्तरों का अधिष्ठाता है वह हमारे ज्ञान का विषय हो।

भावार्थ—सब पदार्थों का अधिष्ठाता परमात्मा है अर्थात् परमात्मा सब पदार्थों का आधार और सब पदार्थ आधेय हैं, हे भगवन ! आप हमारे झान की टार्द्ध करें कि हम लोग आपकी समीपता को प्राप्त होकर आनन्द का उपभोग करसकें।

> यस्यं न इन्द्रः पिबाद्यस्यं मुरुतो यस्यं वार्यमणा भर्गः । आयेने मित्रावरुणा करामह एन्द्रमवंसे मुद्दे ॥ १४ ॥

यस्यं । नः । इंद्रः । पिनात् । यस्यं । मुरुतः । यस्यं । ना । अर्थमणां । भगः । आ । येनं । मित्रावर्रणा। करामहे । आ ।

इंद्रै। अवसे। मुहे ॥ १४ ॥

पदार्थः — यः परमात्मा ( नः ) अस्माकं स्वामी ( यस्य ) यस्यानन्दं (इन्द्रः) कर्मयोगी ( पिवात ) पिवति ( यस्य, मरुतः ) यदानन्दं विद्वद्गणः पिवति ( यस्य ) यदानन्दं ( अर्थमणा ) कर्मणा सह ( भगः ) कर्मयोगी पिवति ( येन ) येन च ( मित्रा, वरुणा ) अध्यापकोपदेशकौ ( करामहे ) सदुपदिशतः ( महे,

अवसे ) अत्यन्त रक्षायै ( इन्द्रम् ) यः परमात्मा कर्मयोगिनमुत्पा-दयति स एवास्माभिरुपास्यदेवो ज्ञातच्यः ।

पदार्थ——(नः) इमारा स्वामी परमात्मा (यस्य) जिसके आनन्द को (इन्द्रः) कर्मयोगी (पिवात्) पान करते (यस्य) जिसके आनन्द को (पर्कतः) विद्वानों का गण पान करता (यस्य) जिसके आनन्द को (अर्थमणा) कर्मों के साथ (भगः) कर्मयोगी उपछन्ध करता और (येन) जिससें (मित्रावरुणा) अध्यापक तथा उपदेशक (करामहे) सदुपदेश करते हैं (मेहे, अवसे) अत्यन्त रक्षा के लिये (इन्द्रम्) कर्मयोगी को जो उत्पन्न करता है वही इमारा उपास्यदेव है।

भावार्थ — जो परमात्मा नाना प्रकार की विद्यार्थे और इन विद्याओं के वेत्ता कर्मयोगी तथा झानयोगियों को उत्पन्न करता जिससे शिक्षा प्राप्त करके अध्यापक तथा उपदेशक धर्मोपदेश करते और जो दुष्टदमन के क्रिये रक्षक उत्पन्न करता है वही हमारा पूजनीय देव है उसी की उपासना करनी योग्य है।

इन्द्रांय सोम् पातंवे नुभिर्येतः स्वायुधो मृदिन्तंमः । पर्वस्व मधुमत्तमः ॥ १५ ॥

इंद्रांय । सोम् । पातंवे । नृऽभिः । यतः । सुऽआयुधः । मृदि-न्ऽतमः । पर्वस्व । मर्धुमत्ऽतमः ॥ १५ ॥

पदार्थः—( सोम ) हे सर्वोत्पादक परमात्मन्!( इन्द्राय, पातवे ) कर्मयोगितृप्तये ( नृभिर्यतः ) मनुष्यैः साक्षात्कृतो भवान् ( मधुमत्तमः ) अत्यन्त मधुरान् ( मिवन्तमः ) आह्यादकाश्चगुणान्धारयति ( स्वायुधः ) स्वाभाविक शक्तिप्रदो भवान् ( पवस्व ) मज्ज्ञानविषयो भवतु ।

पदार्थ--(सोम) हे सर्वोत्पादक परमात्मन ! (इम्हाय, पातके) कर्मयोगी की तृप्ति के क्रिये (तृप्तिः, यतः) साक्षात्कार क्रिये हुए आप जो (मधुमत्तमः) असन्त मीठे और (मदिन्तमः) आह्वादक गुणों को धारण किये हुए हैं (स्वायुषः) स्वाभाषिक शाक्तिगद आप (पवस्व) हमारे ज्ञान का विषय हों।

भावार्थ — हे आनन्दबर्द्धक तथा आह्वादजनक गुण सम्पन्न परमात्मन ! आप ऐसी कृपा करें कि हम लोग ज्ञानयोगी तथा कर्मयोगी सनकर आपका साक्षात्कार करते हुए आनन्द को प्राप्त हों।।

इन्द्रेस्य हार्दि सोम्धानमा विश्वा समुद्रिमवृक्तिन्धेवः । जुष्टो मित्राय वरुणाय वायवे दिवो विष्टम्भ उत्तमः ॥१६॥१९॥

इन्दंस्य । हार्दि । सोम्ऽधानं । आ । विश्व । समुदंऽईव । सिर्धवः। जुष्टंः। मित्रायं । वृरुणाय। वायवे । दिवः । विष्टंभः। उत्तरतमः ॥ १६ ॥

पदार्थः—हे परमात्मन् ! ( इन्दस्य ) कर्मयोगिनः ( हार्दि ) हृदय रूपम् (सोमधानम् ) अन्तःकरणम् ( आविश ) प्राप्तोतु (इव) यथा (सिन्धवः) नद्यः (समुद्रं ) समुद्रं प्राप्नुवन्ति एवं मदवृत्तयः भवन्तं प्राप्नुवन्तु ( मित्राय ) अध्यापकाय ( वरुणाय ) उपदेशकाय च (वायवे) कर्मयोगिने ( जुष्टः ) प्रीतिः

पदार्थ---हे परमास्मन ! ( इन्द्रस्य ) कर्मयोगी के ( हार्दि ) हृदय-रूप ( सोमधानए ) अन्तःकरण को ( आविज्ञ ) माप्त हो ( इव ) जिससम्बार

युक्तः (दिवः) द्यलोकस्य (उत्तमः, विष्टम्भः) सर्वोपरि सद्दायकः ।

( किन्यवः ) नदियें ( समुद्रक् ) समुद्रको माप्त होती हैं इसी प्रकार हमारी दृत्तियें आपको प्राप्त हों, आप ( मित्राय ) अध्यापक के क्रिये और ( वरुणाय ) उपदेशक के लिये ( वायवे ) ज्ञानयोगी के लिये( जुड़ः ) प्रीति से युक्त और आप ( दिवः ) युलोक का ( उत्तम ) सर्वीपरि

भाव थि--कोटि २ ब्रह्माण्ड जिस परमात्मा के आधार पर स्थिर हैं और को कवैयोगी तथा झानयोगी इजादि योगी जनों का विद्यानदाता है वहां प्रकात खपास्य देव है।

इति अष्टोत्तरशततमंसूक्तमेकोनविंशो वर्गश्च समाप्तः । यह १०८ वां सूक्त और १९वां वर्ग समाप्त हुआ।

अथ द्वाविंशत्यृचस्य नवोत्तरशततमस्य सूक्तस्य

१-२२ अग्नयो घिष्ण्या ऐश्वरा ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः-१, ७, ८, १०, १३, १४, १५, १७, १८ आर्ची सुरिग्गायत्री । २-६, ९, ११, १२, १९, २२ आर्ची स्वराङ्गायत्री । २०, २१ आर्ची गायत्री ।

१६ पादिनिचृद्गायत्री ॥ षड्जः स्वरः ॥

अथ कर्मयोगिनः गुणा वर्ण्यन्ते—

अब कर्मयोगी के मुणों का वर्णन करते हैं:-

परि प्र भुन्वेन्द्रीय सोम स्वादुर्मित्रायं पूष्णे भगांव ॥ १ ॥ परि । प्र । धन्व । इन्द्राय । सोम् । स्वादुः । मित्रायं । पूष्णे

भगाय ॥ १ ॥

( विष्टम्भः ) सहारा हैं।

पदार्थः—( मित्राय ) मित्रतारूपगुणवते ( पूष्णे ) सदुपदेशैः पोषकाय ( भगाय ) ऐश्वर्यसम्पन्नाय ( इन्द्राय ) कभेयोगिने ( सोम ) हे परमात्मन् ! भवान् ( स्वादुः ) स्वादुः एकं ( परि, प्र, धन्व ) प्रेरयतु ।

पदार्थ — (मित्राय) मित्रतारूप गुणवाले (पूष्णे) सदुपदेश द्वारा पुष्टि करने वाले (भगाय) ऐश्वर्य्य वाले (इन्द्राय) कर्मयोगी के लिये (सोम) हे सोम! आप (स्त्रादुः) उत्तम फळ के लिये (परि, प्र, धन्व) भलेपकार भेरणा करें॥

भावार्थ--परमात्मा उद्योगी तथा कर्मयोगियों के छिये नाना-विध स्वादु फलों को उत्पन्न करता है अर्थात् सब मकार के पेश्वर्य और धर्म, अर्थ, काम तथा मोक्ष इन चारो फलों का मोक्ता कर्मयोगी तथा उद्योगी ही होसक्ता है अन्य नहीं, इसलिये पुरुष को कर्मयोगी तथा उद्योगी बनना चाहिये।

इन्द्रंस्ते सोम सुतस्य पेयाः ऋत्वे दक्षाय विश्वे च देवाः ॥२॥ इन्द्रंः। ते । सोम । सुतस्य । पेयाः । ऋत्वे । दक्षाय। विश्वे । च । देवाः ॥ २ ॥

पदार्थः—( सोम ) हे सर्वोत्पादक !(ते) तव (सुतस्प) साक्षात्कार रसं (इन्द्रः) कर्मयोगी (कत्वे) विज्ञानाय (दक्षाय) चातुर्याय (पेया:) पिवेत (च) तथा च (विश्वे) सर्वे (देवाः) देवगणाः तवानन्दं पिबन्तु।

पदार्थ-(सोम) हे सर्वेत्पादक परमात्मन ! (ते) तुम्हारे

( सुतस्य ) साक्षात्काररूप रस को ( इन्द्रः ) कर्मयोगी ( कत्वे ) विज्ञान तथा ( दक्षाय ) चातुर्य्य के लिये ( पेयाः ) पान करे ( च ) और ( विश्वे, देवाः ) सब देव तुम्हारे आनन्द को पान करें।

भावार्थ-परमात्मानन्द के पान करने का अधिकार एकमात्र दैवीसम्पत्ति वाले पुरुषों को ही होसकता है अन्य को नहीं, इसी अभिगाय से यहां कर्मयोगी, ज्ञानयोगी तथा देवों के लिये ब्रह्मामृत का वर्णन किया गया है। प्वामृताय महेक्षयांय स शुक्रों अर्थ दिव्यः पीयूषंः ॥ ३ ॥ प्व । अमृताय । महे । क्षयाय । सः । शुक्रः । अर्थ । दिव्यः । पीयूषंः ॥ ३ ॥ दिव्यः । पीयूषंः ॥ ३ ॥

पदार्थः --हे परमात्मन् ! भवान् ( शुक्तः ) बलस्वरूपः ( दिव्यः ) दिव्यस्वरूपश्चं (पीयूषः ) विद्यस्यः अमृतं ( सः) स भवान् ( महे ) शश्वनिवासाय ( अमृताय ) मुक्तिसुखाय च ( क्षयाय ) दोषनाशाय च ( एव, अर्ष ) एवं मां प्राप्नोतु येन सदैवाहमानन्दं भोक्तुं शक्नुयाम ।

पदार्थ—हे परमातमन ! ( गुक्रः ) आप बलस्वरूप ( दिव्यः ) दिव्यस्वरूप ( पीयूषः ) विद्वानों के लिये अमृत हैं (सः ) उक्त गुण-सम्पन्न आप ( महे ) सदा के निवासार्थ ( अमृताय ) मुक्ति सुख तथा ( स्वयाय ) दोषनिष्टिच के लिये ( पव ) इस प्रकार ( अर्ष ) प्राप्त हों जिससे हम सदैव आपके आनन्द को भोग सकें ।

भावार्थ--यहां मुक्तिरूप मुख का "पीयूष " शब्द से वर्णन किया है, ब्रह्मानन्द का नाम ही पीयूष है, और उसीको अमृत, पीयूष, मुक्ति हसादि नानामकार के शब्दों से कथन किया गया है। पर्वस्व सोम महान्त्संमुद्रः पिता देवानां विश्वाभि धार्म ॥४॥ पर्वस्व । सोम् । महान् । समुद्रः । पिता । देवानां । विश्वां । अभि । धार्म ॥ ४ ॥

पदार्थः—( सोम ) हे सर्वेरिपादक ! भवान् ( समुद्रः ) सम्पूर्ण लोकलोकान्तर प्रभवः ( महान् ) सर्वेभ्यो महान् व्यापकत्वात् ( देवानां, पिता ) सूर्य्यादि देवानां निर्माता ( विश्वा, आभि, धाम ) सर्वे लक्ष्यीकृत्य मां पुनातु ।

पदार्थ——( सोम ) हे सर्वोत्पादक ! आप ( समुद्रः ) " सम्यग् द्रवन्ति भूतानि यस्मात् स समुद्रः "=जिससे पृथिव्पादि सम्पूर्ण छोकछोकान्तर उत्पन्न होते हैं उसका नाम यहां " समुद्र " है, और ( महान् ) सब से बड़ा ( देवानां ) सूर्र्यादि देवों का ( पिता ) निर्माण करने वाला (विश्वा, आभि, थाम ) सबको छक्ष्य रखकर हे ईश्वर ! आप हमको प्रवित्र करें।

भागार्थ-परमापिता परमात्मा जो आकाशवत सर्वत्र परिपूर्ण है उसी की उपासना से मनुष्य मुक्तिश्राम को प्राप्त होसकता है अन्यथा नहीं।
शुक्तः पंवस्व देवेभ्यः मीम दिवे पृथिव्ये शं चे प्रजाये ॥५॥
शुक्तः। प्वस्व । देवेभ्यः । सोम् । दिवे । पृथिव्ये । शं ।
च । प्रजाये ॥ ५ ॥

पदार्थः—( सोम ) हे सर्वोत्पादक ! (देवेभ्यः, पवस्व ) विदुषो भवान्पुनातु ( दिवे ) द्युलोकाय (पृथिन्ये ) पृथिवी

लोकाय (च) तथा च (प्रजायै) प्रजार्थ (शं) कल्याणं करोतु भवान् (शुक्रः) यतो बलस्वरूपो भवान् ॥

पदार्थ—(देवेभ्यः) आप सब विद्वानों को (यवस्व) पिवत्र करें (सोम) हे सर्वोत्पादक परमात्मन (दिवे) छुछोक (पृथिन्यै) पृथिवी छोक (च) और (प्रजायै) प्रजा के लिये (ग्रं) कल्याणकारी हों (ग्रुक्तः) क्योंकि आप बळस्वरूप हैं।।

भावार्थ — परमात्मा सम्पूर्ण प्रजाओं के लिये आनन्द की दृष्टि करनेदाला है अर्थाद वही आनन्द का स्रोत होने के कारण उसीसे आनन्द की छहरें इतस्ततः प्रचार पाती हैं किसी अन्य स्रोत से नहीं ॥

दिवो धर्तासि शुकः पीयूषः सत्ये विधर्मन्वाजी पर्वस्व ॥६॥

दिवः । धूर्ता । <u>असि । श</u>ुक्रः । <u>पीयूषः । स्<sup>र</sup>ये । विऽधर्मन् ।</u> वाजी । पवस्व ॥ ६ ॥

पदार्थः—( दिवः, धर्ता, असि) भवान् सुलोकस्य धारकः ( सत्ये, विधर्मन् ) सत्यता यज्ञे ( पीयूषः ) अमृतमस्ति (शुकः) दीप्तिमान् ( वाजी ) बलवान् ( पवस्व ) मां पवित्रयत् ।।

पदार्थ-( दिवः धर्ता, असि ) हे परमात्मन् ! आप खुलोक के धारक, और ( सत्ये, विधर्मन् ) सत्यरूप यज्ञ में ( पीय्षः ) अमृत हैं ( खुकः) दीप्तिमान्, तथा ( वाजी ) वलस्वरूप आप ( पवस्व ) हमको पवित्र करें ॥

भावार्थ-- बुळोक का धारक, अमृत, देदीप्यमान तथा बलस्वरूप परमात्मा जिसने सूर्य्य, चन्द्रमादि सब छोकछोकान्तरों को निर्माण किया है वही हम सबका एकपात्र उपास्य देव है अन्य नहीं ॥ पर्वस्य सोम द्युम्नी सुधारो महामवीनामर्त्र पूर्व्यः ॥ ७ ॥

पर्वस्व । सोम् । द्युम्नी । सुऽघृारः । मृहान् । अवीनां । अर्तु । पूर्व्यः ॥ ७ ॥

पदार्थः—( सोम ) हे परमात्मन् ( चुम्नी ) यशःस्व-रूपो भवान् ( सुधारः ) अमृतधारारूपः ( महान्, अवीना ) महता रक्षकानां मध्ये ( अनु, पूर्व्यः ) मुख्योस्ति, इत्थंभूतो भवान् ( पवस्व ) मां प्नातु ॥

पदार्थ-—(सोम) हे सोमग्रुणसम्पन्न तथा सर्वोत्पादक परमात्मन! आप ( ग्रुम्नी ) यक्षस्वरूप ( सुधारः ) अमृतस्वरूप, तथा (महान, अवीनां ) बड़े २ रक्षकों में ( अनु, पूर्व्यः ) सब से मुख्य रक्षक होने से आप ( पत्रस्व ) इमको पवित्र करें ।

भावार्थ-सर्वेषिर परमात्मा जिसका यश महान्=सबसे बड़ा है, वही हमारा रक्षक और वही एकमात्र उपास्य देव है ॥

नृभिर्येमानो जंज्ञानः पूतः क्ष्यद्विश्वानि मृन्द्रः स्वर्वित् ॥ ८ ॥

नुऽभिः । येमानः। जज्ञानः। पूतः। क्षरंत् । विश्वनि । मृन्द्रः ।

स्वःऽवित् ॥ ८ ॥

पद्।थं:—( नृभिः, येमानः ) संयमिभिः साक्षात्कृतः (जज्ञानः ) सर्वत्राविर्भूतः (पूतः )पवित्रः (मन्द्रः )आनन्द-स्वरूपः (स्वर्वित् ) सर्वज्ञो भवान् (विश्वानि )सर्वाणि ऐक्वर्यानि (क्षरत् )महां द्दातु ॥

पदार्थ--( नृभिः, येमानः ) संयमी पुरुषों द्वारा साक्षात्कार किये हुए ( जज्ञानः ) सर्वत्र आविर्भाव को प्राप्त (पूतः) पवित्र (मन्द्रः ) आनन्दस्वरूप

( स्वर्वित् ) सर्वज्ञ ( विश्वानि ) सम्पूर्ण ऐश्वर्य्य ( क्षरत् ) इमको देवें ॥

भावार्थ-परमात्मा का साक्षात्कार संयमी पुरुषों को ही होता है

अर्थात जप, तप, संयम तथा अनुष्ठान द्वारा वही लोग साक्षात्कार करते हैं. वह परमात्मा अपनी दिन्य ज्योतियों से सर्वत्र आविर्माव की प्राप्त और बित्य शुक्र बुद्ध मुक्तस्वभाव है, वह पिता हमें सब प्रकार का सख प्रदान करे।।

इन्दुंः पुनानः प्रजामुंराणः करिद्धश्वांनि द्रविणानि नः ॥९॥ इन्दुः । पुनानः । प्रजां । उराणः । करंत् । विस्वानि । द्विनं-णानि। नः॥ ९॥

पदार्थः—( इन्द्रं: ) सर्वप्रकाशक: ( पुनानः ) पावियता ( प्रजा, उराणः ) प्रजैश्वर्य वर्ध्यन् ( विश्वानि, द्रविणानि ) अखिलैश्वर्याणि ( नः ) अस्मम्यं ( करत् ) ददात् ॥

पदार्थ-( इन्दुः ) सर्वप्रकाञ्चक ( पुनानः ) सबको पवित्र करने-बाला ( प्रजां, उराणः ) प्रजाओं के ऐश्वर्य्य की विश्वाल करता हुआपरमात्मा

( विश्वानि, द्रविणानि ) सम्पूर्ण ऐक्वर्य्य ( नः ) हमको ( करत् ) पदान करे ॥

भावार्थ-- जो परमात्मा सम्पूर्ण प्रजाओं के ऐश्वर्य्य की बढ़ाता और जो स्वतः प्रकाश तथा स्वयं भू है वही हमारा उपास्यदेव है उसी की ज्यासना करता हुआ पुरुष आनन्द लाभ करता है अन्यया नहीं ॥

पर्वस्व सोम ऋत्वे दक्षायाश्वो न निक्तो वाजी धर्नाय ।१०।२०।

पर्वस्व । सोम् । कत्वे । दक्षांय । अर्थः । न । निक्ता । वाजी । धर्नाय ॥ १० ॥

पदार्थः—( सोम ) हे सर्वोत्पादक परमात्मन् ( ऋत्वे ) विज्ञानाय ( दक्षाय ) चातुर्याय च (निक्ता) वेगवान् (अश्वः, न ) विद्युदिव (वाजी) बलस्वरूपो भवान् (धृनाय) धनार्थ (पवस्व) मां पुनातु ॥

प्दार्थ—( सोम ) हे सोमगुणसम्पन्न परमात्मन् (ऋत्वे) विझान के लिये (दक्षाय) चातुर्य्य प्राप्ति के लिये (अक्वः, न) विद्युत्समान (निक्ता) वेगवान् (वाजी) वलस्वरूप परमात्मन् (धनाय) धन के लिये (पवस्व) पवित्र करें ॥

भावार्थ--जिस प्रकार विद्युत प्रत्येक पदार्थ को देदीप्यमान करता और सब पदार्थों का प्रकाशक तथा उद्दीपक है, इसी प्रकार परमात्मा सबको उद्घोधन करके अपने २ कर्मों में प्रवृत्त करता है और कर्मयोगी पुरुष को सदैव धन का लाभ होता है।

तं ते सोतारो रसं मदाय पुनन्ति सोमं मृहे चुम्नायं ॥ ११॥ तं । ते । सोतारंः । रसं । मदाय । पुनन्ति । सोमं । मृहे । द्यम्नाय ॥ ११ ॥

पदार्थः—( सोतारः ) उपासकाः (ते ) तव (तं, रसं) तमानन्दं (मदाय ) आनन्दितः स्यामितीच्छया (सोमं ) शान्ति-रूपं (महे, चुम्नाय ) महैश्वर्याय धारणया (पुनन्ति ) पविन्त्रयन्ति ॥

पदार्थ—' सोतारः ) उपासक लोग (ते ) तुम्हारे (तं ) उस (सोमं ) ज्ञान्तिरूप (रसं ) आनन्द को (मदाय ) आनन्दित होने के लिये तथा (महे, सुम्नाय ) वड़े पेक्वर्यं प्राप्ति के लिये धारणा द्वारा (पुनन्ति ) पवित्र करते हैं ॥

भावार्थ---इस भंत्र का भाव यह है कि उपासक लोग इस विराट स्वरूप को देखकर ईश्वर की धारणा अपने हृदय में करते हैं, यही इस ऐश्वर्य को पवित्र बनाना है ॥

शिशुं जज्ञानं हरिं मजन्ति पृवित्रे सोमं देवेभ्य इन्द्रंम्॥१२॥

शिशुं । <u>जज्ञ</u>ानं । हरिं। मृ<u>जंन्ति</u> । पृवित्रे । सोमं । देवेभ्यंः । इन्दुंम् ॥ १२ ॥

पद्रार्थः—( शिशुं ) सर्वोपिर प्रशंसनीयं ( जज्ञानं ) सर्वत्र विद्यमानं ( हिर्रे ) सर्वदुःखहर्तारं ( इन्दुं ) प्रकाशस्व-रूपं ( सोमं ) सौम्यस्वभावं परमात्मानं ( पवित्रे ) पवित्रान्तः करणे ( देवेभ्यः ) दिव्यगुणप्राप्तये ( मृजन्ति ) ऋत्विग्जनाः साक्षात्कुर्वन्ति ॥

पदार्थ—( त्रिशुं ) सर्वेषिर प्रशंसनीय ( जज्ञानं ) सर्वत्र विद्यमान ( हर्रि ) सब दुःखों को हरण करनेवाला ( हर्न्दु ) प्रकाशस्त्ररूप ( सोमं ) सीम्यस्वभाव परमात्मा को ( पवित्रे ) पवित्र अन्तःकरण में (देवेभ्यः) दिव्य गुणों की प्राप्ति के लिये । मुजन्ति )ऋत्विग् लोग साक्षात्कार करते हैं॥

भवार्थ——जो ऋतु २ में यज्ञों द्वारा परमात्मा का यजन करते हैं जनका नाम "ऋत्विग्" है अर्थात इस विराटस्वरूप की महिमा को देखकर जो आध्यात्मिक यज्ञादि द्वारा परमात्मा की उपासना करते हैं उन्हीं को पर-मात्मा का साक्षात्कार होता है।

इन्दुंः पविष्ट् चारुर्मदायापामुपस्थे क्विभेगांय ॥ १३ ॥

इन्दुः । पृतिष्टु । चारुः । मदाय । अपां । उपस्थे । कृतिः । भगीय ॥ १३ ॥

पदार्थः—( इन्दुः ) प्रकाशस्वरूपः परमात्मा ( कविः ) यः सर्वज्ञः ( अपां, उपस्थे ) कर्मणां सिन्निधौ ( भगाय ) ऐश्वर्यप्रप्राप्तये ( चारुः, मदाय ) सर्वोपर्यानन्दप्राप्तये ( पविष्ट )
मां पुनातु ।

पदार्थ—(इन्दुः) मकाशस्वरूप परमातमा (कविः) जो सर्वज्ञ देवह (अपां, उपस्थे) कर्मों की सिनाधि में (भगाय) ऐश्वर्यप्रपाप्ति तथा (चारुः, मदाय) सर्वोपिरि आनन्दपाप्ति के छिये (पविष्ट) इमको पवित्र बनाता है।

भावार्थ--इस मंत्र का भाव यह है कि जो पुरुष यझादि कर्म तथा अन्य सत्कर्म करते हैं उन्हीं को परमात्मा पवित्र बनाता है जिससे वह ऐश्वर्य्य प्राप्ति द्वारा आनन्दोपभोग करते हैं।

विभंति चार्विन्द्रस्य नामु येन् विश्वानि वृत्रा ज्वानं ॥१४॥

विभेति । चार्र । इन्द्रेस्य । नामं । येनं । विश्वांनि । वृत्रा । जवानं ॥ १४ ॥

पदार्थ:--स परमात्मा ( इन्द्रस्य ) कर्मयोगिनः ( चारु )

सुन्दरं (नाम ) शरीरं (विभर्ति ) निर्माति (येन ) येन शरीरेण (विश्वानि ) सकलानि (वृत्रा ) अज्ञःनानि (जघान) कर्मयोगी नाशयति ।

पदार्थ-—(इन्द्रस्य ) परमात्मा कर्मयोगी के (चार्यः, नाम) सुन्दर ग्ररीर को (विभर्ति) निर्माण करता है (येन) जिससे वह (वि-धानि) सम्पूर्ण (टा) अज्ञान (जधान) नाम्न करता है।

भावार्थ — इस मन्त्र का तात्पर्य यह है कि यदापि स्थूल, सूक्ष्म तथा कारण यह तीनों प्रकार के करीर सब जीवों को प्राप्त हैं परन्तु कर्म-योगी के सुक्ष्म क्षरीर में परमात्मा एक प्रकार का दिव्यभाव उत्पन्न कर देता है जिससे अज्ञान का नाश और ज्ञान की टद्धि होती है, इस भाव से मन्त्र में कर्भयोगी के करीर को बनाना लिखा है।

पिवन्त्यस्य विश्वे देवासो गोभिः श्रीतस्य नृभिः मृतस्यं॥१५॥

पिवंन्ति । अस्य । विश्वे । देवासंः । गोभिः । श्रीतस्यं । नृभिः । सुतस्यं ॥ १५ ॥

पदार्थः—( नृभिः, सुतस्य ) संयमिषुरुषैः साक्षात्कृतस्य ( गोभिः, श्रीतस्य ) ज्ञानवृत्तादृढादृढाभ्यस्तस्य ( अस्य ) अस्य परमात्मन आनन्दम् ( विश्वे, देवासः ) सर्वविद्वांसः ( पिवन्ति ) अनुभवन्ति ।

एदार्थ- ( नृभिः, मृतस्य ) संयमी पुरुषों द्वारा साप्तात्कार किया हुआ ( गोभिः, श्रीतस्य ) जो ज्ञानद्यत्तियों से दृढ़ अभ्यास किया गया है, (अस्य ) उससे परमात्मा के आनन्द को (विश्वे, देवासः ) स्रम्पूर्ण विद्वान (पितन्ति ) पान करते हैं॥

भावार्ध--- परमात्मा का आनन्द इन्द्रियसंयम द्वारा दृढ़ अभ्यास के विना इदापि नहीं मिल्लमक्षता, इसल्यिये पुरुष को चाहिये कि वह श्रवण, मनन तथा निद्धियासन द्वारा दृढ़ अभ्यास करके परमात्मा के आनन्द को लाभ करे॥

प्र सुवानो अक्षः सहस्रंधारस्तिरः पवित्रं वि वार्यव्यंम ॥१६॥

प्र । सुबानः । अक्षारिति । सहस्रंघारः । तिरः । पृथित्रं । वि । वारं । अञ्यम् ः १६ ॥

प रःथिः—( सहस्रधारः ) अनन्तसामर्थ्ययुक्तः परमात्मा ( सुवानः ) साक्षात्कृतः ( विवारं, अव्यं, तिरः ) आवरणं तिरस्कृत्य ( पवित्रं ) पूतान्तःकरणं ( प्र, अक्षाः ) स्वज्ञानः प्रवाहे सिश्चति ॥

पृत्र्थि—— (सहस्रवारः ) अनन्तसामध्येयुक्त परमात्मा (स्रुवानः ) साक्षात्कार किया हुआ (विवानं, अन्यं, तिरः ) आवरण को तिरस्कार करके (पवित्रं) पवित्र अन्तःकरण को (अक्षाः ) अपने ज्ञान के प्रवाह से सिश्चन करता है।

भाषाधि—जिन तक मनुष्य में अज्ञान बना रहता है तब तक वह परमात्मा का साक्षात्कार कदापि नहीं करसकता, इसल्चिय जिज्ञासु को आवश्यक है कि वह परभात्मा के स्वरूप को ढकनेवाले अज्ञान का नाज्ञ करके परमात्म दर्शन करे, अज्ञान, अविद्यात्या आवरण यह सब पर्य्याय बब्द हैं।। स वाज्यक्षाः सहस्रेता अद्भिर्धजानी गोभिः श्रीणानः ॥१७॥

सः । वाजी । अक्षारिति । सदस्तंऽताः । अत्ऽभिः । मृजानः । गोभिः । श्रीणानः ॥ १७ ॥

पदार्थः—् अद्भिः, मृजानः ) कर्मद्वारा साक्षात्कृतः (गोभिः, श्रीणानः ) ज्ञानवृत्तिःभिः अभ्यासेन परिपकः (सहस्ररेताः) अनन्तसामर्थ्यशाली (वाजी) ऐश्वर्थशाली (सः) स परमात्मा स्वज्ञानसुधया (अक्षाः) मा सिञ्चति ।

पद्र्थि——( आद्रिः, मृजोनः ) कर्में द्वारा साक्षात्कार करके (गोभिः, श्रीणानः ) द्वानरूप दक्तियों के अभ्यास से परिपक्त किया हुआ ( सहस्रेरताः ) अनन्त सामर्थ्यशाली परमात्मा ( वाजी ) जो ऐश्वर्यशाली है ( सः ) वह अपने ज्ञानसुधा से ( अक्षाः ) इमको सिश्चन करता है ॥

भावार्थ--जब दृढ़ अभ्यास से परमात्मा का परिपक्त ज्ञान हो-जाता है तब परमात्मज्ञान जो अमृत के समान है वह उपासक को आनन्द पदान करता है, इसी का नाम यहां सिश्चन करना है ॥

प्र सोम याहीन्द्रस्य कुक्षा नृभिर्वेदानो अद्विभिः सृतः॥१८॥

प्र । सोम् । याहि । इन्दंस्य । कुक्षा । नृभिः । ये<u>मानः ।</u> अदिभिः । सुतः ॥ १८ ॥

पदार्थः -- ( सोम ) हे सर्वोत्पादक ! भवान् ( इन्द्रस्य ) कर्मयोगिनः ( कुक्षा ) अन्तः करणे ( याहि ) गच्छतु कथंभूतः

( अद्रिभिः, सुतः ) वित्तवृत्तिभिः साक्षारकृतः ( नृभिः, येमानः) संयमिनां लक्ष्यीभूतरच ॥

पदार्थ-—( अद्रिभिः,स्रुतः ) चित्तद्यत्तियों के संयम द्वारा साक्षा-न्कार किये हुए ( तृभिः, येमानः ) संयमी पुरुषों के लक्ष्य ( सोम ) हे सर्वो-त्यादक परमात्मन ! आप ( इन्द्रस्य ) कर्मयोगी के ( कुक्षा ) अन्तःकरण में ( याहि ) प्राप्त हों ॥

भावार्थ-इस मंत्र का भाव यह है कि जो पुरुष उसी एकमात्र परब्रह्म परमात्मा को अपना लक्ष्य बनाते हैं उनको परमिपता परमात्मा अवस्य देवीप्यमान करते हैं॥

असंजि वाजी तिरः पवित्रमिन्द्रांय सोमः सहस्रंधारः॥ १९॥ असंजि। वाजी। तिरः।पवित्रं।इन्द्रांय।सोमः।सहस्रंधारः॥१९॥

पदार्थः—( सहस्रधारः ) अनन्तसामर्थ्यवान् ( सोमः ) सर्वोत्पादकः परमात्मा ( इन्द्राय ) कर्मयोगिने ( असर्जि ) उप-दिष्टः ( वाजी ) बलस्वरूपः सः ( तिरः ) अज्ञानं तिरस्कृत्य ( पवित्रं ) अन्तःकरणं पावेत्रयति ॥

पदार्थ- (सहस्रधारः ) अनन्तसामर्थ्ययुक्त (सोम ) सर्वोत्पा-दक परमात्मा (इन्द्राय ) कर्मयोगी के लिये (असर्जि ) उपदेश द्वारा प्राप्त होते हैं (बाजी ) वह बलस्वरूप परमात्म्म (तिरः ) अज्ञान को तिरस्कार करके (पवित्रं ) अन्तःकरण को पवित्र बनाते हैं ।

भावार्थ—-परमिपता परमात्मा जो इस चराचर ब्रह्माण्ड का अधिपति है वह अनन्त सामर्थ्ययुक्त है उसके सामर्थ्य को उपदेशों द्वारा कर्ममोनी लाम करना है। अञ्जन्त्येनं मध्वो रसेनेन्द्रांय वृष्ण इन्दुं मद्दांय ॥ २० ॥

अंजन्ति । एनं । मध्वंः । रक्षेन । इन्द्रीय । वृष्णे । इन्दुं । मदाय ॥ २० ॥

पदार्थः—( एनं ) इमं परमात्मानं ( मध्वः, रसेन ) तन्माधुर्यरसेन ( क्ष्णे ) सर्वकामप्रदाय ( इन्द्राय ) कर्मथोगिने ( मदाय ) आनन्दाय च ( इन्दुं ) स्वप्रकाशं तं ( अंजन्ति ) उपासका ज्ञानवृत्त्यात्मनि योजयन्ति ।

पद्धि——' एनं ) उक्त परमात्मा को (मध्यः, रसेन) उसके माधुर्य्युक्त रस से (टुष्णे) सब कामनाओं को पूर्ण करने वाले (इन्द्राय) कर्मयोगी के (मदाय) आनन्द के लिये (इन्द्रं) स्वप्नकाश्च परमात्मा का उपासक लोग (अंजन्ति) झानदृत्तिद्वारा योग करते हैं।

भावार्थ-परमात्मयोग के अर्थ ब्रह्माविषयणीवृत्तिद्वारा परमात्मा के योग की नाम ''परमात्मयोग" है अर्थात उपासक छोग झानवृत्ति द्वारा परमात्मा के समीपी होकर परमात्मरूप माधुर्य रस को पान करते हुए नृप्त होते हैं॥

देवेभ्यंस्त्वा वृथा पार्जसेऽतो वसान् हरिं मृजन्ति ॥ २१ ॥ देवेभ्यः । त्वां । वृथां । पार्जसे । अपः । वसानं । हरिं । मृजन्ति ॥ २१ ॥

पदार्थः—( देवम्यः ) विद्यदभ्यः ( पाजसे ) बलाय ( अगः, वसानं ) प्रकृतिरूप व्याप्य वस्तुनि निवसन्तं ( हरिं ) अविद्याहर्त्तारं ( त्वा ) भवन्तं ( वृथा ) कर्मेफलमनभिलष्य ( मृजन्ति ) उपासकाः साक्षात्कुर्वन्ति ॥

पद।र्थ-(देवेभ्यः) विद्वानों के लिये (पाजसे) वल के लिये (अपः, वसानं) प्रकृतिरूप व्याप्यवस्तु में निवास करते हुए (हार्रे) अविद्या का हरण करने वाले (त्वां) तुमको (द्यथा) कर्मफर्लों में अनासक्त होकर (मृजन्ति) उपासक लोग साक्षात्कार करते हैं॥

भ(वार्थ—निद्यापाप्ति द्वारा विद्वात बनना, बलबात होना तथा नानाविध ऐश्वर्थ पाप्त करके ऐश्वर्थभाली बनना परमात्मा की उपलब्धि से बिना कदापि नहीं होसकता, इसलिये ऐश्वर्थ की इच्छा करनेवाले पुरुषों का कर्तव्य है कि वह ज्ञानद्वारा परमात्मा को उपलब्ध करें॥

इन्दुरिन्द्रांय तोसते ि तोंसते श्रीणन्तुयो रिणन्नुपः॥२२।२१॥ इन्दुः । इन्द्रांय । तोसते । नि । तोसते । श्रीणन् । जुग्रः ।

रिणन् । अवः ॥ २२ ॥

पदार्थः—(इन्दुः) सर्वप्रकाशकः परमात्मा (इन्द्राय) कर्मयोगिने (तोशते) साक्षात्कियते (उग्रः) उग्ररूपः सः (श्रीणन्) प्रेरयन् (अपः, रिणन्) मन्दकर्माण्यपनयन् (नि, तोशते) अज्ञानं नाशयति ॥

पदार्थ— (इन्दुः) सर्वमकाशक परमात्मा (इन्द्राय) कर्मयोगी के लिये (तोशते) साक्षात्कार किया जाता है (उग्नः) उग्रस्वरूप परमात्मा (श्रीणत्) अपनी पेरणा द्वारा (अपः, रिणत्) मन्दकर्मों को दूर करता हुआ (नि, तोशते) निरन्तर अज्ञान का नाश करता है॥ भावार्थ—इस मंत्र का त्राशय यह है कि सुख की इच्छाताले पुरुष को मन्दकर्मों का सर्वथा त्याग करना चाहिये, जबतक पुरुष मन्द कर्म नहीं छोड़ता तबतक वह प्रमात्मप्रायण करापि नहीं होसकता और न सुख उपलब्ध करसकता है इसा अभिपाय से मंत्र में अज्ञान के नाश द्वारा मन्दकर्मों के त्याग का विधान किया है।

इति नवोत्तरशततमंसूक्तमेकविशो वर्गश्चसमाप्तः ।

यह १०९ वां सूक्त और २१ वां वर्ग समाप्त हुआ ।

अथ द्वादशर्चस्य दशोत्तरशततमस्य सूक्तस्य १-१२ त्र्यरुणत्रसदस्यू ऋषिः । पवन्तनः सोमो देवता ॥ छन्दः-१, २, १२ निचृदनुष्टुष् । ३ विराहनुष्टुष् । १०, ११ अनृष्टुष् । ४, ७, ८ विगाड्बृहर्ता । ५, ६ पादनिचृदबृहर्ता । ९ बृहर्ता ॥ स्वरः-१-३,१०१२

गान्धारः । ४-९ मध्यमः ॥

पर्यू षु प्र धन्व वाजंसातये परि वृत्राणि सक्षणिः ।

द्विषस्तरध्यांऋणया न ईयसे ॥ १ ॥

परि । ऊं इति । सु । प्र । धुन्व । वाजसातये । परि । वृत्राणि ।

सक्षणि । द्विषः । तस्यै । ऋण्डयाः । नः । ईयसे ॥ १ ॥

पदार्थ:--हे परमात्मन ! भवान् ( वाजसातये ) ऐश्व-

र्यप्रदानायारमान् ( परि, प्र, धन्व ) साधु प्राप्नोतु ( सक्षणि )

सोढा भवान् ( वृत्राणि ) अङ्गानानि नाशियतुं मां प्राप्नोतु (ऊं) अथ च ( ऋणयाः ) ऋणस्यापनेता भवान् ( द्विषः ) शत्रून् ( तरध्ये ) नाशियतुं ( नः ) अस्मान् ( ईयसे ) प्राप्नोतु ।

पदार्थ—हे परमात्मन! आप (वाजसातये) ऐश्वर्यपदान के लिये इमको (पिरे, प्र. धन्व) भलीभांति प्राप्त हों (सक्षणि) सहनवील आप (द्वत्राणि) अज्ञानों को नाश करने के लिये हमें प्राप्त हों (ऊं) और (ऋणयाः) ऋणों के दर करेनवाले आप (द्विषः) शबुओं को (पिरे,

तरध्यै ) भल्लेमकार नाश करने के लिये (नः ) इसको (ईयसे ) प्राप्त हों ।

भावार्थ — जो पुरुष ईश्वरपरायण होकर उसकी आज्ञा का पाळन करते हैं वही परमात्मा को उपलब्ध करनेवाले कहे जाते हैं, या यों कहो कि उन्हीं को परमात्मशाप्त होती है और वही अपने ऋणों से मुक्त होते और वही शत्रुओं का नाश करके संसार में अभय होकर विचरते हैं, स्मरण रहे कि पूर्वस्थान को त्यागकर स्थानान्तरप्राप्तिरूप प्रास्ति परमात्मा में नहीं घटसकती।

अनु हि त्वां मुतं सोम् मदामिस महे समर्थेशज्ये । वाजाँ अभि पंवमान प्र गाहसे ॥ २ ॥

अर्तु । हि । त्वा । सूर्त । सोम् । मदांमिस । मृहे । समुर्येऽ-राज्यें । वाजान् । अभि । पवमान । प्र । गाहसे ॥ २ ॥

पदार्थः—( सोम ) हे सर्वोत्पादक ! ( महे, समर्थराज्ये ) न्याययुक्ते महित राज्ये ( त्वा, सुतं ) साक्षात्कारं प्राप्तो भवान (अनु, मदामिस ) मामानन्दयतु (पवमान ) हे सर्वेपावक भगवन् (वाजान्, आभि ) ऐश्वर्याण्यभिलक्ष्य (प्र. गाहसे ) प्राप्नोति माम् ।

पद्धि—(सोभ) हे सोमगुणसम्पन्न परमात्मन (महे. समर्थराज्ये) न्याययुक्त बड़े राज्य में (त्वा, सुतं) साक्षात्कार की पाप्त आप (अनु, मदामिस) इमकी आनन्दित करें (पवमान हे सबकी पवित्र करनेवाले भगवन (वाजान, अभि) ऐश्वर्यों की लक्ष्य रखकर (प्र, गाइसे) इमकी पाप्त हों।

भावार्थ---मंत्र में एश्वर्यों के छक्ष्य का तात्पर्थ्य यह है कि ईश्वर में आध्यात्मिक तथा आधिभौतिक दोनों प्रकार के एश्वर्य हैं, जो पुरुष मुक्ति सुख को छक्ष्य रखते हैं जनको निःश्रेयसरूप आध्यात्मिक ऐश्वर्य पाप्त होता हैं और जो सांसाग्तिक मुख को छक्ष्य रखकर ईश्वरप्रायण होते हैं जनको प्रसातमा अभ्युद्यरूप आधिभौतिक ऐश्वर्य प्रदान करते हैं।

अजीजनो हि पंवमात् सूर्य विधारे शक्तांना पर्यः । गोजीरया रहेमाणः पुरन्ध्या ॥ ३ ॥

अर्जीजनः । हि । प्रमान् । सूर्ये । विऽधारे । शक्मंना । पर्यः । गोऽजीरया । रहंमाणः । पुरंऽध्या ॥ ३ ॥

पदार्थः—( पवमान ) हे सर्वपावक परमात्मन् ! भवान् ( पयः, विधारे ) जलधारकेऽन्तरिक्षप्रदेशे ( शक्मना ) स्वश-कर्या ( सूर्य ) रविम् ( अजीजनः ) उत्पादयति ( गोजिरया ) पृथिव्यादि लोकानां प्रेरिका या शक्तिः ( पुरंध्या ) याऽतिमहती ततोऽपि ( रंहमाणः ) अधिक वेगवानास्ति ।

पद्धि—(पत्रमान) हे सबको पित्रत्र करनेवाले परमात्मनः! आप (पयः, विधारे) जलों को धारण करनेवाले अन्तरिक्ष देश में (श्वम्मना) अपनी शक्ति से (सूर्य) सूर्य्य को (अजीजनः) उत्पन्न करते हैं और (गोजीरया, पुरंध्या) पृथिज्यादि लोकों को पेरणा करनेवाली बड़ी शक्ति से भी (रंहमाणः) अत्यन्त वेगवान हैं।

भावार्थ—इस मन्त्र का भाव यह है कि वह परमापिता परमात्मा जो अभ्युदय तथा निःश्रेयस का दाता है उसका मभुत्व विद्युद से भी अधिकतर है। अजीजनो अमृत मर्त्येष्वाँ ऋतस्य धर्मञ्जम् तंस्य चारुंणः। सद्तिसो वाजमच्छा सनिष्यदत्॥ ४॥

अजीजनः । अमृत् । मत्येषु । आ । ऋतस्ये । धर्मन् । अमृतस्ये । चार्रणः । सदां । असरः । वाजे । अच्छे । मनिस्यदत् ॥ ४ ॥

प्रार्थः — (अमृत) हे शश्चेदकभाववन् परमारमन् ! भवान् ((मर्त्येषु, आ) जनानां संमुखी भवनाय (चारुणः, अमृतस्य, धर्मन्) रुचिराविनाशि परमाणुधारकेऽन्तरिक्षे (अजीजनः) ग्रहादीन् उत्पादयामास (सदा, असरः) सदा विचरति च, अतः (वाजं, अच्छ) ऐश्वर्य्यमभिलक्ष्य (सनिष्यदतः) मद्भक्तेर्विषयो भवतु ।

पदार्थ—( अमृत ) हे सदा एकरस तथा जरामरणादि धर्मों से रिहेत परमात्मन ! आप (मर्त्येषु, आ ) मनुष्यों के सम्मुख होने के स्त्रिये ( चारुणः, अमृतस्य, धर्मन ) मुन्दर अविनाशी परमाणुओं को धारण करने

वाले अन्तरिक्ष देश में (अजीजनः) सूर्व्यादि दिन्य पदार्थों को उत्पन्न करके (सदा, असरः) सदैव विचरते हो, इसलिये (वाजं, अच्छ) ऐश्वर्य्य को लक्ष्य रखकर (सनिष्यदत्) हगारी भक्ति का विषय हों॥

भावार्थ — हे परमात्मन् ! आप सदा एकरस. सर्वत्र विराजमान और सदैव सब प्राणियों को अहाँनेश देखते हुए विचरते हैं. अतएव प्रार्थना है कि आप हमें अपनी भक्ति का दान दें कि हम आपकी आज्ञा का पालन करते हुए ऐश्वर्यशाली हों, विचरने स तात्पर्य्य अपनी न्यापकशक्तिद्वारा सर्वत्र विराजमान होने का है चलने का नहीं ॥

अभ्यंभि हि श्रवंसा तुनर्दिथात्सं न कं चिज्जनपान्मक्षितम् । रायीभिने भरमाणो गर्भस्त्योः ॥ ५ ॥

अभिऽअंभि । हि । श्रवंसा । ततिर्देश । उन्सं । न । कं । चित् । जनऽपानं । अंक्षितं । शर्याभिः । न । भरंमाणः । गर्भस्त्योः ॥ ५ ॥

पदार्थः —हे परमात्मन् ! त्वं ( श्रवसा ) स्वकीयज्ञानरूप ऐश्वर्येण ( अभ्यभि ) प्रत्येकोपासकस्य ( ततर्दिथ ) दुर्गुणान् नाशयसि ( न ) यथा कश्चिद ( कंचित् ) कमपि ( जनपानं, उत्सं ) उदपानं संशोध्य जलं निर्मलं करोति ( न ) यथा ( गम-स्त्योः ) सूर्यः किरणयोः ( शर्याभिः ) शक्तिभिः ( भरमाणः ) पूर्ण कुर्वाणः ( अक्षितं ) दोषरहितं करोति ॥

पद्धि—हे परमातमन् ! आप ( श्रवसा ) अपने ज्ञानस्प ऐश्वर्य से ( अभ्यभि ) प्रसेक उपासक के ( तर्तार्दिथ ) दुर्गुणीं का नाश करते हैं ( म ) जैसे कोई ( अक्षितं ) जल से भरे हुए (उत्सं ) उत्सरण योग्य जलवाले (जनपानं, कंचित्) वापी आदि जलाधार को मिलन जल निकालकर स्वच्छ बनाता है (हि) निश्चयकरके (न) जैसे सूर्त्य (गभस्त्योः । अपनी किरणों की (शर्योभिः ) कर्मशक्तिद्वारा (भरमाणः ) सब विकारों को द्र करके प्रजा का पालन करता है ॥

भवार्थ—इस मंत्र का आशय यह है कि जिस प्रकार सूर्य्य अपनी गरमी तथा प्रकाश शक्ति से प्रजा के सब विकार तथा अपगुणों को दूर करके छभगुण देता है, इसी प्रकार परमात्मा सदाचारी पुरुषों के दोष दूर करके उनमें सहुणों का आधान कर देता है, इसिछिये पुरुष को कर्मयोगी तथा सदाचारी होना परमावज्यक है।

आर्दी के चित्पश्यंमानाम् आप्यं वसुरुचो दिव्या अभ्यंनूषत । वारं न देवः संविता व्यूर्णुते ॥ ६ ॥ २२ ॥

आत् । र्ड्ड् । के । चित् । पश्यंमानासः । आप्यं । वृमुऽरुचंः । दिव्याः । अभि । अनुष्तु । वारं । न । देवः । सुविता । वि । ऊर्णुते ॥ ६ ॥

पदार्थः—( आप्यं ) पूजनीयं तं ( केचित् ) केचिजनाः ( परयमानासः ) ज्ञानदृष्ट्या परयन्तः ( अभ्यनूषत ) स्तुवन्ति ( आत् ) अथवा ( ईं, वारं ) वरणीयं तं ( वसुरुचः, दिन्याः ) ऐश्वर्यीमिच्छवो विद्यासः ( देवः, साविता ) दिन्यः सूर्य्यः ( वि, ऊर्णुते ) यथा स्वप्रकाशनाच्छादयति ( न ) तथा वर्ण्यन्ति ॥

पद्|र्थ—( आप्यं ) पूजनीय परमात्मा को ( केचित् ) कई एक क्षोग ( पत्र्यमानासः ) ज्ञानदृष्टि से देखते हुए ( अभ्यतृषत ) स्तुति करते हैं (आत्) अथवा (ई, दारं) इस वरणीय परमात्मा को (वसुरुचः दिव्याः) ऐक्वर्य्य चाहने वाले विद्वान (देवः, सविता) दिव्यरूप मूर्य्य (वि, ऊर्णुते) जिस प्रकार अपने प्रकाश से आच्छादन कर लेता है । नः) इस प्रकार वर्णन करते हैं ॥

भावां निमान यह है कि जिस प्रकार सूर्य्य की प्रभा चहुंओर ज्याप्त होजाती है इसी प्रकार ब्रह्मावद्यावेचा पुरुषों की ब्रह्माविषायेणी बुद्धि विस्तृत होकर सब ओर परमात्मा का अवलेश्कन करती है और ऐसे पुरुष परमात्मपरायण होकर ब्रह्मानन्द का उपभोग करते हैं॥

त्वे सोम प्रथमा वृक्तवंहिंषो मृहे वाजांय श्रवंसे धियं दधः। स त्वं नो वीर वीर्याय चोदय॥ ७॥

त्वे इति । सोम् । प्रथमाः । बृक्तऽविर्धिः । महे । वाजांय । श्रवंसे । धियं । द्रधुः । सः । त्वं । नः । वीर् । वीर्याय । चोदय ॥ ७ ॥

पदार्थ:--( सोम ) सर्वोत्पादक ! ( प्रथमाः ) प्राचीनाः ( वृक्तवार्हिषः ) उच्छिन्नकामाः ( त्वे ) भवति ( महे, वाजाय ) महते यज्ञाय ( श्रवसे ) ऐश्वर्य्याय च ( धियं, दधुः ) कर्मरूप बुद्धि दधित ( वीर ) हे सर्वोपिर बलवान् ( सः, रवं ) स भवान् ( नः ) अस्मान् (वीर्याय) बीरपुरुषगतगुणाय (चोदय ) प्रेरयतु ॥

पद्धि—(सोम) हे सर्वोत्पादक परमात्मन (प्रथमाः) प्राचीन लोग (वृक्तविंहेषः) जिन्होंने अपनी कामनाओं को उच्छेदन करिदया है वह (त्वे) आपमें (महे, वाजाय) बढ़े यह के लिये अथवा (श्रवसे) एश्वर्य के लिये (धियं, दधुः) कर्मरूप बुद्धि को धारण करते हैं (वीर) हे सर्वोपिर बलस्वरूप परमात्मन (सः, त्वं) वह आप (नः) हमको (वीर्याय) वीरपुरुषों में होनेवाले गुणों के लिये (चोदय) पेरणा करें॥

भावार्थ — इस मंत्र में परमात्मा से यह प्रार्थना कीगई है कि हे भग-वन ! हम बड़े २ यह करते हुए ऐश्वर्य सम्पादन करें अथवा बीर पुरुषों के गुणों को धारण करते हुए वल्लवान बनें, क्योंकि आपही की कृपा से मनुष्य बीरनादि गुणों को धारण करसक्ता है अन्यथा नहीं ॥

दिवः पीयूषं पूर्व्यं यदुक्थ्यं महो गाहाहित आ निरंधुक्षत । इन्द्रंमभि जार्यमानं सर्मस्वरच ॥ ८ ॥

दिवः । पीयूषं । पूर्व्यं । यत् । उक्थ्यं । महः । गाहात् । दिवः । आ । निः । अधुक्षत् । इन्द्रं । अभि । जार्यमानं । सं । अस्वरत् ॥ ८ ॥

पदार्थः—(दिवः, पीयूषं) यः चुलोकस्यामृतम् (पूर्व्यं) सनातनः (यत्) यः (उक्ध्यं) प्रशंसनीयः (महः, गाहात्) अति गहनात् (दिवः) चुलोकात् (आ, निः, अधुक्षत्) साध्वदोहि (इन्द्रं, अभि) कर्मयोगिनमाभिलक्ष्य (जायमानं) यो विद्यमानस्तं (परमात्मानं) साधवः (सं, अस्वरन्) स्तुवन्ति ॥

पद्र्शि——(दिवः, पीयूषं) जो चुलोक का अग्रत (पूर्व्य) सनातन (उक्थ्यं) प्रशंसनीय (यत्) जो (महः, गाहात्) बहे गहन (दिवः) चुलोक से (आ, निः, अधुक्षत्) भ्रष्ठीभांति दोहन किया गया है (इन्द्रं, अभि) जो कर्मयोगी को लक्ष्य रखकर (जायमानं) विद्यमान है, उस परमाल्मा की उपासक लोग (सं, अस्वरन्) भ्रलेपकार स्तुति करते हैं॥

भावार्थ — युलोक का अग्रत परमात्मा को इस अभिपाय से कथन कियागया है कि '' पादोऽस्य विश्वाभूतानि त्रिपादोस्यामृतं दिवि '' ऋग्र० १०।९०। ३ इस मंत्र में यह त्रर्णन किया है कि यह सम्पूर्ण ब्रह्माण्ड उसके एकदेश में है और अनन्त परमात्मा अग्रतरूप से द्यालोक में विस्तृत होरहा

एकदर्शन ६ जार जनन्त परमात्मा जम्हतरूप स चुळाक में 19स्तृत हारहा है अर्थात् उसका अमृतस्वरूप अनन्त नभामण्डल में सर्वत्र परिपूर्ण होरहा है, ऐसे सर्वेट्यापक परमात्मा की उपासक लोग स्तुति करते हैं ॥

अध्यदिमे पर्वमान् रोदंसी इमाच् विश्वा भुवंनाभि मुज्यन्तं। यूथे न निष्ठा वृष्मो वि तिष्ठते ॥ ९॥

अर्थ । यत् । इमे इति । प्वमान् । सेर्दसी इति । इमा । च । विश्वा । भुवना । अभि । मुज्यनां । यूथे । न । निः ऽस्थाः । वृषमः । वि । तिष्ठसे ॥ ९ ॥

पदार्थः—( पवमान ) हे सर्वपावक परमात्मन् ( इमे, रोदसी ) इमे चावापृथिव्यौ ( अध, यत् ) अथ च ( इमा, च, विश्वा, भुवना ) इमान्सर्वान् लोकान् (मज्मना) बलेन ( अभि, तिष्ठसे ) दधानि ( न ) यथा ( निष्ठाः, वृषभः ) स्थिरशक्तिः स्वामी ( यूथे ) स्वमण्डलमध्ये तिष्ठन् स्थिरो भवति ॥

भावार्थ — पत्रमान ) हे सबको पत्रित्र करनेवाले परमात्मन ( ६मे, रोदसी ) द्युलोक पृथिवीलोक ( अध, यन् ) और जो ( ६मा, च, विश्वा, भुवना ) यह सब लोकलोकन्तर हैं उन सबको ( मज्मना ) बल

से ( अभि,तिष्ठसे ) भल्लेपकार धारण कर रहे हो (न ) जिस पकार (निष्ठाः, चुषभः ) स्थिर ज्ञक्तिताला स्वामी ( यूथे ) अपने मण्डल का मध्यवार्त

होकर स्थिर होता है॥

भाव। र्थ — जिस प्रकार मण्डलाधिपति अपने मण्डल के मध्य में स्थिर होकर सबको स्वाधीन रखता है इसी प्रकार परमात्मा सम्पूर्ण लोक- लोकान्तरों को वल से धारण करके सर्वत्र स्थित होरहा है, या यों कहो कि उत्पत्ति, स्थिति तथा प्रलय रूप परमात्मिश्चिक सदा एकरस हदता से विराजमान रहती है उसमें कभी रुकावट नहीं होती।

सोर्मः पुनानो अन्यये वारे शिशुर्न कीळ्न्पवंमानो अक्षाः । सहस्रंधारः शतवांज इन्द्रंः ॥ १० ॥

सोर्ः । पुन्तः । अव्यये । वारे । शिर्श्यः । न । क्रीलंन् । पर्वमानः । अक्षारिति । सदस्रंऽधारः । शतऽवीजः । इन्हुंः ॥१०॥

पद्धिः—( मोमः ) सर्वोत्पादकः परमात्मा ( अन्यये, वारे ) रक्षायुक्ते पदार्थे ( शिशुः, न ) प्रशंसनीयवस्तु इव ( क्रीलन् ) क्रीडन् ( पवमानः ) सर्वपावकः ( सहस्रधारः ) अनन्तशक्तियुक्तः ( शतवाजः ) विविधबल्युक्तः ( इन्दुः ) प्रकाशस्वरूपः सः ( पुनानः ) पवित्रीकुर्वन् ( अक्षाः ) स्वसुधानवारिणा सिंचति ॥

्रद्धि— (सोमः) सर्वेत्पादक (पवमानः) सवको पवित्र करने वाला (अव्यये, वारे) रक्षायुक्त पदार्थों में (शिशुः, न, क्रील्च ) मशंसनीय वस्तुओं के समान की इा करता हुआ (सहस्रधारः) अनन्तमकार की शक्तियों से युक्त (शतवाजः) अनन्त मकार के बलों वाला (इन्दुः) मकाशस्वरूप परमात्मा (पुनानः) ज्ञानदृद्धिद्वारा पवित्र करता हुआ (अक्षाः) अपनी सुधावारि से सबको सिंचन करता है॥

भावार्थ--परमात्मां के गुण तथा शक्तियें अनन्त हैं और जिससे

उसके स्वरूप का निरूपण किया जाता है वह गुण भी उसमें अनन्त हैं, इस लिये अनन्तस्वरूप की अनन्तरूप से ही उपासना करनी चाहिये॥

एष पुनानो मधुमाँ ऋतावेन्द्रायेन्दुः पवते स्वादुरूर्धिः । वाजसनिविरिवोविद्ययोधाः ॥ ११ ॥

पुषः । पुनानः । मर्थुऽषान् । ऋतऽवां । इन्द्रांय । इन्दुः । पवते ।स्वादुः।ऊभिः ⊭ाजऽसनिः।वस्विःऽवित्। वयःऽघाः।११।

पदार्थः—( एषः ) उक्तगुणसम्पन्नः परमात्मा (पुनानः) सर्वे पावेत्रयन् ( मधुमान् ) आनन्दमयः (ऋतवा ) ज्ञानादि यज्ञ-स्वामी ( इन्दुः ) प्रकाशस्वरूपः ( इन्द्राय ) कर्मयोगिने (पवते) पावेत्रतां प्रददाति ( वाजसानिः ) अञ्चाधैश्वर्यप्रदः ( विरिवोवित् ) धनाधैश्वर्यज्ञः ( वयोधाः ) आयुषः प्रदाता ( स्वादुः, कर्मिः ) आनन्दवीचीवीहयेति ॥

पद्धि—(एपः) उक्त गुणसम्पन्न परमात्मा (पुनानः) सबको पावित्र करने वाला (मधुमान्) आनन्दमय (ऋतवा) ज्ञानादि यज्ञों का स्वामी (इन्दुः) प्रकाशस्त्रक्ष (इन्द्राय, पवते) कर्मयोगी के लिये पवित्रताप्रदान करने वाला (वाजसिनः) अन्नादि ऐश्वर्यों का दाता (विरेवो-विद्) धनादि ऐश्वर्यं प्रदान करने वाला (वयोधाः) आयु की दृद्धि करने वाला (स्वादुः, ऊर्मिः) आनन्द की लहरें बहाता है॥

भावार्थ-इस मंत्र का आज्ञय यह है कि जो पुरुष उक्त मुणों वाले परमात्मा की ओर कियाशक्ति तथा ज्ञानशक्ति से बढ़ते हैं उनको परमिता परभात्मा अवक्य प्राप्त होते और उन पर सब ओर से आनन्द की दृष्टि करते हैं।

स पंवस्व सहंमानः पृतुन्यून्त्सेष्वश्रक्षांस्यपं दुर्गहांणि । स्वायुषः सांसह्वान्त्सोम शत्रूंच् ॥ १२ ॥ २३ ॥

सः । पृत्स्व । सर्दनानः । पृत्न्यून् । सेर्धन् । रक्षांसि । अर्प । दुःऽगर्हानि । सुऽआयुषः । ससह्वान् । सोम । शत्रून् ॥ १२ ॥

पदार्थः—( सः ) स परमात्मा ( दुर्गहानि ) दुईमानि ( पृतन्यून्, रक्षांसि ) संग्रामाभिलाषि राक्षसान् ( अप, सेधन् ) अपनयन् (पवस्व)मां रक्षतु (सहमानः ) सहनशीलः ( स्वायुधः ) स्वयंभूः ( शत्रून्, ससह्वान् ) शत्रून् तिरस्कुर्वन् मा संरक्षतु ॥

पदार्थ—(सोम) हे सर्वोत्पादक परमात्मन! आप ( पृतन्यून, रक्षांसि ) संग्राम की कामना करने वाळे राक्षसों को ( दुर्गह्याने ) जो दुर्गम हैं ( अप, संघन, पवस्व ) दूर करते हुए हमारी रक्षा करें ( सहमानः ) सहनजीळ ( स्वायुधः ) स्वयम्भू ( शञ्चन ) श्वत्रओं का ( ससह्वान ) तिरस्कार करते हुए ( सः ) आप हमें अभय प्रदान करें ॥

भावार्थ—इस मंत्र में परमात्मा से यह प्रार्थना की गई है कि हे भगवन ! आप कुमार्ग में पटन दृष्ट पुरुषों से हमारी रक्षा करें, जिन से रक्षा कीजाती है उनका नाम "राक्षस " है, सो हे पिता ! आप सम्पूर्ण विद्यकारी पुरुषों से हमारी रक्षा करते हुए हमें अभय प्रदान करें॥

इति दशोत्तरशततमंसूक्तं त्रयोविंशोवर्गश्च समाप्त: ।

यह ११०वां सूक्त और तेईसवां वर्ग समाप्त हुआ।



अथ तृचस्यैकादशोत्तरशततमस्य सूक्तस्य:-

१–६ अनानतः पारुच्छेपिर्ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः-१ निचृद्धिः । २ भुरिगष्टिः ।

३ अष्टिः ॥ मध्यमः स्वरः ॥

अथ शूरः किं कुर्यादित्युपदिश्यते:-

अब शुरवीर का कर्तव्य कथन करते हैं:-

अया रुवा हरिण्या पुनानो विश्वा देवीसि-तराति स्वयुग्वीभः सूरो न स्वयुग्वीभः ।

धार्य सुतस्य राचते पुनाना अंकुषा हरिः ।

विश्वा यद्भूरा परिवात्यृक्वंभिः सुप्तास्येभिक्तंक्वंभिः ॥१॥

अया । रुचा । इतिग्या । पुनानः । विश्वा । देविति । तुर्ति । स्वयुग्वंऽभिः । सूर्रः । न । स्वयुग्वंऽभिः । धारां । सुतस्यं ।

स्वयुग्वजनः । सूरः । न । स्वयुग्वजनः । वारा । युतस्य । रोचते । पुनानः । अरुषः । हरिः । विश्वां । यत् । हृपा ।

पुरिऽपाति । ऋक्वंऽभिः । सुप्तऽआंस्येभिः । ऋक्वंभिः॥१॥

पदार्थः--( हरिः ) पर क्षहारकः शूरः ( अरुषः ) उग्रतेजस्वी ( पुनानः ) स्ववीरकर्मणा पावयन् ( सुतस्य, धारा ) संस्कारधारया ( रोचते ) शोभते ( हरिण्या ) शत्रुहारिण्या

(अया, रुचा) अनया दीप्रया (पुनानः) पावयन् (स्वयुग्वाभिः)

स्व स्वामाविकशक्तिभिः (विश्वा, द्वेषांति ) सर्वशत्रूत् (तरित)

समापयति ( न ) यथा ( सूरः ) सूर्यः (स्वयुग्वभिः ) स्वज्ञाक्तिः भिरन्धकारं नाशयति एवं हि शूरो दुष्टान् ( सप्तास्याभः ) सप्तमुखैः ( ऋकाभः ) किरणैः ( विश्वा, रूपा ) नानारूपं दधत् यथां सूर्यः ( परियाति ) प्रामोति, एवं हि ( ऋकभिः ) ज्ञानेन्द्रियाणां सप्तान्छद्रनिःस्त तेजोभिः ( यत् )यतः शूरः परपक्षं प्रामोति, अतएव सप्तिकरणवता सूर्येणोपमीयते ॥

पदार्थ-( हरिः ) " हरतीति हरिः "= परपक्ष को हरण करने

वाला जूरवीर (अरुषः) उम्र तेज वाला (पुनानः) अपने वीर कर्मों से पित्र करने वाला (पुतस्य, धारा) संस्कार की धारा से (रोचते) दीिप्ति-मान होता है (हरिण्या) शत्रुओं की हनन करने वाला (अया) इस (रुवा) दीिप्ति से (पुनानः) पित्र करता हुआ (स्वयुग्विभः) अपनी स्वाभाविक शाक्तियों द्वारा (विश्वा, द्वेपांसि) सब शत्रुओं की (तरित) हनन करता है (न) जैसे (सूरः) सूर्ट्य (स्वयुग्विभः) अपनी स्वाभाविक शक्तियों से अन्यकार का नाशक होता है (यत्) जैसे (सप्तास्येभिः) सात मुखों वाली (ऋकाभः) किरणों से (विश्वा, रूपा) नाना रूपों को धारण करता हुआ सूर्य्य (पिर्याति) प्राप्त होता है, इसी प्रकार (ऋकिभः) ज्ञानेन्द्रियों के सप्त छिद्रों से निकले हुए तज द्वारा शूर्वीर परपक्ष को प्राप्त होता है, इसलिये वह सूर्य्य की सप्त किरणों की तुलना करता है ॥

भावार्थ — इस मंत्र में रूपकालंकार से जूरवीर की सूर्य्य के साथ तुलना कीगई है अर्थात जिसमकार सूर्य्य अपने तेजोमय प्रभामण्डल से अन्यकार को छित्र भिन्न करता है इसी प्रकार जूरवीर योधा श्रनुओं को छित्र भिन्न करके स्वयं स्थिर होता है ॥

वं त्यत्पेणीनां विदा वसु सं मातृभिर्मर्ज-यास स्व आ दमं ऋतस्यं धीतिभिर्दमें । परावतो न साम तद्यत्रा रणंन्ति धीतयैः।

त्रिधातुंभिरर्रुषाभिर्वयो दघे रोचंमानो वयो दघे ॥२॥

त्वं । त्यत् । पृणीनां । विदः । वस्तं । सं । मृतिऽभिः । मृर्जुपृष्ति । स्वे । आ । दमें । ऋतस्यं । धीतिऽभिः । दमें ।
पुरुवतः । न । सामं । तत् । यत्रं । रणैति । धीतयः । त्रिधाःतुंऽभिः । अर्रुषीभिः । वयंः । दधे । रीर्चमानः । वयंः । दधे ॥ र॥

पदार्थः — ( यत्र ) अस्मिन् युद्धे ( धीतयः ) युद्धकु-शलाः ( परावतः ) दूरस्थादेशादेव ( रणन्ति ) मंगलगीतं गायन्ति ( न ) यथा ( साम ) सामगीयते, हे शूर ! ( त्वं ) त्वं ( पणीना ) परपक्षेश्वर्यवतः ( त्यत, वसु ) बलातीतं धनं ( ऋतस्य, धीतिभिः ) कर्मणां यज्ञैः ( विदः ) लभमानः ( दमे ) स्ववशमानयसि ( आ ) अथ च ( दमे ) स्ववशे कृत्वा ( मातृ-भिः, संमर्थयास ) माता पितृदत्तशक्तवा पुनरपि सम्यक् समर्ज-यसि ( त्रिधातुभिः ) त्रिधातुनिर्भितेन ( अरुषीभिः ) कान्ति-मता शरीरेण ( वयः, दधे ) पुनरप्यैश्वर्य दधासि ( रोचमानः ) दीप्यमानः सन् ( वयः, दधे ) पुनरपि ऐश्वर्यं दधासि ॥

पद्धि—(यत्र) जिस युद्ध में (धीतयः) युद्धकुत्रक लोग (परावतः) द्र से ही (र्रणन्ति) मंगलमय गीत गाते हैं (न) जैसे (साम) सामगान होता है, हं शूरवीर ! (त्वं) तुम (पणीनां) परपक्ष के ऐश्वर्य्य वालों से (त्यद्भ, बस्तु) जो धम छीना गया है उसको (ऋतस्य, धीतिनिः) कर्मयद्भद्धारा (विदः) लाम करके (हमे) अपने बन्नीमृत करते

हो ( आ ) और ( दमे ) अपने अधीन धन को (मातृभिः, सं, मर्जयिस ) माता पितादत्त शक्ति द्वारा फिर भलीगांति अर्गन करके (त्रिधातुभिः ) तीन धातुओं से बने हुए (अरुषीभिः ) कान्ति वाले इस श्वरीर द्वारा (वयः,

द्ये ) ऐश्वर्य को धारण करते हो और ( रोचमानः, वयः, द्धे ) दीप्तिवाले ऐश्वर्यक्षाली होकर स्वतंत्रतापूर्वक अपने जीवन को आनन्द में परिणत करते हो॥

भावार्थ--इस मंत्र का भावार्थ यह है कि जिस प्रकार ब्रह्मोपासक ब्रह्मयज्ञ में ब्रह्म के ज्ञानादि ऐक्वर्यों को धारण करते हैं इसी मकार शरवीर कर्मयज्ञ में परमात्मा के अभ्यदयरूप ऐश्वर्य की धारण करते हुए इस त्रिधा-तुमय शरीर के पयत्न को सफल करते हैं॥

पूर्वीमनं प्रदिशं याति चेकितत्सं रश्मिभं-र्यतते दर्शतो स्था दैव्यो दर्शतो स्थः। अग्मन्तुक्थानि पौर्येन्द्रं जैत्रीय हर्षयन् । वर्ज्रश्च यद्भवेथो अनेपच्युता समस्त्वनेपच्युता ॥३॥२४॥

पूर्वी । अनु । प्रश्रदिशं । याति । चे ितत् । सं । रहिमऽभिः । यतते । दर्शतः । रथः । दैव्यंः । दर्शतः । रथः । अग्मंन ।

उक्थानि । पौस्यां । इन्द्रं । जैत्राय । हर्षयन् । वर्जुः । च । यत् । भवंथः । अनंपडच्युता । समत्रुतुं । अनंपडच्युता ॥३॥

पदार्थः--( दर्शतः ) दर्शनीयं ( रथः ) शूरगमनं ( दैव्यः ) दैव्यशक्तियुक्तं ( रिंदमाभिः ) उत्साहरूप किरणैः

( सं, यतते ) तम्यग्यत्नशीलं भवति ( चेकितत् ) गुद्धविद्या-

ज्ञाता योधः ( पूर्वी, प्रदिशं ) प्रशस्यगति ( याति ) प्राप्नोति

यदा ( पौंस्या, उक्थानि ) पुंस्त्वसम्बान्धिस्तवनानि ( अग्मन् ) विजेतारं प्राप्नुवन्ति ( जैत्राय, हर्षयन् ) तदा विजेता मोदयन् ( इन्द्रं ) स्वस्वामिनं प्राप्नोति (यत् ) यतः ( समस्सु ) संग्रामेषु ( अनपच्युता, भवथः ) अपतितौ स्वामिसेवकौ सद्गति लभेते ( च ) अथ च ( वज्रः ) तच्लस्त्रमि अवर्जनीयत्वात्समरेऽज्याहतगति लभेते ॥

पदार्थ—(दर्शतः) दर्शनीय (रथः) श्रूरवीर का गमन (दैव्यः) दिव्यशक्तियुक्त (रिश्मिभः) उत्साहक्य किरणों द्वारा (सं, यतते ) मली-भांति यत्नशीळ होता है (चेिकतत्) युद्धविद्या के जाननेवाला योषा (पूर्वी, प्रदिशं) प्रशंसनीय गति को (याति) प्राप्त होता है (पौंस्या, उक्-धानि) पुंस्त्वसम्बन्धि स्तवन जब (अपन्) विजेता को प्राप्त होते हैं तब (मैत्राय) विजेता उत्साहयुक्त होकर स्वामी को (हर्षयन) प्रसन्न करता हुआ (इन्द्रं) अपने स्वामी को प्राप्त होता है (यत्) क्योंकि (समत्सु) संश्रामों में (अनपच्युता, भवधः) न गिरे हुए स्वामी तथा सेवक सद्गति के भागी होते हैं (च) और (वज्रः) उनका शस्त्र भी अवर्जनीय होकर संसार में अव्याहत गति को प्राप्त होता है॥

भावार्थ-इस भन्न में शूरवीर के तेज की दिव्य तेज से तुल्ला कीर्गाई है कि जिस मकार खुलोकवर्ती तेज अंधकारको दूर करके सर्वत्र मकाश का संचार करता है इसी मकार शूरवीर का तेज तमोरूप शहुओं को इनन करके अभ्यदयरूप ऐश्वर्य का संचार करता है।

इत्येकादशोत्तरशततमंसूक्तं चतुर्विशतिवर्गश्रसमाप्तः ।

यह १११ वां सुक्त और चौबीसवां वर्ग समाप्त हुआ।

अथ चतुर्ऋचस्य द्वादशोत्तरशततमस्य सूक्तस्य-

१-४ शिशुर्ऋषिः ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः १-३ विराट् पङ्क्तिः । ४ निचृत् पङ्किः ॥

पञ्चमः स्वरः ॥

अथ प्रसंगप्राप्तोगुणकर्मानुसारेण वर्णानां धर्मो वर्ण्यते:-

भव पसङ्गपाप्त गुणकर्मानुसार वर्णों के धर्मों का वर्णन करते हैं:--

नानानं या उं नो धियो वि ब्रतानि जनानाम्।

तक्षं रिष्टं रुतं भिष्यब्द्धा सुन्वन्तं भिच्छतीन्द्रीयन्द्रो परिस्रव ॥१॥

नानानं । वै । ऊं इति । नः । धिर्यः । वि। त्रतानि । जनानां । तक्षां । रिष्टं । रुतं । भिषक् । ब्रह्मा । मुन्वंतं । इन्छति । इन्द्रांय ।

इन्दो इति । परि । स्रव ॥ १ ॥

पदार्थः---( न ) अस्माकं ( धियः ) कर्माणि (नानानं )

बहुधा भिन्नानि भवन्ति ( वै,ऊं ) अथवा ( जनानां ) मनुः ध्याणां ( व्रतानि, वि ) कर्माणं बहुविधानि भवन्ति ( तक्षा )

काष्ठकारः (रिष्टं) स्वाभिमतकाष्टं (इच्छाते) वाज्ज्छाते (भिषक्) वैद्यः ( रुतं ) रोगचिकिरसामिच्छति (ब्रह्मा )

वेदवेत्ता (सुन्वंतं ) वेदविद्या संस्कृतं जनं वाञ्च्छति, अतः

(इन्दो) हे प्रकाशस्वरूप परमात्मन् ! भवान् (इन्द्राय) सत्यादिगुणसम्पन्नं राज्यमिच्छुमेवजनं (परि, स्रव) अभि-

षिञ्चतु राजसिंहासने ॥

पद्धि—(नः) हगारे (धियः) कर्म (नानानं) मिन्न २ प्रकार के होते हैं (वे) निश्चय करके (ऊं) अथवा (जनानां) सब मनुष्यों के (ब्रतानि) कर्म (वि) विविध्य प्रकार के होते हैं (तक्षा) "तक्षतीति तक्षा" लक्ष्य (वि) विविध्य प्रकार के होते हैं (तक्षा) "तक्षतीति तक्षा" लक्ष्य गढ़ने वाला पुरुष (रिष्टं) अपने अनुकूल लकड़ी की (इच्छाति) इच्छा करता है (भिषक्) वैद्य (रुतं) रोगचिवित्सा की इच्छा करता है (ब्रह्मा) वेदवेचा पुरुष (मुन्तं) वेदविद्या से संस्कृत पुरुष की इच्छा करता है, इसलिये (इन्दां) हे प्रकाशस्त्रकृष परमात्मव! आष (इन्द्राय) "इन्द्रतीति इन् " में अपने न्यायादि नियमों मे माना वनने के सद्गुण रखना है उसीका (परि, स्वय) राजामिंहासन पर अभिष्कि करें॥

भावार्थ--इस मन्त्र का अभिनाय यह है कि जिसप्रकार पुरुष अपने अनुकूल पदार्थ को सुसंस्कृत करके बहुमूल्य बना देता है इसी प्रकार राज्याभिषक योग्य राजपुरुष को परमात्मा संस्कृत करके राज्य के योग्य बनाता है॥

जर्ति। भिरोपंत्री भिः पूर्णे भिः शकुः। नीः ।
कार्मारो अश्में भिर्मु भिर्द्धिण्यवन्ति मिः च्छतीन्द्रियेन्द्रो परिस्तः ॥ २॥
जर्रती भिः । ओपंची भिः । पूर्णे भिः । शकुनानीः । कार्मीरः ।
अश्में ऽभिः । द्यु ऽभिः । हिएप ऽभैतं । इच्छति । इन्द्रीय । इन्द्रो
इति । परि । स्रव ॥ २ ॥

पदार्थः—( जरतीभिः ) प्राचीनाभिः ( ओषधीभिः ) लताभिर्निर्मितैः ( शकुनानां, पर्णेभिः ) उन्नतिशीलजनानां नभोयानादिविमानैः ( कार्मारः ) शिल्पिनः ( अश्मभिः, द्युमि )

वज्रादिशस्त्रैः (हिरण्यवंतं ) ऐश्वर्य्यवन्तं राजानम् (इच्छति ) वाञ्च्छति (इन्द्राय ) उक्तैश्वर्य्यवते राज्ञे (इन्द्रो ) हे प्रकाश-

स्वरूप परमारमन् ! भवान् ( परि, स्रव ) आभिषेकहेतुभवतु ॥

पद्धि—(जरतीभिः) प्राचीन (ओषधीभिः) ओषधियों से निर्मित (ज्ञाजुनानां, पर्णेभिः) उन्नतिज्ञील पुरुषों के नभोयानादि विमानों द्वारा (कार्मारः) शिल्पी लोग (अञ्मभिः, द्यभिः) दीप्ति वाले बज्ञादि अस्त्रों से (हिरण्यवन्तं) ऐत्वर्य्य वाले राजा की (इच्छन्ति) इच्छा करते हैं (इन्दो) हे प्रकाशस्त्ररूप परमात्मन् ! आप (इन्द्राय) उक्त ऐत्वर्य-सम्पन्न राजा के लिये (परि, स्रव) अभिषेक का कारण बनें॥

भात्रार्थ— जो राजा दीप्तिवाले अस्त्रशस्त्र तथा विमानादि द्वारा सर्वत्र गतिशील होता है वह परमात्मा की कृपा से ही उत्पन्न होता है, या यों कहो कि पूर्वकृत मारब्ध कमौं के अनुसार परमात्मा ही ऐसे राजा को अभिषिक्त करता है।

कारुःहं ततो भिषगुंपलपृक्षिणीं नुना । नानांधियो वसूयवोऽनु गा इंव तस्थिमन्द्रांयन्दो परिस्रव॥३॥

कारुः । आहं । ततः । भिषक् । उपलुऽपृक्षिणीं । नृना । नानांऽधियः। वृसुऽयवंः । अनुं । गाःऽईव । तिस्थम् । इन्द्रांप । इन्दो इतिं । परिं । स्रव ॥ ३ ॥

पदार्थः--( कारुः, अहं ) अहं शिल्पविद्याशक्तिं दधामि ( ततः ) ततश्च (भिषक् ) चिकित्सकोऽपि भवतुमर्हामि (नना ) नम्रा च मे बुद्धिः सर्वत्र यथेष्टं गमीयतुं शक्या ( उपलप्रक्षिणी ) पाषाणानां संस्कर्त्री ममबुद्धिमी मन्दिराणां निर्मातारमि शक्नोति कर्तुम् (नानाधियः) एवं नानाकर्मवन्तो मद्भावाः (वसुयवः) ऐश्वर्य्ये कामयमाना विद्यन्ते, वयं च (अनु, गाः) इन्द्रिय वृत्तय इवोच्चावचविषयगमनशीलाः (तस्थिम) स्मः, अतः (इन्दो) हे परमात्मन् (इन्द्राय) परमैश्वर्याय मदवृत्तिं (पिर, स्मव) प्रवाह्य ॥

पद्धि—(काम्ः; अहं ) मैं शिल्पविद्या की शक्ति रखता (ततः ) पुनः (भिषक् ) वैद्य भी बन सक्ता हूं (नना ) मेरी बुद्धि नम्र है अर्थात् में अपनी बुद्धि को जिधर लगाना चाहूं लगा सक्ता हूं (उपलमक्षिणी) पाषाणों का संस्कार करने वाली मेरी बुद्धि मुझे मन्दिरों का निर्माता भी बनासक्ती है, इस मकार (नानाधियः) नाना कर्मों वाले मेरे भाव (वसुपवः) जो पेश्वर्य को चाहते हैं वे विद्यमान हैं, इस लोग (अनु, गाः) इन्द्रियों की द्यत्तियों के समान ऊंच भीच की ओर जानेवाले (तिस्थम) हैं, इसलिये (इन्द्रों) हे मकाशस्वरूप परमात्मन ! हमारी वृत्तियों को (इन्द्राय) उच्चैत्वर्य के लिये (परि, स्रव) मवाहित करें॥

भावार्थ — इस मत्र में परमात्मा से उच्चोदेश्य की प्रार्थना कीगई है कि हे भगवन ! यद्यपि मेरी बुद्धि मुझे कि ते, वैद्य तथा शिल्पी आदि नाना भावों की ओर छेजाती है तथापि आप ऐश्वर्यप्राप्ति के छिये मेरे मन की प्रेरणा करके मुझे उच्चैश्वर्य की ओर मेरित करें।

रमेशचन्द्रदत्त तथा अन्य कई एक यूरोपियन भाष्यकारों ने इस मंत्र के यह अर्थ किये हैं कि मैं कारू अर्थात स्त बुननेवाला हूं, मेरा पिता वैद्य और मेरी माता धान कूटती है, इस प्रकार नाना जाति वाले इम एकही परिवार के अंग हैं, इससे उन्होंने यह सिद्ध किया है कि वेदों में ब्राह्मणादि वर्णों का वर्णन नहीं, अस्तु—इसका इम विस्तारपूर्वेक खण्डन उपसंहार में करेंगे॥ अश्वा वाळ्हां सुखं रथं हसुनासंपम्तिणः। रागोरामण्वती भेदी वास्मिंड्कं इच्छतीन्द्रीयेन्द्रो परिसव ॥४॥२५॥

अर्थः । बोळ्हां । सुऽलं । रथं। हसुनां। जुपुऽमंत्रिणः । देापंः । रोमंण्ऽत्रंतो । मेदौ । बाः । इत् । मंदूर्यः । इच्छति । इन्द्रंत्य । इन्दो इति । परि । सव ॥ ४ ॥

पद्रार्थः—( अश्वः ) क्षणेन सर्वत्र व्यापनादश्वो विद्युत ( वोळहा ) सर्वपदार्थ प्रापिता ( सुखं ) सुखदं ( रथं ) यथा गतिं ( इच्छिति ) कामयते ( उपमंत्रिणः ) यथा मंत्रिजनः ( इसना ) आल्हादजनक क्रियां वाञ्च्छिति ( मंडूकः ) यथा वा मण्डनकर्ता ( वारित ) वरणीयवस्तु वाञ्च्छिति ( शेपः ) यथा सूर्य्यप्रकाशः ( रोमण्यन्तो, भेदौ ) प्रकृतेः प्रत्येक पदार्थे विभागिभिच्छिति, एवं हि योग्यतामनुसृत्य विभागिभिच्छित् ( इन्द्राय ) योग्य राजानं ( परि, स्रव ) अभिषञ्च ॥

पद्र्थि——( अन्यः ) " अञ्जुतेऽध्यानिमत्यन्यः " निरु ? । १३। ५ = जो शीघ्रमाभी होकर अपने मार्गो का आतिक्रमण करे उसका नाम " अन्य " है, इस प्रकार यहां अन्य नाम विद्युत का है ( बोळ्हा ) सब पदार्थों को प्राप्त कराने वाला वा प्राप्त होने वाला विद्युत जिसप्रकार ( रथं ) गति को ( इच्छात ) चाहता है, जैसे (उपमंत्रिणः ) उपमन्त्री लोग ( इसनां ) आह्वादजनक किया की इच्छा करते हैं, जैसे ( मंडूकः ) " मंडयतीति मण्डूकः " = मण्डन करने वाला पुरुष ( बारित् ) वरणीय पदार्थ की ही इच्छा करता है, जैसे ( श्रेषः ) मूर्य्य का प्रकाश ( रोमण्डन्तौ ) प्रकृति के

पत्येक पदार्थ में (भेदौ) विभाग की इच्छा करता है, इसी प्रकार योग्य-तानुसार विभाग की इच्छा करते हुए (इन्दो) हे प्रकाशस्वरूप परमात्मन ! आप (इन्द्राय) ऐश्वर्यसम्पन्न राजा को (परि, स्रव) अभिषिक्त करें॥

भावार्थ — मंत्र का अर्थ स्पष्ट है, यहां यह लिखना अनुपयुक्त नहीं कि इस मंत्र के अर्थ सायणाचार्य्य तथा आजकल के कई एक बेदिक झाना-भिमानियों ने अस्यन्त निन्दित किये हैं जो ऐश्वर्य प्रकरण से कोई सम्बन्ध नहीं रखते, उनका हम विस्तारपूर्वक खण्डन उपसंहार में करेंगे॥

इति द्वादशोत्तरशततमसूक्तं पंचित्रशोत्रगश्च समाप्तः ।
यह ११२ वां मुक्त और पचीसवां वर्ग समाप्त हुआ ।

अथ एकादशर्चस्य त्रयोदशोत्तरशततमस्य सूक्तस्य:१-११ कश्यप ऋषिः ॥ पत्रमानः सोमो देवता ॥ छन्दः
१, २, ७ विराट् पङ्क्तिः । ३ भुरिक् पङ्किः ४
पङ्किः । ५, ६, ८-११ निचृत् पङ्किः ॥
पत्रचमः स्वरः ॥

अथ प्रसङ्गसंगत्या राजधर्मो निरूप्यतेः-

अत्र प्रसंग संगाते से राजधर्म का निरूपण करते हैं:-

शर्यणाविति सोम्मिद्रंः पिवतु वृत्रहा । बळं दर्घान आत्मिनं करिष्यन्वीर्थं महदिन्द्रयिन्द्रोपरिस्रव॥१॥ शर्यणाऽत्रंति । सोमं । इन्द्रंः । पिवतु । वृत्रऽहा । बलं । दथानः । आत्मिनि । कृष्टियन् । वीथे । मृहत् । इन्द्राय । इन्दो इति । परि । स्रव ॥ १ ॥

पदार्थः—( शर्यणायित ) कर्मयोगिनि ( सोमं ) ईश्वरा-नन्दं ( इन्द्रः ) परमैश्वर्य प्राप्स्यन् राजा ( पिबतु ) पिवेत् स राजा ( वृत्रहा ) शत्रुरूपमेघान्नाशयित (बलं, दधानः) बलं धारयन् ( आत्मिनि ) स्वस्मिन् ( महत्त, वीर्य ) अति बलं ( करिष्यन् ) उत्पादयन् राज्याही भवति ( इन्द्राय ) ईटशे राज्ञे ( इन्दो ) हे प्रकाशस्वरूप परमात्मन् ! भवान् ( परि,वस्र ) अभिषेकहेत्भेवत् ॥

पद्धि——( शर्यणावित ) कर्मयोगी में ( सोमं ) ईश्वरानन्दरूप ( इन्द्रः ) "इन्दर्तितान्द्रः "=परमैश्वर्य्य को प्राप्त होने वाला राजा ( पिबतु ) पान करे, वह राजा ( त्रृत्रहा ) शत्रुरूप बारलों के नाश करने वाला होता है ( बलं, द्यानः ) बल को पारण करता हुआ और (आत्मिन ) अपने आत्मा में ( महत्, वीर्य) बड़े बल को ( किरिष्यन ) उत्पन्न करता हुआ राज्यपद के योग्य होता है ( इन्द्राय ) ऐसे बल वीर्य्य सम्पन्न राजा के लिये ( इन्द्रो ) हे प्रकाशस्त्ररूप परमात्मन ! आप ( परि, स्व ) राज्याभिषेक का निमित्त बनें ॥

भावार्थ--इस मंत्र का भाव यह है कि जो राजा कर्मयोगी तथा ज्ञानयोगियों के सदुपदेश से ब्रह्मानन्द पान करता है वह राजा बनने योग्य होता है, हे गरमात्मन ! ऐसे राजा को राज्याभिषेक से अभिषिक्त करें ॥

आ ५वस्व दिशां पत आ<u>र्जी</u>कात्सोम मीड्वः । ऋत्वाकेनेसत्येनं श्रुद्धया तर्पसा सृत इन्द्रयिन्दो परिस्रव ॥२॥ आ । प्रस्व । दिशा । प्रते । आर्जीकात् । सोम् । मीड्वः । ऋतऽत्राकेनं । सत्येनं । श्रद्धयां । तर्पसा । मृतः । इन्द्रांय । इन्दो इति । परि । सव ॥ २ ॥

पदार्थः—( सोम ) हे सोमस्वभाव ( मीढ़वः ) कामप्रद ( दिशां, पते ) सर्वव्यापक परमात्मन् ! भवान् ( आर्जीकात् ) सरलता भावेन प्रजासु(आ, पवस्व) पावित्रतामुत्पाद्य (ऋतवाकेन, सत्येन ) वाक्सत्यतया ( श्रद्धया ) श्रद्धया च (तपसा ) तपसा च (सुतः ) यो राज्यार्हः तस्मै (इन्द्राय ) राज्ञे (परि, सूव ) अभिषेकहेतुर्भवतु ॥

पद्धि—(सोम) हे सर्वेत्पादक (मीह्वः) कामप्रद (दिशां, पते) सर्वव्यापक परमात्मत ! आप (आर्जीकात ) सरलभाव से प्रजा में (आ, प्रवस्व ) पवित्रता उत्पन्न करते हुए (ऋतवाकेन, सत्येन ) वाणी के सत्य से (अद्ध्या, तपसा ) श्रद्धा तथा तप से (सुतः ) जो राज्याभिषेक के योग्य हे, ऐसे (इन्द्राय ) राजा के लिये (इन्दो ) हे प्रकाशस्वरूप परमात्मन ! आप (परि, सूत्र ) राज्याभिषेक का निमित्त वर्ने ॥

भावार्थ-इस मंत्र का आशय यह है कि जो राजा सरल भाव से प्रजा पर शासन करता हुआ श्रद्धा, तप तथा सत्यादि गुणों को धारण करता है ऐसे कर्मशील राजा के राज्य को परमात्मा अटल बनाता है॥
पूर्जन्यंवृद्धं महिषं तं सूर्यस्य दुहिताभरत्।
तं गिध्वीः प्रत्यंगृभ्णन्तं सोमे रसमादंधुरिन्द्रंथिन्द्रो परि स्रव।३१

पुर्जन्यं उन्नुद्धं । मृहिषं । तं । सूर्यंस्य । दुहिता । आ । अभूरत्।

तं । गृंधर्वाः । प्रति । अगृभ्णन् । तं । सोमे । रसं । आ । अदधुः । इन्द्रांय । इन्दो इति । परि । सन ॥ ३ ॥

पदार्थः—( पर्जन्यवृद्धं ) यो गम्भीरघटेव वृद्धिं प्राप्तः ( सूर्य्यस्य, दुहिता ) चुलोकपुत्री श्रद्धा ( तं ) उक्त गुण सम्पन्नं ( महिषं ) पूजाई राजानं ( आभरत् ) ऐश्वर्यगुणैः पूर्यित ( तं ) तं राजानं ( गंधर्वाः ) गानवेत्तारः ये च ( प्रति, अगृभ्णन् ) प्रत्येक भाव प्राह्काः ( तं ) तमीश्वरभावात्मकं रसं ( सोमे ) जगदुत्पादके परमात्मनि ( रसं ) यो रसस्तं ( आद्धुः ) धारयन्तः ( इन्द्राय ) पूर्वोक्त राजाय गायन्तु ( इन्द्रो ) हे परमात्मन् ! ( पिर, स्रव ) राजाभिषेक हेर्तुभवतु भवान् ॥

पद्रिथं—(पर्जन्यवृद्धं) सघन घटा के समान दृद्धि को प्राप्त (स्यंस्य, दृहिता) द्युलोक की पुत्रीश्रद्धा (तं) उक्त गुणसम्पन्न (मिहेषं) पूजायोग्य राजा को (आभरत) ऐश्वर्य्य एप गुणों से भरपूर करती है (तं) उस राजा की (गन्धर्वाः) गानविद्या के वेचा जो (प्रति, अग्रुभ्णत) प्रत्येक भाव ग्रहण करने वाले हैं (सोमे) "सृते चराचरञ्जगदिति सोमः"= जो सम्पूर्ण संसार की उत्पाचि करे उनका नाम यहां "सोम" है (तं, रसं) उक्त परमात्मा विषयक रस को (आद्युः) धारण करते हुए गन्धर्व लोग (इन्द्राय) उपर्युक्त गुणसम्पन्न राजा के लिये गान करें (इन्द्रो) हे पका इन्हिस्य परमात्मत्र! आप (पिन, स्रव) ऐसे राजा के लिये राज्याभिषेक का निर्मित्त वर्ने ॥

भावार्थ — इस मंत्र का भाव यह है कि श्रद्धायुक्त राजा ही ऐश्वर्यकाली होता और परमात्मा उसी को राज्याभिषेक के योग्य बनाता है अर्थात आस्तिक राजा ही अटल ऐश्वर्य भोगता है अन्य नहीं॥

ऋतं वर्दन्तृत्रद्युम्न सृत्यं वर्दन्त्सत्यकर्मन् । श्रद्धां वर्दन्त्सोम राजन्थात्रा सोम परिष्कृत इन्द्रीयेन्द्रो परिस्रव । ४।

ऋतं । वर्दन् । ऋतऽखुम्न । सत्यं : वर्दन् । सत्यऽकर्षन् । श्रद्धां । वर्दन् । सोम् । यजन् । धात्रा । सोम् । परिऽकृतः । इन्द्राय । इन्दो इति । परि । स्रव ॥ ४ ॥

पदार्थः—( ऋतं, वदन् ) यज्ञादिकमुपदिशन् (ऋतद्भुम्न) हे यज्ञकमेज दीप्त्या दीप्तिमन् ( सत्यं, वदन् ) सत्यभाषणशीलः (सत्यकमन् ) सत्यतामनुसत्य कर्मकर्ता (राजन्)हे राजन् ! भवान् ( श्रद्धां, वदन् ) श्रद्धामुपदिशन् ( सोम ) हे सोम्यस्वभाव ( धात्रा ) संसारधारकेण ( सोम. परिष्कृतः ) परमात्मना शोधितोभवान् ( इन्द्राय ) इत्थंभूताय राज्ञं ( इन्दो ) हे प्रकाशस्वरूप परमात्मन् ! ( परि. स्रव ) आभेषेक हेतुभैवतु ।।

पद्र्थि—( ऋतं, वदन् ) यज्ञादिकां का उपदेश करते हुए ( ऋतगुम्न ) यज्ञकर्मरूप दीप्ति से दीप्तिमान् ( सत्यं, वदन् ) सत्य भाषण करने
बाले ( सत्यकर्मन् ) सत्य के आश्रित कर्म करने वाले ( राजन् ) हे राजन्!
आप ( श्रद्धां, बदन् ) श्रद्धा का उपदेश करते हुए ( सोम ) सौम्यस्वरूप
गुक्क ( धात्रा ) संसार को धारण करने वाले ( सोम, परिष्कृतः ) परमात्मा
से परिष्कार किये गये (इन्द्राय राजा के लिये ( इन्दो ) हे परमात्मन ! आप
( परि, सव ) राज्याभिषक का निमित्त बर्ने ॥

भावार्थ--जो स्वयं यज्ञादि कर्म करता, ओरों को यज्ञादि कर्म करने का उपदेश करता, सत्यभाषण और सत्य के आश्रित कर्म करने वाले राजा के राज्य को परमात्मा अटल बनाता है। मत्वमुंग्रस्य बृहतः सं स्रविन्ति संस्रवाः ।

-सं यन्ति गृतिना रसाः अनानो बद्धणा हर इन्द्रंयिन्द्रो परि सवप-२६

सत्यंऽत्रंग्रस्य । बृहतः । सं । स्रवंति । संऽस्रवाः । सं । यंति । रसिनंः । रसाः । पुनानः । ब्रह्मणा । हरे । इन्द्रांय । इन्द्रो इति । परि । स्रव ॥ ५ ॥

पदार्थः—( सत्यमुत्रस्य, बृहतः ) संत्रामे सत्याश्रयणान्म-हतः यस्य पुरुषस्य ( संस्रवाः ) सत्यता स्रोतसा बहूनि स्रोतांसि ( संस्रवन्ति ) स्यन्दन्ते (रासनः )रसिकस्य ( रसाः ) रसाः (सं, याति ) य साधु प्राप्नुवन्ति ( ब्रह्मणा ) वेदवेत्रा यः ( पुनानः ) पावितः ( हरे ) हे हरणशील ( इन्दो ) प्रकाशस्वरूप परमान्म् ( इन्द्राय ) ईद्दशे राज्ञे ( परि, स्रव ) अभिषेक्हेतुर्भव ॥

पद्धि—( उग्रस्य, सत्यं, बृहतः) संग्राम में सत्यता होने से बढ़े हुए जिस पुरुष के (संस्वाः । सत्यरूप स्रोत में अनेक सत्य के प्रवाह सं, स्वान्ति । बह रहे हैं (रसितः । रसिक पुरुषों के (रसाः) रस (सं,यन्ति) जिसको अलीभांति प्राप्त होते हैं (ब्रह्मणा ) वेदवेत्ता विद्वात् से (पुनानः) जो पवित्र किया गया है (इन्द्राय) ऐसे राजा के लिये (हरे) है हरण-शिल (इन्द्रो) हे प्रकाशस्वरूप प्रवात्मत्त ! आप (परि,स्रव) राज्याभिषेक का निमित्त वर्ने ॥

भावार्थ--वेदवेत्ता विद्वान से शिक्षा पाया हुआ जो राजा अपने सःयादि धर्मों का त्याग नहीं करता उसका राज्य अवश्यक्षेत्र चिरस्थायी होता और वह सांसारिक अनेक रसों का भोक्ता होता है।। अब ऐश्वर्यनिरूपण के पश्चात मोक्षधर्म का निरूपण करते हैं:--

यत्रं ब्रह्मा पंवमान च्छंद्स्यां वाचं वर्रन् ।

**प्रा**च्णा सोने महीयते सोमेनानन्दं जनयन्निन्द्रीयन्दो परिसूव ।६।

यत्रं । ब्रह्मा । प्वमान् । छन्दस्यां । वार्च । वर्दन् । ग्राव्णां । सोमें । महीयतें । सोमेन । आऽनन्दं । जनयेन् । इन्ह्रीय ।

इन्दो इति । परि । सव ॥ ६ ॥

पद्धिः—( यत्र ) यस्यां संन्यासावस्थायां ( ब्रह्मा ) वेदवेत्ता विद्वान् ( छन्दस्यां, वाचं, वदन् ) वेदवाचं वर्णयन् ( ग्राञ्णा ) चित्तवृत्तितिरोधेन ( सोमे ) परमात्मिनि ( महीयते ) मोक्षं पूज्यपदं लभते ( सोमेन ) सोमस्वभावेन ( आनन्दं, जन्यन् ) आनन्दमुत्पादयन् यस्तस्मै ( इन्द्राय ) योगीन्द्राय संन्या- सिने ( इन्दो ) प्रकाशस्वरूप ( प्रमान ) सर्वञ्यापक ( परि, स्रव ) स्वज्ञानेन पूर्णीभिषेकं करोतु ॥

पद्धि—(यत्र) जिस संन्यासावस्था में (ब्रह्मा) वेदवेत्ता वि-द्वान् (छन्दस्यां, वाचं, वदन) वेदविषयक वाणी का वर्णन करता हुआ (ब्राटणा) ग्रुणानीतिष्रावा तेन झाटणा, चित्तष्टत्ति निरोधन=चित्तष्टति-निरोध द्वारा (सोमे) सोम्यस्वरूप परमात्मा में (महीयते) मोक्षारूप पूज्यपद को लाभ करता है (सोमेन) सोमस्वभाव से (आनन्दं, जनयन्)

आनन्द को लाभ करनेवाले (इन्द्राय) योगेन्द्र सन्यामा के लिये (पवमान) सबको परित्र करने वाले (इन्द्रो) हे मकाशस्त्ररूप परमात्मत ! आप (परि,

स्रव ) अपने ज्ञान द्वारा पूर्णाभिषेक करें ॥

भावार्थ--इस मंत्र का आज्ञय यह है कि वेदवेत्ता विद्वान सन्या-

सावस्था में वेदरूप वाणी का प्रकाश करता हुआ अर्थाद वैदिकथर्म का उपदेश करता हुआ चित्तदित्तितिशेष द्वारा परमात्मा में छीन होकर इत-स्ततः विचरता है वह सब के पवित्र करनेवाला होता है, हे परमात्मन ! आप ऐसे सन्यासी को पूर्णाभिषिक्त करें ।।

यत्र ज्योतिरजंसं यस्मिँल्टोके स्नंहिंतं । तस्मिन्मां घेहि पवमानामृतें लोके अक्षित इन्द्रायेन्दो परिस्रव ॥ ७ ॥

यत्रं । ज्योतिः । अर्जस्रं । यस्मिन् । लोके । स्वंः । हितं । तस्मिन् । मां । धेहि । प्रमान् । अमृते । लोके । अक्षिते । इन्द्रीय । इन्दो इति । परि । स्रव ॥ ७ ॥

पदार्थ:—(यत्र) यत्र मोक्षे (अजस्तं, ज्योतिः) सततं ज्योतिः प्रकाशते ( यस्मिन, लाके ) यत्र ज्ञाने च ( स्वः, हितं ) केवल सुखमेव ( तस्मिन, अमृते ) यत्रामृतावस्थायां ( अक्षिते ) वृद्धि-क्षयरहितायां ( पवमान ) हे सर्वस्य पाविषतः ( मां,धिहि ) मां निवासयतु ( इन्दो ) हे प्रकाशस्वरूपः ( इन्द्राय ) उक्त ज्ञान योगिने भवान् ( परि,स्रव ) पूर्णाभिषेक हेतुरस्तु ॥

पद्धि—(यत्र) जिस मोक्ष में (अजसं, ज्योतिः) निरन्तर ज्योति का मकाश होता तथा (यिस्मिन्, लोके) जिस ज्ञान में (स्वः, हितं) द्वुख ही सुख होता है (तिस्मिन्, अमृते) उस अमृत अवस्था में (अक्षिने) जो हिष्द तथा क्षय से रहित है (पवमान) हे सब को पवित्र करने वाले परमात्मन (मां, थेहि) मुझं रखें (इन्दो) हे प्रकाशकस्त्रक्षप परभात्मन् (इन्द्राय) उक्त ज्ञानयोगी के लिये आप (परि. स्रव) पूर्णाभिषेक का कारण बनें ॥

भावार्थ--इस मंत्र में यह प्रार्थना कीगई है कि हे परमात्मत ! ज्ञान

योगी तथा कर्मयोगी के लिये सदुपदेशरूप वाणी प्रदान करें और द्यादि तथा क्षय से रहित अमृत अवस्था भाग्न करायें जिसमे वेदरूप वाणी का प्रकास हो और आप अपनी ऋषा से ज्ञानयोगी को अभिष्क्ति करें।।

यत्र राजां वैवस्वतो यत्रांवृरोधनं द्विः ।

यत्रामूर्यह्रतीरापस्तत्र मामसर्वं कृषीन्द्रविन्दो परिस्रव ॥ ८ ॥

यत्रं । राजां । वैवम्बतः । यत्रं । अवुशोधंतं । दिवः । यत्रं । अमूः । यह्नतीः । आर्थः । तत्रं । मां । अमृतं । कृषि । इन्द्रांय । इन्द्रों इति । परिं । स्रवः ॥ ८ ॥

पदार्थः—( यत्र ) यस्यामवस्थाया ( वैवस्वतः, राजा ) काल एव राजास्ति ( यत्र, अवरोधनं, दिवः ) यत्राह्ना रात्रेश्च वशीकरणम् ( यत्र, अमृः, यह्नती , आपः ) यत्रोक्ताध्यात्मिक ङ्गानस्य बाहुल्य तत्र ) तिस्मन्पदे ( मां ) मां ( अमृतं, कृषि ) अमृतं करोतु ( इन्दो ) हे प्रकाशस्वरूप परमात्मन्! भवान् ( इन्द्राय) उक्त ङ्गानयोगिने (परि, स्रव ) पूर्णाभिषेकहेतुर्भवतु ॥

पद्र्शि—(यत्र) जिस अवस्था में (वेवस्वतः, राजा) काल ही राजा है (यत्र, अवरोधनं, दिवः) जहां दिन तथा रात का वशीकरण है (यत्र, अमूः, यह्नतीः, आपः) जहां उक्त आध्यात्मिक ज्ञानों का वाहुल्य है (तत्र) उस पद् में (मां) मुझको (अमृतं, कृधि,) अमृत बनाओ (इन्दो) हे प्रकाशस्वरूप परमात्मन् ! आप (इन्द्राय) ज्ञानयोगी के लिये (परि, सूत्र) पूर्णामिषेक के निमित्त वर्ने ॥

भावार्थ--इस मंत्र का भाव यह है कि परमात्मा ज्ञानयोगी को सत्य तथा अनृत के निर्णय में अभिषिक्त करता है अर्थाद ज्ञानयोगीरूप

राजा सस्य तथा अनृत का निर्णय करके अपने विवेकरूप राज्य को अटल बनाता है ॥

यत्रांतुकानं चरणं त्रिनाके त्रिदिवे दिवः।

लोका यत्र ज्योतिष्मन्तस्तत्र मामुम्दतं कृषीन्द्रांयेन्दो गरिस्न । ९।

यत्रं । अनुऽकामं । चरंणं । त्रिऽलाके । त्रिऽदिवे । दिवः । लोकाः । यत्रं । ज्योतिष्मंतः । तत्रं । मां । असर्वं । कृषि ।

इन्द्रांथ । इन्द्रो इति । परि । स्रव ॥ ९ ।

पदार्थः—( त्रिनाके, त्रिदिवे, दिवः ) ज्ञानसम्बन्धि स्वर्ग लोके ( यत्र, अनुकामं, चरणं ) यत्र स्वेच्छ्या विच्ररणं ( यत्र, ज्योतिष्मन्तः ) यत्र केवलज्ञानमेव ( लोकाः ) दृश्यते ( तत्र ) तत्र पदे ( मां ) मां ( अमृतं ) मोक्षसुखभागिनं ( कृषि ) करोतु ( इन्दो ) हे प्रकाशस्वरूप ! भवान् ( इन्द्राय ) उक्त ज्ञानयोगिनः ( परि, स्रव ) पूर्णाभिषेकहेतुर्भवत ॥

पद्रार्थ—( त्रिनाके, त्रिदिवे, दिवः ) ज्ञानरूप स्वर्गलोक में ( यत्र, अनुकामं, चरणं ) जहां स्वेच्छानुसार विचरण होता है ( यत्र ) जिसमें ( ज्योतिष्मन्तः ) केवल ज्ञान ही का ( लोकाः ) दर्शन है ( तत्र )वहां (मां) पुशको ( अमृतं ) मोक्षमुख का भागी ( कृषि ) करो ( इन्दो ) हे प्रकाशस्वरूप परमात्मन् ! आप ( इन्द्राय ) ज्ञानयोगी के लिये ( परि, स्रव े पूर्णा-

भावार्थ — मुक्त पुरुष मुक्ति अवस्था में अव्याहतगति होकर वि-चग्ता है अर्थात उसको उस अवस्था में किसी प्रकार का वन्धन नहीं रहता, या यों कहो कि वह स्वतंत्रतापूर्वक ईव्वरीय सत्ता में सम्मिलित होता है हे परमिता परमात्मत ! आप ब्रानयोगी तथा कर्मयोगी को अभिषिक्त करके वह अवस्था प्राप्त करायें।

यत्र कामां निकामाश्च यत्रं ब्रधस्यं विष्ट्रंम् ।

म्बुधा च यत्र तृतिश्च तत्र नानुमतै कृधीन्द्रियेन्द्रो परि सव ।१०।

यत्रं । कार्माः । निऽक्तमाः । चु । यत्रं । वृधस्यं । वृष्ट्यं । स्वधा । चु । यत्रं । तृप्तिः । चु । तत्रं । मां । असते । कृष्टि ।

पदार्थ:--( यत्र ) यास्मन् ( कामाः ) सर्वकामाः ( नि

इन्द्रीय । इन्दो इति । ५१र । स्रत्र ॥ १० ॥

कामाः ) ानष्कामाः कियन्ते ( च ) तथा च ( यत्र, बध्नस्य ) यत्र ब्रह्मज्ञानस्य ( विष्टपं ) सर्वोपर्युच्चपदमस्ति ( स्वधा ) अमृतं चास्ति ( तृष्टिः, च ) तया तृष्तिदच ( तत्र ) तत्र स्थाने (मां ) मां ( अमृतं, कृषि ) मोक्षपदमागिनं करोतु ( इन्दो ) हे प्रका- इास्वरूप परमात्मन् ! भवान् ( इन्द्राय ) ज्ञानयोगिनं ( परि, स्वव )

पूर्णाभिषेकहेतुर्भवतु ॥

पृत् थि—( यत्र, कामाः ) जहां सब काम (निकामाः ) निष्काम किये जाते हैं (च) और (यत्र) जहां (ब्रध्नस्य) ब्रह्मज्ञान का विष्ट्षं सर्वोच्च पद है (यत्र) जहां (स्वधा) अमृत (च) और उससे (तृष्टितक्च) तृष्ति है (तत्र) वहां (मां ) मुझको (अमृतं, कृषि ) मोक्षपद प्राप्त करायें (इन्दो) हे परमात्मन् ! आप (इन्द्राय ब्रानयोगी के (परि, स्वर) पूर्णा-भिषेक का निर्मित्त वर्ने ॥

भावार्थ—हे परमात्मन ! जो ब्रह्मज्ञान का उचपद हे और जहां

स्त्रधा से तृक्षि होती है वह मोक्षरूप सुख सुझे प्रदान की निये, या यों कहो कि वह सुक्ति सुख जिससे एकमात्र ब्रह्मानन्द का ही अनुभव होता है अन्य विषय सुख आदि जिस अवस्था में सब तुच्छ होजाते हैं वह सुक्ति अवस्था सुझे पाप्त करायें॥

> यत्रानन्दाश्च मोदाश्च सुदेः प्रसुद् आसंते । कार्मस्य यत्राप्ताः कामास्तत्र माममृतै-कृधीन्द्रयिन्दो परिस्रव ॥ ११ ॥ २७ ॥

यत्रं । आऽनुन्दाः । चु । मोदोः । चु । मुदेः । प्रुऽमुदेः । आसंते । कामस्य । यत्रं । आसाः । कामाः । तत्रं । मां । अमृतं । कृषि । इन्द्रांय । इन्दो इति । परि । स्रव ॥ ११ ॥

पदार्थः—( यत्र, आनन्दाः, च ) यत्र आनन्दाः सन्ति ( मोदाः, च ) मोक्षश्चास्ति ( मुदः, प्रमुदः ) आनान्दतो हर्षि-तश्च मुक्त पुरुषो ( आसते ) विराजते ( कामस्य, यत्र, आप्ताः, कामाः) यत्र च कामनावतः सर्वेकामाः प्राप्ताः (तत्र ) तस्यां मोक्षा-वस्थायां ( मां, अमृतं, कृषि ) मां मोक्षसुखमागिनं करोतु (इन्दो) हे प्रकाशस्वरूप ! भवान् ( इन्द्राय ) ज्ञानयागिने ( परि, स्रव ) पूर्णाभिषेकहेतुर्भवतु ॥

पदार्थ—(यत्र) जहां ( आनन्दाः ) आनन्द ( च ) और ( मोदाः ) हपं है ( मुदः, च, प्रमुदः ) और जहां आनन्दित तथा हर्षिन मुक्त पुष्प ( आसते ) विराजमान होता है ( कामस्य, यत्र, आम्राः कामाः) और जहां कामना वालों को सब काम प्राप्त हैं ( तत्र ) वहां ( मां ) मुझको ( अमृतं ) पोक्षमुख का मागी ( कृषि ) करें ( इन्दो ) हे परमात्मन् ! आप ( इन्द्राय ) झानयोगी के लिये ( परि, स्नव ) पूर्णाभिषेक का निमित्त बर्ने ॥

भावार्थ—है भगवन ! जिस अवस्या में आनन्द तथा मोद होता है और जहां सब कामनायें पूर्ण होती हैं वह अवस्था मुझे प्राप्त करायें, या यों कहो कि हे परमात्मन ! उस मुक्ति अवस्था में जहां आनन्द ही आनन्द प्रतीत होता है अन्य सब भाव उस समय तुच्छ होजाते हैं वह मुक्ति अवस्था मुझे प्राप्त हो ॥

इति त्रयोदशोत्तरशततमं सूक्तं सप्तीवंशावर्गश्च समाप्तः । यह ११३वां सूक्त और सत्ताईसवां वर्ग समाप्त दुशा ।

अथ चतुर्ऋचस्य चतुर्दशोत्तरशततमस्य मूक्तस्यः— १-४ कश्यप ऋषि ॥ पवमानः सोमो देवता ॥ छन्दः-१, २ विसाट् पङ्क्तिः । ३, ४ पङ्क्तिः ॥

पञ्चमः स्वरः ॥

अथ मुक्तैश्वर्य निरूप्यतेः—

अब मुक्तपुरुष के ऐश्वर्य का निरूपण करते हैं:---

य इन्दोः पर्वमानुस्यानु धामान्यक्रमीत् । तमांहुः सुप्रजा इति यस्ते सोमा विधनमन् इन्द्रीयेन्दो परि स्रव ॥ १ ॥

यः । इन्दोः । पर्वमानस्य । अर्तु । धार्मानि । अर्क्नमीत् ।

तं । आहुः । सुऽप्रजाः । इति । यः । ते । सोम् । अविधत् । मनः । इन्द्रांय । इन्दां इति । परि । स्रव ॥ १ ॥

पदार्थः—(यः) यो जनः (पवमानस्य) सर्वपावकस्य (इन्दोः) प्रकाशमय परमात्मनः (धामानिः) ज्ञानकर्मोशासनारूपकाण्डत्रयस्य (अनु, अक्रमीत्) अनुष्ठानं करोति (तं) तं जनं (सुप्रजाः, इति, आहुः) शुभजन्मानं कथयन्ति (सोम) हे परमात्मन् ! (यः) यः पुरुषः (ते) त्विय (मनः) चेतः (आवधत) योजयित तस्मै (इन्द्राय) उपासकाय (इन्द्रों) हे परमात्मन् (परि, स्रव) द्वानगत्या प्रवहतु ॥

ाद्र्शि—ं यः ) जो पुरुष (पवमानस्य ) सबको पवित्र करने वाले (इन्दोः ) प्रशाशस्त्ररूप परमात्मा के (धामानि ) कर्म, उपासना तथा इतन्हप तीनो काण्डों का (अनु, अकमीत्) भलेपकार अनुष्ठान करता है (तं) उसको (सुप्रजाः, इति, आहुः ) शुभ जन्म वाला कहा जाता है (सोम) हे सर्वोत्पादक परमात्मन् (यः ) जो पुरुष (ते ) तुम्हारे में (मनः ) मन (अविध्व ) लगाता है (इन्द्राय ) उस उपासक के लिये (इन्दों ) है प्रकाशस्त्ररूप ! आप (परि, स्रव ) ज्ञानगति से प्रवाहित हों॥

भावार्थ--जा पुरुष कर्म, उपासना तथा ज्ञान द्वारा परमात्मप्राप्ति का भलेपकार अनुष्ठान करता है, या यों कहा कि जब उपासक अनन्य भक्ति से परमात्मपरायण होकर उसी की उपासना में तत्पर रहता है तब परमात्मा उसके अन्तःकरण में स्वसन्ता का आविर्भाव उत्पन्न करते हैं॥

> ऋषे मंत्रुकृतां स्तोमैः कर्यपोद्धर्भयून्गिरः । सोमं नमस्य राजानं यो जुज्ञे वीरुधां पतिस्तिरिदेशे परि स्व ॥ २ ॥

ऋषे । मुंत्रुऽकृतां । स्तोभैः । कर्रथप । उत्दुब्धेर्यन् । गिरंः । सोमं । नुमस्य । राजांनं । यः । जुज्ञे । बीरुधां । पतिः । इन्द्रांय । इन्द्रो इति । परि । सुव ॥ २ ॥

पदार्थः—(ऋषे) हे सर्वव्यापक (करयप ) सर्वदृष्टः परमात्मन् ! भवान् ( मंत्रकृतां, स्तोमेः ) मंत्रानुष्ठानकर्तॄणा स्तुतियुक्तानामुपासकानां (गिरः ) उपासनारूप वाचः ( उद्दर्धयन् ) उन्नमयन् उपासक कल्याणं करोतु ( यः ) यः उपासकः ( सोमं ) सोमस्वभावं ( राजानं ) परमात्मानं ( नमस्य ) प्रमुं मत्वा ( जज्ञे ) प्रकटो भवति, भवान् (वीरुधां, पतिः ) वनस्पतीनां स्वामी अतः ( इन्द्राय ) यः उपासकस्तदर्थं ( इन्दो ) हे प्रकाशस्वरूप परमात्मनं ( परि, स्रव ) ज्ञानद्वारा व्यापनहि ॥

पद्धि—(ऋषे) हे सर्वव्यापक (कञ्यप) सर्वद्रष्टा परमात्मन !
आप (मंत्रकृतां, स्तोमैः) स्तुर्तियुक्त मंत्रानुष्ठान करने वाले उपासकों की
(गिरः) उपासनारूप वाणियों को (उद्वर्धयन्) बहाते हुए उपासक का
कल्याण करें (यः) जो उपासक (सोमं, राजानं) सोमस्त्रभाव परमात्मा
को (नमस्य) प्रभु मानकर (जज्ञे) प्रकाशित होता है (बीरुधां, पितः)
आप वनस्पतियों के स्वामी हैं, इसिलिथे (इन्द्राय) उपासक के ल्लिथे (इन्द्रां)
हे प्रकाशस्त्ररूप परमात्मन् (पिर, स्रव) ज्ञानद्वारा उसके हृदय
में व्याप्त हों ॥

भावार्थ- जो परमात्मा चराचर ब्रह्माण्डों का पति है उससे यहां ब्रागयोग की प्रार्थना कीगई है कि हे परमात्मन ! क्रानवर्द्धक बाणियों द्वारा उपासक के हृदय में ज्ञान की द्वादि करें॥ अब मुक्त पुरुष की अवस्था का निरूपण करते हैं:

सप्त दिशो नानांसूर्याः सप्त होतांर ऋत्वि नंः ।
देवा आदित्या ये सप्ततिभिः सोमाभि
रक्ष न इन्द्रांयेन्दो परि स्रव ॥ ३ ॥

सुष्त । दिशः । नानांऽसूर्याः । सुप्त । होतांरः । ऋत्विजः । देवाः । आदित्याः । ये । सुप्त । तेभिः । सोम् । अभि । रुष्तु । नः । इन्द्राय । इन्द्रो इति । परि । स्रव ॥ ३ ॥

पदार्थः — मुक्तपुरुषाय (सप्त, दिशः) भूरादयः सप्तलोकाः (नानासूर्याः) नानाविध दिन्य प्रकाशवन्तो भवन्ति (सप्त) इन्द्रियाणां सप्तछिद्राणि प्राणगति द्वारा (होतारः) होतारो भवन्ति, तथा च (ऋत्विजः) ऋत्विजोऽपि भवन्ति (ये, सप्त, देवाः) यानि प्रकृतेरमहत्तत्त्वादीनि सप्तकार्याणि तानि मंगलप्रदानि भवन्ति (आदित्यः) सूर्य्यः सुखप्रदो भवति (तेभिः) तैः शक्तिकार्यैः (सोम) हे सोम (नः) अस्मान् (अभि, रक्ष) सर्वतः परिपालय (इन्दो) हे प्राणप्रद (इन्द्राय) कर्मयोगिने (परि, स्रव) सुधावृष्टिं कुरु॥

पदार्थ — मुक्त पुरुष के लिये (सप्त, दिशः) भूरादि साती लोक (नानासूर्याः) नाना प्रकार के दिव्य प्रकाश वाले होजाते हैं, और (सप्त) इन्द्रयों के साती छिद्र प्राणों की गतिद्वारा (होतारः) होता तथा (ऋत्विजः) ऋत्विक होजाते हैं (ये, सप्त, देवाः) प्रकृति के महत्तत्त्वादि सात कार्य्य उसके लिये मंगलमय होते हैं (आदित्याः) सूर्य्य सुखपद होता है (तेभिः) उक्त शक्तियों द्वारा मुक्त पुरुष यह पार्यना करता है कि (सोम) है सोम!

(नः) हमारी (अभि, रक्ष) रक्षा कर (इन्हों) हे प्राणपद ! (इन्द्राय) कर्मयोगी के लिये आप (परि. स्वत्) सुधा की बृष्टि करें॥

भावार्थ— इस मंत्र में मुक्तपुरुष की विभृति का पर्णन कियागया है कि उसकी सब लोकों में दिव्यदृष्टि होजाती है "दिशा" शब्द का तात्पर्व्य यहां लोक में है और वह भूर, भुवः तथा स्वरादि सात लोक हैं अर्थाव विकृति रूप से कार्य्य और प्रकृतिरूप से जो काम्ण हैं वह सातां अखण्डनीय शक्तियें उसके लिये मंगलपद होती हैं।।

सं : — अत्र मुक्तपुरुष की ऐश्वर्यरक्षा के लिये विद्यों की निवृत्ति कथन करते हैं: —

यत्ते राजञ्छूतं हृविस्तेनं सोमाभि रक्ष नः।

अरातीवा मा नस्ताग्नमो च नः

कि चुनामंमृदिन्द्रियेन्द्रो परि स्रव ॥ ४ ॥ २८ ॥

यत् । ते । राजन् । शृतं । हृविः । तेनं । सोम् । अभि । स्क्षा । नः । अरुतिऽवा । मा । नः । तारीत् । मो इति । च ।

नः । कि । या । आमयत् । इन्द्रांय । इन्दो इति ।

परि। स्रव् ॥ ४ ॥

पदार्थः—( राजन् ) हे परमात्मन् (ते ) तव (यत, शृतं ) यत्परिपकं (हविः) ज्ञानरूपफलं (तेन ) तदद्वारा (सोम ) हे सर्वोत्पादक परमात्मन् (नः ) अस्मान् (अभि,रक्ष ) अभितः परिपालय (अरातिवा ) शृतुः (नः ) अस्मान् (मा, तारीत )

मा पराभूत (च) तथा (नः) अस्माकं (किंचन) मोक्ष

सम्बन्धि किंचिदप्यैश्वर्थं (मो, आममत्) न नाशयेत् (इन्दो) हे परमात्मन् (इन्द्राय) कर्मयोगिने (परि, स्नव) मुधान्तृष्टिं करोत् ॥

पदार्थ—(राजन) हे सर्वोषिर विराजमान परमात्मन (ते) तुम्हारा (यत्) जो (शृतं) पिषक (हिवः) ज्ञानकृष फल है (तेन) उसके द्वारा (सोम) हे सर्वोत्पादक परमात्मन (नः) हमारी (अभि, रक्ष) सर्व प्रकार से रक्षा करें (अरातिवा) शत्रुलोग (नः) हमको (मा, तारीत्) मत सतावें (च) और (नः) हमारे (किंचन) मोक्ष सम्बन्धि किसी भी ऐश्वर्य को (मा, आममन्) नष्ट न करें (इन्दो) हे परमात्मन् (इन्द्राय) कर्मयोगी के लिये (पिरं, स्रव) सुधा की दृष्टि करें ॥

भावार्थ — इस मंत्र में मुक्तिरूप फल का उपसंदार करते हुए सब विद्यों की शान्ति के लिये पार्थना की गई है कि दे सर्वरक्षक भगवन् ! वैदिक कर्भ तथा वैदिक अनुष्ठान के विरोधि शत्रुओं से हमारी सब प्रकार से रक्षा करें ताकि वह हमारे किसी अनुष्ठान में विद्यकारी न हों और अपनी परम कुपा से मोक्ष सम्बन्धी ऐश्वर्य्य हमें प्रदान करें, यह हमारी आपसे सवि-नय प्रार्थना है ॥

इति चतुर्दशोत्तरशततमं सूक्तं सप्तमोऽनुवाकः

अष्टाविंशतितमोवर्गश्च समाप्तः

इति श्रीमदार्थ्यमुनिनोपनिबद्धे-ऋक्षंहिताभाष्ये सप्तमेऽष्टके नवमं मण्डलं समाप्तम

## उपसंहार

इस नवम मंडल में १०९७ मंत्र हैं, मायणादि भाष्यकार इन सब मन्त्रों को सोम कुटने में लगाते हैं, केवल सायणादि स्वदेशी भाष्यकारों की ही यह चालि नहीं किन्तु विलसन ग्रिफुथ तथा मोक्षमुलर आदि उरोपियन भाष्य-कार भी पायः सब मन्त्रों को सोम कूटने में ही लगाते हैं, यहां इमको यूरोपियन भाष्यकारों के ऐसे अर्थ करने का खेद इस्हिये नहीं कि वह प्राय: साय-णादि भाष्यकारों की चालि से वेटों के अर्थ करते हैं परन्त अत्यन्त खेट इस बात का है कि सायणाचार्य ने यहां सब भन्त्रों में अर्थ पनरुक्ति मानी है अर्थात् एक ही अर्थ की यह सब मनत्र दहराने हैं. यह सायणाचार्य के भाष्य का तिष्कर्ष है, यदि सायणाचार्य लिखित ऋग्वेदभाष्य की कोई भमिका पहे तो उसको स्पष्ट प्रतीत होगा कि सायणाचार्य्य ने वेदों को ईश्वरकृत माना है और इस बात की सिद्धि के लिये "तस्माद्यज्ञात्सर्वेष्ठतः" ऋगः ८।४।१८ इस मन्त्र का प्रमाणं दिया है कि उस सर्वपुज्य परमात्मा से वेदों की उत्पत्ति हुई जो सम्पूर्ण विश्व का कत्ती है, इसी बात को हिन्द-धर्म के शास्त्रकार और वंड २ भाष्यकार मानते चल्ले आये हैं, जैसाकि " ज्ञास्त्रयोनित्वातु " ब्र॰ सु० १।१।३ इस सूत्र में स्वा० शक्कराचार्य जी ने वेटों की उत्पत्ति=भाविर्भाव ईश्वर से माना है, और इस सन्न के भाष्य में यह भी कहा है कि वेदों में पुनरुक्ति नहीं, इसी प्रकार रामानजा-चार्य ने भी वेदों का कत्ता ईश्वर को ही माना है।

अब यहां विचार योग्य बात यह है कि ईश्वर ने इन ग्यारहसों के लगभग मन्त्रों में एक ही अर्थ का पिष्टपेषण वयों किया ? और उस सर्वज्ञ-कर्त्ता ने ऐसा करने में क्या लाभ समझा ? जब हम यहां इस बात की भीषांसा करते हैं तो उत्तर यह मिलता है कि ईश्वर ने ऐसा नहीं किया किन्तु एकही अर्थ के प्रतिपादक इन मन्त्रों को सायणादि भाष्यकारों ने बना दिया है, जैसाकि:—

सोमो मीढ्वान्पवते गातुवित्तम ऋषिर्विप्रो विचक्षणः । त्वं कविरभवो देववीतम आ सूर्य गेहयो दिवि ॥ ऋगु० ९११०७७०

इस मंत्र के सायणाचार्य ने यह अर्थ किये हैं कि ''सोप'' जो सब कामनाओं

का देनेवाळा है वह ( पत्रते ) रसरूप होने से बहना है, वह सब गाने वालों में उत्तम गाने वाला, ऋषि, विम, विचक्षण=बुद्धिमान और कवि हैं, अधिक क्या उसने ही आकाश में मूर्य्य को उत्पन्न किया है, क्या कोई कह सकता है कि "सोम" जो सायणाचार्य्य के अर्थ में एक प्रकार का ओपध मानागया है वह कार्व, गानेवाला और मूर्य्य को उत्पन्न करनेवाला होसकता है, तच्छ से तच्छ बाद्धि वाले की समझ में भी यह बात नहीं आसकती कि सोम-लता ने सूर्य्य को उत्पन्न किया अथवा सोमलता अच्छा गासकृती है वा किवयों की भांति अच्छे काव्य बना सकती है. किर यह अनर्थ कैसे हो-सक्ता है कि सोमलता अच्छा गाती और अच्छे काव्य बनाती है, यदि यह कहाजाय कि यह अर्थवाद है अर्थात सोमलता की यह स्तति की गई है तो क्या वेद में कहीं अन्यत्र भी ऐसा अर्थवाद है, जहां असंभव और प्रकृति-विरुद्ध अर्थों का ग्रन्थन किया हो कदापि नहीं, किन्त यह लिखा है कि " को अन्दा वेद क इह प्रयोठ" ऋगूठ ८।७।१७= कौन साक्षात जान-ता है, कोन कहसकता है कि नाना प्रकार की विचित्र रचना वाली सृष्टि कहां से हुई ? यह प्रश्न है, और आगे चलकर इसी सक्त में इसका उत्तर यह दिया है कि जो इसका स्वामी इस महदाकाश में है वही इस तत्व को जानता है अन्य नहीं, इत्यादि दार्शनिक तत्वों का भाण्डार जो ब्रह्म-विद्या है उसका एकमात्र आधार वेद है वह मिध्यास्त्तिरूप अर्थवादों का आधार कभी होसकता है कदापि नहीं, इस शैली से यह प्रतीत होता है कि "मर्चाचन्द्रमसौधाता यथापूर्वमकल्पयत्" ऋग्० ८।८।४८ जैसा इस मंत्र में सर्घ्य चन्द्रादिकों का कर्चा परमात्मा धाता नाम से कथन किया गया है इसी प्रकार ''सोमो मीढवान पवते " इस पंत्र में भी सोम नाम परमात्मा का है, और इसके अर्थ " मृते चराचरं जगदिति सोमः " इस व्यत्पाचि से हम यह कर आये हैं कि जो इस चराचर जगत की हिर-ण्यगर्भ की अवस्था में छाता है अर्थात प्रकृति से सब बीजों को उत्पन्न करता है उसका नाम यहां " सोम " है, और यहां यह भी स्मरण रहे कि यह शब्द " सुङ् प्राणिगर्भविमोचने " से बनता है जिसके अर्थ प्राणियों का गर्भद्वारा उत्पन्न होना है, और जो " सोम " शब्द " खुन आभिषवे " से बनता है उसके अर्थ सोमछता के होते हैं, यहां योग्यता से '' सोम "

श्रन्द के अर्थ ईश्वर के हैं, क्योंकि सूट्य को उत्पन्न करनेवाला, कवि तथा सर्वक्र आदि चैतन्य के गुणोंवाला कोई चेतन पदार्थ ही होसक्ता है जड़ नहीं॥

इसी अर्थ की पुष्टि में यह प्रमाण है कि "यो देवानां नामघा एक एव तं संप्रश्नं भुवना यंत्पन्या" ऋग्० १०/८२।३ इस अंत्र में सब दिच्य बस्तुओं के नाम को धारण करने वाला एक वही परमात्मा माना गया है, इसालिये जिस प्रकार अग्नि, इन्द्रतथा वरुणादि परमात्मा के नाम हैं इसी प्रकार सोम भी परमात्मा का नाम है, जिसकी पुष्टि में यह प्रमाण है कि:— इन्द्रं मित्रं वरुणमिनिमानुस्थो दिव्यः स सुप्णों गरुत्मान् । एकंसदिया बहुधा वदन्त्यग्नि यमं मात्रिश्वा नमाहुः ॥ ऋग् ०१/१६४४६

इस मंत्र में जो 'गरूत्मान'' पढ़ा है उसका यह अर्थ है कि जो महत्वयुक्त पदार्थ हैं वह परमात्मा का नाम है, इसका तात्पर्व्य यह है कि प्राकृत पुरुषों को बोधन करने के लिये यही प्रकार है, क्योंकि परमात्मा महान है और महत्वयुक्त पदार्थों के नामों से वह भलीमांत बोधन किया जाता है, इस लिये विद्युद्धादि चमत्कार युक्त उसके नाना नाम हैं उन्हीं में से सोम भी एक नाम है, इसी कारण निरुक्तादि वेद के कोषों ने "सोम" शब्द की व्याख्याई श्वर परक भी की है, इस अर्थ को केवल हमी कथन नहीं करते किन्तु विष्णु के सहस्र नाम मानने वाले लोगा "सोम उपोडमूनपः सोम: "इत्यादि वाक्यों द्वारा सोमादि नामों से ही विष्णु के सहस्र नामों की पूर्ति करते हैं, इस मकार यहां सोम नाम परमात्मा का था जिसको न समझकर लोगों ने सोमलता पर लगाकर अर्थ का अनर्थ करदिया है।

जिस प्रकार मिथ्यार्थ करके २०९७ मत्रों के अर्थों का अनर्थ कर वेद को अर्थ पुनरुक्ति का कलंक लगाया है, इसी प्रकार अन्य भी कई कलंक बेद के तुच्छ अर्थ करके लगाये हैं, जैसाकि (१) "धनानि महिषा इव" ऋग्० ९१३३।८ इस मंत्र के यह अर्थ किये हैं कि हे सोम! तृ हमको ऐसा प्यारा है जैसाकि भैंसों को घास प्यारा होता है (२) "कन्याजारमिय-प्रियम्"=तृहमको ऐसा प्यारा है जैसाकि कन्याओं को जार थिय होता है, (१) "योषा जारमिव प्रियम्" ऋग्०९ । १२। ४=तृ हमको ऐसा प्यारा है जैसा ख़ियों को जार थिय होता है, वास्तव में इन वाक्यों के अर्थ बहुत ऊंचे थे अर्थात भेसों के लिये घास तथा कन्या और स्त्रियों के लिये जार विधान के कदापि न थे, इनके सत्त्यार्थ जो देखना चाहे वह उक्त प्रतीकों के अंकों से हमारे इस नवम मण्डल के भाष्य में देखले।

इभी प्रकार ''**इरिइचन्द्रोमरुद्गणः**''ऋग्० ९। ६६। २६ इस मंत्र से अल्पदर्शी लेग हरिश्चन्द्र राजा का नाम समझकर वेद में इतिहास समझने लगते हैं परन्तु हरिश्चन्द्र यहां विद्वानों का विशेषण है. इन सब बातों का उत्तर इस मंडल के पढ़ने से भलेपकार ज्ञात होजाता है।

और जो सोमयइ के विषय में हिंसा सूचक मंत्र उद्धृत करके वेद को दूषित किया जाता है, जेपाकि "वृह्द् वो वय उच्धते सभासु" ऋ० ६ । २८ । ६ इस मंत्र के अर्थ किये गये हैं कि सोम का सब से बड़ा अन्त भक्ष्य है, इसिलये गौ, अश्वादि पदार्थ जो सर्वोपिर हैं उन्हीं की बिल देनी चाहिये, इसका उत्तर यह है कि यहां गोरक्षा के निर्मित्त जो अन्त दिया जाता है उसका वर्णन है बल्डियान का नहीं ॥

और जो ''त्री यच्छता महिपाणामधो मास्त्री सरांसि मधवा सोस्थापाः " ऋगु० ५ । २२ । ८ इस मंत्र के अर्थ में तीनसी भैसों का मांस खाना और तीन तालाव शराव के पीना कथन किया गया है वह सर्वथा मिथ्या है, क्योंकि "महिष " शब्द वेद में वड़े वा पूज्य के लिये आता है, जैसाकि "पर्जन्य वृद्धं महिषं" ऋग्० ९ । ११३ । ३ इस मंत्र में बढ़े के अर्थ में आया है, इसी प्रकार तीनसी महिषों से तात्पर्य यहां बढ़े २ ग्रुरवीरों का है अर्थात जो योद्धातीनसौ बड़े २ शुरवीरों को विजय करता और भूमि, अन्तरिक्ष तथा छुलोक में जो अपनी बाण-विद्या से तीन सर करों से भर देता है यह उत्तम योद्धा कहलाता है. यह राजप्रकरण का मन्त्र है इसमें भैसों के मांध तथा शराब का क्या प्रकरण, इसी प्रकार जो मन्त्र मद्य मांस के विषय में उद्धत किये जाते हैं वह वास्तव में मद्य मांस के अर्थ नहीं देते किन्तु मिध्यार्थ करके मद्य मांस के पोषक माने जाते हैं. वस्तुत: कारण यह है कि जिन कोषों से आजकल वेद के अर्थ कियेजाते हैं वह वेदार्थ के कोष नहीं किन्तु बहुत अर्थाचीन संस्कृत भाषा के कोष हैं, जैसाकि अमरकोप में " वाजी " नाम केवल घोड़े का है, इसके अनुसार "ये वाजिनं परिषद्यन्ति पक्षं " इस मन्त्र में पहे

हए " वाजी " सब्द के अर्थ कियेजायं तो अर्थ यही होंगे कि जो घोडे को पकता हुआ देखते हैं और उसके पकने में सुगन्धि पाते हैं उनका उद्यम हमको प्राप्त हो, परन्य जब हम निमक्त को देखते हैं तो "द्वाज" के अर्थ अन्न, यज्ञ. बल तथा ऐश्वर्यादि अनेक पाते हैं जिससे ''वाजिं' अब्द के असवाला. बलवाला, धनवाला इसादि अनेक अर्थ होते हैं, इस वैदिक कोष के अनुसार जब " ये वाजिनं परिपर्ध्यानि पक्वं " ऋगु० १।१६ २।१२ इस मन्त्र के अर्थ किये जाते हैं तो अर्थ यह होते हैं कि जो लोग वसंतऋतु में यवादि सस्यों की खेतियों को पका हुआ देखकर यह कहते हैं कि " सुरभिर्निहरेति " = यह पककर सुगन्धि यक्त होगई अब इन्हें काटना चाहिये. इस प्रकार वैदिक कीष और अमरादि अधिनक कोषों से वैदिक अर्थों में सैकडों को सों का अन्तर पड जाता है, इसी रीति से " महिष " शब्द के अर्थ यहां भैंसा करलेने में अत्यन्त अनर्थ होगया है. निरु अ०३ खं ० १३ में "महिष" शब्द बड के नामों में पढ़ा है, फिर निरु अ० ७ खं ० ९६ के दैवतकाण्ड में " महिष " शब्द के अर्थ महानत देवगणों के किये हैं. इस वैदिक कोप में सर्वत्र "महिष " शब्द के अर्थ " महान के हैं भैंसे के कहीं नहीं, इस प्रकार मीमांसा करने से ज्ञात होता है कि सायणादि भाष्य-कारों ने आधानिक अमर रोषादि कोषों की सहायता से जो बेद के अर्थ किये हैं वह सर्वथा मिथ्या हैं।

और जो कई एक लोग यह आक्षेप करते हैं कि जिसको देदों में सोमरस कद्दागया है वह एक प्रकार का मदकारी द्रव्य था, या यों कहों कि वह एक प्रकार की मदिरा थी, इसका उत्तर यह है कि जहां "सोम" ओपधिवशेप के अर्थों में भी आया है वहां उसके अर्थ मदिरा कदापि नहीं, क्योंकि सोम मदकारी पदार्थ न था किन्तु आह्नादक था, आह्नादक और मादक में भेद यह है कि जो केवळ आनन्द उत्पन्न करे और मस्तिष्क में किसी प्रकार का बुद्धिनाशक विकार न करे उसको "आह्नादक" और जो बुद्धि में विकार उत्पन्न करके उन्मत्त करे उसको "मादक" कहते हैं, ऋग्वेद मण्डल दश्च में इसका स्पष्ट रीति से भेद वर्णन किया है कि " हृत्सु पीतासु युध्यन्ते दुमदासो न सुरायाम् "ऋग्० ८।२।१२ = सोमरस के पीने से योद्धा लोग युद्ध करते हैं परन्तु सुरा = श्वराव के समान उन्मत्त नहीं

होते किन्तु साबधान दृत्तियों से युद्ध करते हैं विकल्लेन्द्रिय होकर नहीं, इस से स्पष्ट पायाजाता है कि सोमरस मदकारी द्रव्य न था।

इसी प्रकार भारतीय तथा युरुप निवासी कई एक भाष्यकारों ने यह भी आक्षेप किये हैं कि आयों में वर्णव्यवस्था बुद्ध से पहले न थी, जब हम उनको यह उत्तर देते हैं कि "ब्राह्मणोऽस्य मुखमासीद्वाहरा-जन्यः कतः " ऋगु० १०।९०।२ इस मंत्र में चारो वर्णों के नाम स्पष्ट हैं तो वह लोग यह प्रश्न उठाते हैं कि जिस सक्त का यह मंत्र है वह मुक्त कई सहस्र वर्ष पीछे वेद में मिलाया गया है, इसमकार वह लोग वेद में मिलावट भी मानते हैं, इसका उत्तर यह है कि यदि वेदों में मिलावट होती तो वेदों की भाषा का भेद अवक्य होता, परन्तु स्मरण रहे कि इस सक्त की भाषा तथा अन्य स्थलों की भाषा का अंशमात्र भी भेद नहीं. याने कोई मिलाता तो एक स्थान में पिलाता. यह मक्त पाय: चारो वेदों में एक प्रकार का ही पाया जाता है, इससे भिन्न यह भी यक्ति है कि वेद के मंत्रों की संख्या में ऋग्वेद, यज़र्वेद, सामवेद तथा अथर्ववेद सनातन काल से ऐसा ही चला आता है जैसाकि अब है, केवल यही मंत्र नहीं किन्त वर्णव्यवस्था के प्रतिपादक अन्यत्र भी कई एक मंत्र पाय जाते हैं. जैसाकि "तमेव ब्रध्माणं ऋषिं चाहु" ऋग् १०। २०७। ६ इस मंत्रमें ब्राह्मण तथा ऋषि आदि गुणकृत पदिवयें पाई जाती हैं, इसी अभिमाय से गीता में भी कथन किया है कि "चातुर्वण्यं मया सप्टं गणकर्म विभा-गदाः"=चारो वर्ण ग्रण और कर्म के भेद से परमात्मा ने ही भिन्न २ रचे हैं. भगवान बुद्ध से पश्चात वर्णव्यवस्था मानने वार्लों को यह भी सोचना चाहिये कि गीता जो महाभारत के भीष्मपर्व का एक भाग है वह बुद्ध से क्रगभग १५०० वर्ष पहले बना है, उसमें चारो वर्णे का वर्णन कैसे आजाता यदि हिन्दुओं में वर्णव्यवस्था बद्ध से अनन्तर होती, इस प्रकार मीमांना करने से जो वेदों पर आक्षेप किये जाते हैं वह सर्वधा निर्मूल प्रतीत होते हैं, अस्त-

इन आक्षेपों का समूछोच्छेद और ब्राह्मणादि वर्णों का विभेद तथा आर्थ्यजाति के सिद्धान्तों का विस्तृत विवर्ण दशमण्डळ की अवतरणिका में करेंगे, इसिछये यहां संक्षप से ही समाप्त करते हैं॥

॥ इति शम् ॥

आर्यमुनिः

### ओश्म

सम्पूर्ण श्राय्यंत्रनटा को विदित्त हो कि धी १०८ महर्षि स्वा० द्यानन्द सरम्बनीयत अस्वे १६०० जो लगागा ४२ वर्ष से अपूर्ण पड़ा धा उनको विस्तित अस्वतंत्र-वेदकण सर्वस कावर ''श्री पंठ आर्थ्यभुनिजी'' जी सः छात्र पक रिजरूट 'तेद्याप्य लोग्निन' को संरक्षा ए पूर्ण कर रहे हैं जिसके मंत्र गायसाहित उवालाअलाइता ह्वांत्रनियर सुवर्रेटेन्डेन्ट आफ वक्स बनारस हिन्दुयुनोवरसिटों हैं।

र्िका विषय है कि इस भाष्य के तीन खएड प्रथम छुपकर निकत्त ज्हें हैं और अब इस चतुर्धसएड में 'नियममण्डल' समाप्त होगया, विविध विषयों से पूर्ण इस क्षणह वो मंगाकर वेइसाहित्य के प्रेमी शीघ

स्वालाय धारम्भ करें, मृत्र डाकव्यय सहित ४) व्यव कामको महीवर्धक एनमा हेना है कि हम्

14

(4.

ंदब आपको यह विशेष प्रचान देना है कि इसी चेद के दशमगण्डल का भाष्य क्षपना प्रारम्भ ह, यहि परमातमा की पूर्ण कृषा रही तो इसे भी शीम दी चेद सर्पहरूप प्रोमर्थी के स्वाप्यायार्थ अर्थण करेंगे।

्र इसके अनिश्चित उपनिषद्शास्त्र के प्रेमियों को झात होकि उक्त पंजजी महाराजकृत '' उपनिषदार्थ्यभाष्य '' प्रथमभाग जिसमें ''ईशादि'' , अहि उपनिषदों का बस्तारजुपकभाष्य है, यह चिरकाल से समाप्त होगया था और जिसको बहुत भोन आरही थां, यह अवकी बार गलेगरार शोध

े पा ओर कासका बहुत माम आरहा छह वह अवका का कालकार राज्य 'कर मोट्रे जत्तम सफेद कागज झौर मोट्रे टाइप में रायल साहज पर छुप 'रहा है, रू. ४) रू. र**जा**गया है।

''वैदिककाल का इतिहास ''्स प्रन्य को पंः जी ने बड़े परिश्रम से चिरकाल में तैयार कर पाया है आ शोब क्रुपेगा, पाठकबृन्द अपनी इस्लास्तें भेजें।

र्श्वा पंर आर्ज्यमृनिजी महाराजकृत ग्रन्थः— ऋग्वेदभाष्य-प्रथम सम्बद्धः ॥) च्रिम्बेदभाष्य-तनीय समुद्धः ४)

हितीय खराड २) ., चतुर्थ सराड २॥)

नवीन ग्रन्थः-

योगार्थ्यभाषा विश्रायानुत्ति ११) वेदान्ततत्वकौमुदी ॥) वदमर्थादा ॥) भिष्मर्थातामह का जीवनचरित्र क्रोर

पट्वर्शनाः (र्णः ॥) । शरशन्या समय का सबुपदेशः ॥) सब अक्षर का पत्रव्यवहार करने तथा प्रत्यों के मंगाने का पतायह है:-

भवन्धकर्ता-बेद्भाष्य कार्यालय

धर्मकूप-काशी

## लाल बहादुर शास्त्री राष्ट्रीय प्रशासन अकादमी, पुस्तकालय L.B.S. National Academy of Administration, Library

# मसूरी MUSSOORIE

यह पुस्तक निम्नांकित तारीख तक वापिस करनी है। This book is to be returned on the date last stamped

| This book is to be returned on the data |                         |                |                                       |  |  |  |
|-----------------------------------------|-------------------------|----------------|---------------------------------------|--|--|--|
| दिनांक                                  | उधारकर्त्ता<br>की सख्या | दिनांक<br>Date | उधारकर्तां<br>को संख्या<br>Borrower's |  |  |  |
| Date                                    | Borrower's<br>No.       |                | No                                    |  |  |  |
|                                         |                         |                |                                       |  |  |  |
|                                         |                         |                |                                       |  |  |  |
|                                         |                         |                |                                       |  |  |  |
|                                         |                         |                |                                       |  |  |  |
|                                         |                         |                | _                                     |  |  |  |
|                                         |                         |                | -                                     |  |  |  |
|                                         |                         |                |                                       |  |  |  |
|                                         |                         |                |                                       |  |  |  |
|                                         | 1                       | 1              | . *                                   |  |  |  |

GL H 294 59212 RIG



Author Author गोर्वक भग्वतः गाउँ होत्रः Title

## 12945

### 234.59212 LIBRARY

# LAL BAHADUR SHASTRI National Academy of Administration MUSSOORIE

## Accession No. 121559

- Books are issued for 15 days only but may have to be recalled earlier if urgently required.
- An over-due charge of 25 Paise per day per volume will be charged.
- Books may be renewed on request, at the discretion of the Librarian.
- Periodicals, Rare and Reference books may not be issued and may be consulted only in the Library.
- Books lost, defaced or injured in any way shall have to be replaced or its double price shall be paid by the borrower.

Help to keep this book fresh, clean & moving